QABBALAH - PASSI SCELTI (2)

INFLUENZE DELLA QABBALAH DI NACHMANIDE

Me’irat ‘einajjim pp. 243-244 di Jitzchaq ben Shemu’el da Acco (XIII/XIV sec.)

«Ecco, devi capire da cio che disse il Rabbi (Nachmanide) di benedetta memoria a proposito del
versetto: E il Signore disse: E luce sia (Gen 1,3), che la ‘Atarah venne prima di Tiffereth nel pensiero,
e Tiffereth venne prima di ‘Atarah (Malkuth) nel regno dell’azione, cio€ nel regno dell’emanazione.
Dato che tutto I’edificio (struttura delle sefiroth inferiori), cio¢ 1I’ultimo, era primo nel pensiero, ecco
che Adamo fu creato ultimo di tutte le creature, ma il mondo fu creato per lui, e questo ¢ cio che
affermano 1 nostri saggi di benedetta memoria quando dissero che il pensiero d’Isracle precedette
tutto, e cio di cui si parla nel versetto allude alla ‘Atarah: lo sono il primo e l'ultimo (Is 44,6), i0 sono

il primo nel pensiero e I’ultimo nell’azione. Questo € quanto io ... ho capito di quel che ho ricevutoy.

Anonimo castigliano che spiega il testo precedente

«Dio creo il mondo inferiore come un palazzo e pose sulla sua sommita la ‘Afarah per illuminarlo.
Cio significa che la ‘Afarah ¢ 1’ultima nell’azione divina, cio¢ la piu bassa nel mondo
dell’emanazione che contiene dieci sefiroth, sebbene sia la prima intenzione del pensiero divino e il

mondo sia stato creato solo per permetterle di risplenderey.

Libro dell’illuminazione di Ja‘aqov ben Ja‘aqov haKohen (XIII sec.)
[Ripreso da: M. Idel, L apoteosi del Femminile nella Qabbalah, Adelphi, Milano 2024, pp. 56-57]

«Si riporta una tradizione riguardo la supremazia della luna, simbolo del Femminile divino, sul sole,
simbolo del Maschile. Secondo Ja‘aqov si dice che la luna “comprenda la conoscenza del nostro
Creatore” piu del sole, e la luce della luna reca maggiore beneficio agli occhi di quella del sole. La
luna ¢ il luminare associato alla nazione ebraica e alla redenzione. Il testo collega la luna alla

Shekhinah, mentre il sole ¢ associato ai malvagi».



FEMMINILE DIVINO COME FIGLIA/COMPAGNA

Sefer haBahir (XII sec.)

«Lo Zarga (accento massoretico)... € un apice e viene sulla testa del Creatore (cio¢ al di sopra delle
lettere), come ¢ scritto: Creatore del cielo e della terra (Gen 14,19). E quando vi si posa, € come uno
zarqa e ha una qualita particolarmente cara, e sta sulla testa di tutte le lettere. Ma perché si trova solo
alla fine di una parola e non all’inizio? E per insegnarti che questo apice ascende sempre pitl in alto.
Che cosa dimostra? Che questo apice € una pietra preziosa perfetta e dotata di ogni bellezza, come ¢
scritto: La pietra scartata dai costruttori é diventata testata d’angolo (Sal 118,22). Sale poi fino al

luogo da cui ¢ stata tagliata, come ¢ scritto: Da [i verra il pastore, pietra d’Israele (Gen 49,24)».

Esempio di zarga () in Gen 1,5:

I O PV AWML LI KR W) 0F TN 1 DR K]
Sefer haChokhmah (XI1I sec.)
«Bereshit (in principio) € uguale a Roshi Bat (la mia testa ¢ toccata/avvicinata da una figlia), perché

la Shekhinah del Creatore ¢ chiamata Bat (figlia)... ».

Dalla stessa tradizione
«Illuogo della ‘Atarah ¢ sulla testa del Creatore, nel Nome divino di 42 lettere... e quando il diadema

¢ sulla testa del Creatore allora si chiama Akatri’el (angelo della Divina Presenza)...».

L omT '\3‘?:' :-r', .
’(& - 774, ,}b '
« s RPN TS, >
L4 « > “:f
RO b Oy #
AR AP Ny O
W A T T TV S
E a2 R R d)
o + &
a n n S A S ° ﬁ,
o hor - > % <
[ . < 2 -
P o 2 qe - - |
"‘2 Qf,/ ® UGt = (7 \10
P ) ' ;
Ry 2 ‘@ iz o »
‘ »ﬂg‘\, L .
® INE\-

"Ana’ beKoach (Ti prego/preghiamo, con la Tua forza), poesia liturgica e misterica medievale
composta da sette versi, ciascuno di sei parole. I gabbalisti sostengono che le iniziali di ciascuna
parola dei sette versi formino il Nome di Dio a 42 lettere, che racchiude I’energia primordiale della

creazione. Ci sono riferimenti a questa preghiera anche nel Talmud Babilonese, Qiddushin 7T1a.

2



Testo e traduzione di ’Ana’ beKoach

I RN TPNY NP1 093 RIN

W upik 9AY N3N Pap

;07 N222 7N WHIT 1123 X)
;0703 TRD TARTX 0RO 07Y 0293
N7V DO3 92 293 VITR 1o

YT 01 M ARV A T
:NINYA Y70 N

NPYR Yo Hap uny

17y 02399 in30%n 7920 oY 702

Con la grande potenza della Tua mano destra, Ti
preghiamo, liberaci dai legami.

Ricevi la preghiera del Tuo popolo; elevaci,
rendici puri, 0 Maestoso.

Proteggi, o Grandissimo, coloro che cercano la
Tua Unicita

Benedicili, purificali, abbi pieta di loro, concedi
sempre ad essi la Tua Giustizia.

Potente, Santo, nella Tua grande bonta, guida il
Tuo popolo.

Tu, che Ti sei fatto da solo, o Splendido, chinati
verso la Tua gente che ricorda la Tua Santita.

Accetta le nostre suppliche, ascolta i1 nostri
lamenti, Tu che conosci le cose nascoste.

Benedetto sia il nome del Suo Regno per
sempre.

Ogni versetto viene riferito sia ad una sefirah che ad un giorno della settimana. Le lettere ebraiche

evidenziate servono a formare 1 42 Nomi divini ¢

Dalla stessa tradizione
«Malkuth, la decima (sefirah), Femmina, poiché
sposo; per questo si chiama Shekhinah, perché

Kallah Joshevet Neghed HaChattan [Li siede la

he solo 1 mistici possono comporre e pregare.

Ella ¢ Femmina, come una sposa che siede con lo
il Suo nome ¢ I’acronimo dell’espressione: Sham

sposa di fronte allo sposo]».

Sh Sham

K Kallah

J Joshevet
N Neghed

H HaChattan




Otzar haKavod di Todros ben Josef Abulafia (XIII sec.)

Nel contesto dell’affermazione del Sefer haBahir sulla presenza della Shekhinah sia in alto che in
basso, cio¢ nel mondo terreno, 1’autore scrive: «Esso ci rivela il grande segreto delle dieci espressioni
verbali mediante le quali ¢ stato creato il mondo, sei corrispondenti ai sei giorni della creazione, e la
settima e lo Shabbath di Dio (Es 20,10), mentre le altre tre non possono essere definite da alcun nome
e, pertanto, sono tutte luce abbagliante, luce pura, luce scintillante, fino all’Infinito... riguardo alle
sette restanti, quando disegnerai un cerchio che ha né inizio né fine, in cui si trovano sette punti, tutti
allo stesso livello, ciascuna di esse ¢ la settima quando si iniziera a contare a partire dall’ultima, ¢ la

settima, e cosi anche per la seconda, la terza e cosi tutte le altrey.

Tigquné Zohar (XIV sec.)

«La pietra perfetta e decorata ¢ come la pietra sulla sommita dell’anello, e quando Israele studia la
sapienza [ Chokhmah] cio¢ J, il pensiero superno sa come gettare (stessa radice di zarga) quella pietra,
che ¢ una Figlia unica, nel luogo da cui era stata tagliata, perché la Figlia ¢ stata creata dal Padre...
Chokhmabh, cio¢ il Padre ha fondato la Figlia... come la pietra ¢ ’apice, un diadema sulla Sua testa,

il diadema del libro della Torah».

N.B.: La Figlia tende a tornare al padre, cosi come la Shekhinah trascina verso 1’alto le altre sefiroth.

Mentre I’immagine dell’anello, secondo Idel, rimanda ad una immagine uroborica

U CAT T A g
K Axowe Tay o

R R
e bad

By Toreane:

Uroboro, miniatura del XV sec. su un trattato alchemico attribuito a Sinesio di Cirene (IV/V sec.).

L’uroboro ¢ presente anche in molte raffigurazioni dell’ Antico Egitto.



Sefer ma‘arekhet ha’Elohut, qabbalista anonimo, cap. 14 (XIV sec. in Spagna)

«...ecco, la Femmina cingera il Maschio (Ger 31,22), come la lettera waw nel mezzo del Nome divino
allude a Tiffereth, e nel caso dei due Nomi divini che ho ricordato e spiegato troverai che “la Sua fine
¢ stabilita nel Suo inizio e il Suo inizio nella Sua fine” (cf. Sefer Jetzirah 1,7), e la waw (valore
numerico 6) del Nome JHWH allude alle sei estremita che emergono dalle prime tre sefiroth... la
terza sefirah rinnovo le sei estremita per mezzo di una potenza superna. E 1’ultima se del Nome si
riferisce alla ‘Atarah, che collabora/trasmigra con la prima sefirah, la seconda e la terza, come ho
detto. E il principio € “I’inizio del pensiero ¢ la fine dell’azione” e “la Sua fine ¢ stabilita nel Suo

1nizio e il Suo inizio € stabilito nella Sua fine”».

7Y
HWHIJ

N.B.:

Il qabbalista cristiano Heinrich Cornelius Agrippa di Nettesheim (XVI sec.), sulla base di queste
fonti formulo una teoria sulla preminenza della donna (non della Femmina divina). Ecco un passaggio
del suo saggio al riguardo citato da Moshe Idel in L ‘apoteosi del Femminile nella Qabbalah, Adelphi,
Milano 2024, pp. 83-84:

«... la Donna ha avuto una dignita superiore dell’Uomo nell’ordine della Creazione... Poi Dio creo
due esseri umani a Sua immagine, prima il maschio e poi la femmina, in cui i cieli e la terra furono
completati e tutte le loro schiere (Gen 2,1), dato che il Creatore, quando creo, in lei si riposo (cf. Sir
24,12), perché non aveva niente di piu nobile da creare, e in lei erano racchiuse e comprese tutta la
sapienza e la potenza del Creatore. Non esiste né puo essere immaginata altra creatura dopo di lei.
Poiché dunque la donna ¢ 'ultima delle creature e lo scopo, la perfezione piu completa di tutte le
opere di Dio, e il perfezionamento dell universo stesso, chi potra negare che ¢ lei la creatura piu degna
di eccellere di tutte? ... giacché I’intero universo, creato da Dio come un cerchio completo e perfetto,
di necessita doveva essere completato e finito per mezzo di tale particella esatta e assoluta, come il
nodo piu stretto che unisse e connettesse la prima e ['ultima di tutte le cose. Quando fu creato il
mondo, la donna fu I’ultima nel tempo a essere creata, ma per autorita e dignita fu la prima di tutte
nella concezione della mente divina, come ¢ scritto nel profeta: “Prima che cieli fossero creati, Dio
la scelse e la preordind” (Sir 24,5,14)... ci0 € ben noto ai filosofi, e cito le loro parole, che cio che ¢

primo nell’intenzione ¢ ultimo in esecuzioney.



LA MISTICA DI TZFAT (SAFED) E IL CULTO DELLA FEMMINA DIVINA

Commento allo Zohar di Mosheh Cordovero (XVI sec.)

«Chi mette oggi in pratica un comandamento, predispone un sostegno alla Shekhinah e attira un certo
influsso su di Lei... e comunque riceve un compenso per il suo sforzo... e prova ne ¢ la parabola
della Figlia del Re: quando Ella risiede nel palazzo del padre e uno dei Suoi servi compie per Lei un
atto di culto, certamente Ella gli rivolgera la sua attenzione, ma non quanto farebbe se si trovasse
nelle tribolazioni dell’esilio al di fuori del palazzo. Se poi il servo Le desse anche un oggetto di poco
valore, come un filo d’erba umida, per risollevare il Suo spirito, ai Suoi occhi ci0 sara piu importante
di qualsiasi cosa Ella avesse all’epoca in cui governava. Sappi che questa era 1’intenzione principale
di Rashbj (Rabbi Shimon Bar Jochay), di benedetta memoria, quando compose il Sefer haZohar,
perché la Shekhinah era esule, senza alcun influsso, senza nessuno che la sostenesse e la aiutasse.
Voleva far qualcosa per sostenerLa e favorire la Sua unione con Suo marito, creando una certa unione
mediante la composizione dello Zohar, per mezzo di cio che lui e i suoi compagni fanno con i segreti
della Torah, ossia causare I'unione del Santo, benedetto sia, e della Sua Shekhinah per mezzo di

Jesod».

Dal Lekha dodi di Shelomoh haLevi Alqabetz (cognato di M. Cordovero)

17293) 197 N2W NRIPY | Incontro allo/a Shabbath venite, andiamo
12723 7iPn X7 93 | Perché ¢ la fonte della benedizione
12101 O7PN WX | Fin dall’inizio, dall’antichita & stata designata

79nn 72Wnna apyn 7o | La fine dell’azione, 1’inizio del pensiero

R

La Regina dello/a Shabbath, illustrazione di
Lilien, (1874-1925) nel libro Juda, ballads of
Borries von Miinchhausen (Berlin 1901)




Commento allo Zohar di Mosheh Cordovero (XVI sec.)

«In futuro... Ella ascendera e siedera a destra del Marito, 1’uno di fronte all’altra, e ascendera volto a
volto, testa a testa, le prime tre sefiroth al Suo interno di contro alle prime tre all’interno di Lui, e le
braccia sulle braccia, il corpo sul corpo, i1 fianchi sui fianchi, e la donna sara donna per sempre ¢
I’uomo sara uomo, ovvero Ella sara sempre la ricettrice dell’influenza ed Egli colui che influenza,
ma Ella, come una moglie, sara sempre a destra del marito e si rallegrera dei giorni della Sua ‘onah
(doveri coniugali del marito verso la moglie) senza interruzione, dell’abbondanza di cibo e dei Suoi
figli in casa Sua... e irradiera la luce dell’Infinito in maniera iperbolica, senza alcuna mancanza, nello
stato in cui era prima della Sua diminuzione, e sara sempre subordinata a Suo marito e sotto il Suo

dominio. Cosi sara emendato il segreto della diminuzione».

JITZCHAQ LURIA E LA SUA SCUOLA

[11 pensiero di Luria ¢ giunto a noi attraverso i suoi discepoli]

Sefer haLigqqutim, Gen 1,14 di Chajjim Vital (XVI sec.)
Cosi decodifica le lettere ebraiche che compongono il pronome ’eLLeH (quelli) nel versetto di Isaia
40,26: Chi ha creato quelli? (Mij bara’ elleh — 77X% ®12 °n) riferendole alle Teste divine piu elevate,

cioe alle configurazioni superne nel piu alto dei regni divini:

«’e, la prima Testa, L, la Testa ignota, H la terza Testa, cio¢ il cervello occulto, noto come ‘Attiga
Qaddisha (Antico Santo, aspetto trascendente primordiale di Dio). MiJ (Chi), insieme a ’elleh, crea
la parola ’Elohim (2>1%X) e genera un altro MiJ (Chi in riferimento alla sefirah Binah) ... La fine

dell’azione si chiama ’Elohim, ed ¢ Malkuth, e 1’inizio del pensiero € 'Elohimy.

Sha‘ar ma’amaré Rashbj di Chajjim Vital, pp. 236-237 (XVI sec.)

«La Testa al di sopra delle altre due, chiamata “Testa Superna”, che ¢ ignota (¢ ’infinito), ¢ al di sopra
delle nove sefiroth di cui abbiamo parlato, e con Lei si completano le dieci sefiroth assolute. Ecco,
osserva che I’aspetto di Malkuth non € stato menzionato né si ¢ rivelato tra le nove sefiroth originali
(shorashijjioth, “radici”). Malkuth si ¢ rivelata in seguito, dal segreto di quella “Testa che non ¢ nota”
e che sta al di sopra delle nove sefiroth originali summenzionate. E da cid devi comprendere il livello
elevato e I’importanza di Malkuth, perché “Ella ¢ il diadema sulla testa del Giusto” (Talmud
Babilonese, Berakhoth 17a), Ella e la pietra angolare (Sal 118,22) che nel Tempo a Venire sara piu

grande del soley.



Peri ‘etz chajjim, Porta 13, cap. 2 di Chajjim Vital (XVI sec.)

«Una volta ho sentito dal mio maestro di benedetta memoria di quelle nove sefiroth ... e questo ¢
quanto ho udito in proposito dal mio maestro di benedetta memoria: Vedi, dovresti sapere che
abbiamo interpretato prima le nove sefiroth originali insieme alla Testa che non € nota, e queste sono
le dieci sefiroth originali e la fonte dell’intero regno dell’emanazione. Ma il tema dell’esistenza della
sefirah Malkuth non ¢ stato ancora rivelato: pertanto interpreteremo prima “la Testa che non ¢ nota”,
e da cid comprenderai il livello di Malkuth, perché Ella ¢ il diadema sulla testa del Giusto ed e la
pietra angolare (Sal 118,22), e in futuro la Sua luce sara piu grande del sole... I’aspetto di Malkuth ¢

sempre al di sopra del Maschio che ¢ piu alto di Lei, e questo ¢ il motivo per cui Ella ¢ chiamata i/

diadema di Suo Marito (Pr 12,4)».

Mosheh Chajjim Luzzatto (Ramchal) — seguace italiano della scuola di Luria (XVIII sec.)

«Quando Malkuth discende, Ella ¢ nel segreto di Keter, da cui ogni cosa ha avuto inizio: questo ¢ il

segreto di Keter Malkuth (Corona del Regno)».
«Ecco, il legame di Keter ¢ con Malkuth, e questo ¢ un segreto grandissimoy.

«La perfezione di Tutto ¢ la fine, e la perfezione del Maschio ¢ la Femminay.

(Adir baMarom haShallem 119 e 96)



