
1 

 

QABBALAH – PASSI SCELTI (2) 

 

 

INFLUENZE DELLA QABBALAH DI NACHMANIDE 

 

 

Me’irat ‘einajjim pp. 243-244 di Jitzchaq ben Shemu’el da Acco (XIII/XIV sec.) 

«Ecco, devi capire da ciò che disse il Rabbi (Nachmanide) di benedetta memoria a proposito del 

versetto: E il Signore disse: E luce sia (Gen 1,3), che la ‘Atarah venne prima di Tiffereth nel pensiero, 

e Tiffereth venne prima di ‘Atarah (Malkuth) nel regno dell’azione, cioè nel regno dell’emanazione. 

Dato che tutto l’edificio (struttura delle sefiroth inferiori), cioè l’ultimo, era primo nel pensiero, ecco 

che Adamo fu creato ultimo di tutte le creature, ma il mondo fu creato per lui, e questo è ciò che 

affermano i nostri saggi di benedetta memoria quando dissero che il pensiero d’Israele precedette 

tutto, e ciò di cui si parla nel versetto allude alla ‘Atarah: Io sono il primo e l’ultimo (Is 44,6), io sono 

il primo nel pensiero e l’ultimo nell’azione. Questo è quanto io ... ho capito di quel che ho ricevuto». 

  

 

Anonimo castigliano che spiega il testo precedente 

«Dio creò il mondo inferiore come un palazzo e pose sulla sua sommità la ‘Atarah per illuminarlo. 

Ciò significa che la ‘Atarah è l’ultima nell’azione divina, cioè la più bassa nel mondo 

dell’emanazione che contiene dieci sefiroth, sebbene sia la prima intenzione del pensiero divino e il 

mondo sia stato creato solo per permetterle di risplendere». 

 

 

Libro dell’illuminazione di Ja‘aqov ben Ja‘aqov haKohen (XIII sec.) 

[Ripreso da: M. Idel, L’apoteosi del Femminile nella Qabbalah, Adelphi, Milano 2024, pp. 56-57] 

«Si riporta una tradizione riguardo la supremazia della luna, simbolo del Femminile divino, sul sole, 

simbolo del Maschile. Secondo Ja‘aqov si dice che la luna “comprenda la conoscenza del nostro 

Creatore” più del sole, e la luce della luna reca maggiore beneficio agli occhi di quella del sole. La 

luna è il luminare associato alla nazione ebraica e alla redenzione. Il testo collega la luna alla 

Shekhinah, mentre il sole è associato ai malvagi». 

 

  



2 

 

FEMMINILE DIVINO COME FIGLIA/COMPAGNA 

 

 

Sefer haBahir (XII sec.) 

«Lo Zarqa (accento massoretico)… è un apice e viene sulla testa del Creatore (cioè al di sopra delle 

lettere), come è scritto: Creatore del cielo e della terra (Gen 14,19). E quando vi si posa, è come uno 

zarqa e ha una qualità particolarmente cara, e sta sulla testa di tutte le lettere. Ma perché si trova solo 

alla fine di una parola e non all’inizio? È per insegnarti che questo apice ascende sempre più in alto. 

Che cosa dimostra? Che questo apice è una pietra preziosa perfetta e dotata di ogni bellezza, come è 

scritto: La pietra scartata dai costruttori è diventata testata d’angolo (Sal 118,22). Sale poi fino al 

luogo da cui è stata tagliata, come è scritto: Da lì verrà il pastore, pietra d’Israele (Gen 49,24)». 

 

Esempio di zarqa ( ֙) in Gen 1,5: 

ים ִ֤ א אֱלֹהִּ ָ֨ קְר  ד׃  ׀ וַיִּ ָֽ ח  וֹם אֶׁ ר יֶ֥ קֶׁ י־ב ֹ֖ ַֽיְהִּ ב וַָֽ רֶׁ ֶ֥ י־עֶׁ ַֽיְהִּ ה וַָֽ יְל  ָ֑ א ל  ר  ָ֣ ךְ ק  שֶׁ אוֹר֙ י֔וֹם וְלַח ֹ֖  ל 
 

 

Sefer haChokhmah (XII sec.) 

«Bereshit (in principio) è uguale a Roshi Bat (la mia testa è toccata/avvicinata da una figlia), perché 

la Shekhinah del Creatore è chiamata Bat (figlia)… ». 

 

Dalla stessa tradizione 

«Il luogo della ‘Atarah è sulla testa del Creatore, nel Nome divino di 42 lettere… e quando il diadema 

è sulla testa del Creatore allora si chiama Akatri’el (angelo della Divina Presenza)…». 

 

 

 

 

 

 

’Ana’ beKoach (Ti prego/preghiamo, con la Tua forza), poesia liturgica e misterica medievale 

composta da sette versi, ciascuno di sei parole. I qabbalisti sostengono che le iniziali di ciascuna 

parola dei sette versi formino il Nome di Dio a 42 lettere, che racchiude l’energia primordiale della 

creazione. Ci sono riferimenti a questa preghiera anche nel Talmud Babilonese, Qiddushin 71a. 



3 

 

Testo e traduzione di ’Ana’ beKoach 

חַ בָ נ א אָ  ךָ יָ דֻלַת גָ כ ָֽ ינְְ֒ יר תָ מִּ ה:  צָ תִּ  רוּר 

ל קָ  ָבֵּ ךָ עָ נַת ר  נוּ שָ מְְ֒ ָֽ בֵּ נוּ טָ גְְ֒ ָֽ א:  נהֲרֵּ  וֹר 

י דּבוֹר גָ א נָ  שֵּ ךָ יָ וֹרְְ֒ בַת כָ חוּדְְ֒ ם: שָ ב   מְרֵּ

ם בָ  כֵּ ם טָ רְְ֒ ם ר ָהֲרֵּ ךָ צָ חֲמֵּ תְְ֒ יד תָ דְק  ם:  גָ מִּ  מְלֵּ

ב בָ דוֹש קָ ין סִּ חָ  ךָ וּטר  ל נָ בְְ֒ ךָ:  עָ הֵּ ָֽ תֶׁ  ד 

יד יָ  ה גָ חִּ ךָ לָ אֶׁ י זנֵּה, פָ עַמְְ֒ רֵּ ךָ:  קָ וֹכְְ֒ ָֽ תֶׁ  דֻש 

נוּ שָ  ָֽ תֵּ ל קָ וְע  נוּ צָ שְמַע וּבֵּ ָֽ תֵּ עַ יעֲק  ָֽ  עֲלוּמוֹת:  תָ וֹדֵּ

ד:  עֶׁ ם ו  ם כְבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹל  רוּךְ שֵּ  ב 

Con la grande potenza della Tua mano destra, Ti 

preghiamo, liberaci dai legami. 

Ricevi la preghiera del Tuo popolo; elevaci, 

rendici puri, o Maestoso. 

Proteggi, o Grandissimo, coloro che cercano la 

Tua Unicità 

Benedicili, purificali, abbi pietà di loro, concedi 

sempre ad essi la Tua Giustizia. 

Potente, Santo, nella Tua grande bontà, guida il 

Tuo popolo. 

Tu, che Ti sei fatto da solo, o Splendido, chinati 

verso la Tua gente che ricorda la Tua Santità. 

Accetta le nostre suppliche, ascolta i nostri 

lamenti, Tu che conosci le cose nascoste. 

Benedetto sia il nome del Suo Regno per 

sempre. 

 

 

Ogni versetto viene riferito sia ad una sefirah che ad un giorno della settimana. Le lettere ebraiche 

evidenziate servono a formare i 42 Nomi divini che solo i mistici possono comporre e pregare. 

 

 

 

Dalla stessa tradizione 

«Malkuth, la decima (sefirah), Femmina, poiché Ella è Femmina, come una sposa che siede con lo 

sposo; per questo si chiama Shekhinah, perché il Suo nome è l’acronimo dell’espressione: Sham 

Kallah Joshevet Neghed HaChattan [Lì siede la sposa di fronte allo sposo]». 

 

Sh Sham 

K Kallah 

J Joshevet 

N Neghed 

H HaChattan 

 

 

  



4 

 

Otzar haKavod di Todros ben Josef Abulafia (XIII sec.) 

Nel contesto dell’affermazione del Sefer haBahir sulla presenza della Shekhinah sia in alto che in 

basso, cioè nel mondo terreno, l’autore scrive: «Esso ci rivela il grande segreto delle dieci espressioni 

verbali mediante le quali è stato creato il mondo, sei corrispondenti ai sei giorni della creazione, e la 

settima è lo Shabbath di Dio (Es 20,10), mentre le altre tre non possono essere definite da alcun nome 

e, pertanto, sono tutte luce abbagliante, luce pura, luce scintillante, fino all’Infinito… riguardo alle 

sette restanti, quando disegnerai un cerchio che ha né inizio né fine, in cui si trovano sette punti, tutti 

allo stesso livello, ciascuna di esse è la settima quando si inizierà a contare a partire dall’ultima, è la 

settima, e così anche per la seconda, la terza e così tutte le altre». 

 

 

Tiqquné Zohar (XIV sec.) 

«La pietra perfetta e decorata è come la pietra sulla sommità dell’anello, e quando Israele studia la 

sapienza [Chokhmah] cioè J, il pensiero superno sa come gettare (stessa radice di zarqa) quella pietra, 

che è una Figlia unica, nel luogo da cui era stata tagliata, perché la Figlia è stata creata dal Padre… 

Chokhmah, cioè il Padre ha fondato la Figlia… come la pietra è l’apice, un diadema sulla Sua testa, 

il diadema del libro della Torah». 

 

N.B.: La Figlia tende a tornare al padre, così come la Shekhinah trascina verso l’alto le altre sefiroth. 

Mentre l’immagine dell’anello, secondo Idel, rimanda ad una immagine uroborica 

 

 

 

 

Uroboro, miniatura del XV sec. su un trattato alchemico attribuito a Sinesio di Cirene (IV/V sec.). 

L’uroboro è presente anche in molte raffigurazioni dell’Antico Egitto. 

 

 

  



5 

 

Sefer ma‘arekhet ha’Elohut, qabbalista anonimo, cap. 14 (XIV sec. in Spagna) 

«…ecco, la Femmina cingerà il Maschio (Ger 31,22), come la lettera waw nel mezzo del Nome divino 

allude a Tiffereth, e nel caso dei due Nomi divini che ho ricordato e spiegato troverai che “la Sua fine 

è stabilita nel Suo inizio e il Suo inizio nella Sua fine” (cf. Sefer Jetzirah I,7), e la waw (valore 

numerico 6) del Nome JHWH allude alle sei estremità che emergono dalle prime tre sefiroth… la 

terza sefirah rinnovò le sei estremità per mezzo di una potenza superna. E l’ultima he del Nome si 

riferisce alla ‘Atarah, che collabora/trasmigra con la prima sefirah, la seconda e la terza, come ho 

detto. E il principio è “l’inizio del pensiero è la fine dell’azione” e “la Sua fine è stabilita nel Suo 

inizio e il Suo inizio è stabilito nella Sua fine”». 

 

וָהָָהָי  

H W H J 

 

N.B.: 

Il qabbalista cristiano Heinrich Cornelius Agrippa di Nettesheim (XVI sec.), sulla base di queste 

fonti formulò una teoria sulla preminenza della donna (non della Femmina divina). Ecco un passaggio 

del suo saggio al riguardo citato da Moshe Idel in L’apoteosi del Femminile nella Qabbalah, Adelphi, 

Milano 2024, pp. 83-84: 

«… la Donna ha avuto una dignità superiore dell’Uomo nell’ordine della Creazione… Poi Dio creò 

due esseri umani a Sua immagine, prima il maschio e poi la femmina, in cui i cieli e la terra furono 

completati e tutte le loro schiere (Gen 2,1), dato che il Creatore, quando creò, in lei si riposò (cf. Sir 

24,12), perché non aveva niente di più nobile da creare, e in lei erano racchiuse e comprese tutta la 

sapienza e la potenza del Creatore. Non esiste né può essere immaginata altra creatura dopo di lei. 

Poiché dunque la donna è l’ultima delle creature e lo scopo, la perfezione più completa di tutte le 

opere di Dio, e il perfezionamento dell’universo stesso, chi potrà negare che è lei la creatura più degna 

di eccellere di tutte? … giacché l’intero universo, creato da Dio come un cerchio completo e perfetto, 

di necessità doveva essere completato e finito per mezzo di tale particella esatta e assoluta, come il 

nodo più stretto che unisse e connettesse la prima e l’ultima di tutte le cose. Quando fu creato il 

mondo, la donna fu l’ultima nel tempo a essere creata, ma per autorità e dignità fu la prima di tutte 

nella concezione della mente divina, come è scritto nel profeta: “Prima che cieli fossero creati, Dio 

la scelse e la preordinò” (Sir 24,5,14)… ciò è ben noto ai filosofi, e cito le loro parole, che ciò che è 

primo nell’intenzione è ultimo in esecuzione». 

 

  



6 

 

LA MISTICA DI TZFAT (SAFED) E IL CULTO DELLA FEMMINA DIVINA 

 

 

Commento allo Zohar di Mosheh Cordovero (XVI sec.) 

«Chi mette oggi in pratica un comandamento, predispone un sostegno alla Shekhinah e attira un certo 

influsso su di Lei… e comunque riceve un compenso per il suo sforzo… e prova ne è la parabola 

della Figlia del Re: quando Ella risiede nel palazzo del padre e uno dei Suoi servi compie per Lei un 

atto di culto, certamente Ella gli rivolgerà la sua attenzione, ma non quanto farebbe se si trovasse 

nelle tribolazioni dell’esilio al di fuori del palazzo. Se poi il servo Le desse anche un oggetto di poco 

valore, come un filo d’erba umida, per risollevare il Suo spirito, ai Suoi occhi ciò sarà più importante 

di qualsiasi cosa Ella avesse all’epoca in cui governava. Sappi che questa era l’intenzione principale 

di Rashbj (Rabbi Shimon Bar Jochay), di benedetta memoria, quando compose il Sefer haZohar, 

perché la Shekhinah era esule, senza alcun influsso, senza nessuno che la sostenesse e la aiutasse. 

Voleva far qualcosa per sostenerLa e favorire la Sua unione con Suo marito, creando una certa unione 

mediante la composizione dello Zohar, per mezzo di ciò che lui e i suoi compagni fanno con i segreti 

della Torah, ossia causare l’unione del Santo, benedetto sia, e della Sua Shekhinah per mezzo di 

Jesod». 

 

 

Dal Lekha dodì di Shelomoh haLevi Alqabetz (cognato di M. Cordovero) 

 

ה  ת לְכוּ וְנֵּלְכ  קְרַאת שַב   לִּ

ה  כ  יא מְקוֹר הַבְר  י הִּ  כִּ

ה  ם נְסוּכ  דֶׁ קֶׁ ר אש מִּ  מֵּ

ל ה ה תְחִּ ב  ה בְמַחֲש   סוֹף מַעֲשֶׁ

Incontro allo/a Shabbath venite, andiamo 

Perché è la fonte della benedizione 

Fin dall’inizio, dall’antichità è stata designata 

La fine dell’azione, l’inizio del pensiero 

 

 

 

 

 

 

 

La Regina dello/a Shabbath, illustrazione di 

Lilien, (1874-1925) nel libro Juda, ballads of 

Börries von Münchhausen (Berlin 1901) 



7 

 

Commento allo Zohar di Mosheh Cordovero (XVI sec.) 

«In futuro… Ella ascenderà e siederà a destra del Marito, l’uno di fronte all’altra, e ascenderà volto a 

volto, testa a testa, le prime tre sefiroth al Suo interno di contro alle prime tre all’interno di Lui, e le 

braccia sulle braccia, il corpo sul corpo, i fianchi sui fianchi, e la donna sarà donna per sempre e 

l’uomo sarà uomo, ovvero Ella sarà sempre la ricettrice dell’influenza ed Egli colui che influenza, 

ma Ella, come una moglie, sarà sempre a destra del marito e si rallegrerà dei giorni della Sua ‘onah 

(doveri coniugali del marito verso la moglie) senza interruzione, dell’abbondanza di cibo e dei Suoi 

figli in casa Sua… e irradierà la luce dell’Infinito in maniera iperbolica, senza alcuna mancanza, nello 

stato in cui era prima della Sua diminuzione, e sarà sempre subordinata a Suo marito e sotto il Suo 

dominio. Così sarà emendato il segreto della diminuzione». 

 

 

JITZCHAQ LURIA E LA SUA SCUOLA 

[Il pensiero di Luria è giunto a noi attraverso i suoi discepoli] 

 

 

Sefer haLiqqutim, Gen 1,14 di Chajjim Vital (XVI sec.) 

Così decodifica le lettere ebraiche che compongono il pronome ’eLLeH (quelli) nel versetto di Isaia 

40,26: Chi ha creato quelli? (Mij bara’ ’elleh – מי ברא אלה) riferendole alle Teste divine più elevate, 

cioè alle configurazioni superne nel più alto dei regni divini: 

«’e, la prima Testa, L, la Testa ignota, H la terza Testa, cioè il cervello occulto, noto come ‘Attiqa 

Qaddisha (Antico Santo, aspetto trascendente primordiale di Dio). MiJ (Chi), insieme a ’elleh, crea 

la parola ’Elohim ( אלוהים) e genera un altro MiJ (Chi in riferimento alla sefirah Binah) … La fine 

dell’azione si chiama ’Elohim, ed è Malkuth, e l’inizio del pensiero è ’Elohim». 

 

 

Sha‘ar ma’amarè Rashbj di Chajjim Vital, pp. 236-237 (XVI sec.) 

«La Testa al di sopra delle altre due, chiamata “Testa Superna”, che è ignota (è l’infinito), è al di sopra 

delle nove sefiroth di cui abbiamo parlato, e con Lei si completano le dieci sefiroth assolute. Ecco, 

osserva che l’aspetto di Malkuth non è stato menzionato né si è rivelato tra le nove sefiroth originali 

(shorashijjioth, “radici”). Malkuth si è rivelata in seguito, dal segreto di quella “Testa che non è nota” 

e che sta al di sopra delle nove sefiroth originali summenzionate. E da ciò devi comprendere il livello 

elevato e l’importanza di Malkuth, perché “Ella è il diadema sulla testa del Giusto” (Talmud 

Babilonese, Berakhoth 17a), Ella è la pietra angolare (Sal 118,22) che nel Tempo a Venire sarà più 

grande del sole». 

 



8 

 

Perì ‘etz chajjim, Porta 13, cap. 2 di Chajjim Vital (XVI sec.) 

«Una volta ho sentito dal mio maestro di benedetta memoria di quelle nove sefiroth … e questo è 

quanto ho udito in proposito dal mio maestro di benedetta memoria: Vedi, dovresti sapere che 

abbiamo interpretato prima le nove sefiroth originali insieme alla Testa che non è nota, e queste sono 

le dieci sefiroth originali e la fonte dell’intero regno dell’emanazione. Ma il tema dell’esistenza della 

sefirah Malkuth non è stato ancora rivelato: pertanto interpreteremo prima “la Testa che non è nota”, 

e da ciò comprenderai il livello di Malkuth, perché Ella è il diadema sulla testa del Giusto ed è la 

pietra angolare (Sal 118,22), e in futuro la Sua luce sarà più grande del sole… l’aspetto di Malkuth è 

sempre al di sopra del Maschio che è più alto di Lei, e questo è il motivo per cui Ella è chiamata il 

diadema di Suo Marito (Pr 12,4)». 

 

 

Mosheh Chajjim Luzzatto (Ramchal) – seguace italiano della scuola di Luria (XVIII sec.) 

«Quando Malkuth discende, Ella è nel segreto di Keter, da cui ogni cosa ha avuto inizio: questo è il 

segreto di Keter Malkuth (Corona del Regno)». 

«Ecco, il legame di Keter è con Malkuth, e questo è un segreto grandissimo». 

«La perfezione di Tutto è la fine, e la perfezione del Maschio è la Femmina». 

(Adir baMarom haShallem 119 e 96) 


