
1 

 

QABBALAH – PASSI SCELTI (1) 

 

 

Sefer Jetzirah 1-2 (450-700) 

«Trentadue meravigliosi sentieri di sapienza tracciò Dio Signore delle schiere, Dio di Israele, Dio 

vivente, Dio onnipotente, il sommo e l’eccelso Colui il cui Nome è Santo (Is 57,15). Creò il suo mondo 

con tre registri: con la scrittura, il computo e il discorso. 

Dieci sefirot (numeri) senza determinazione e ventidue lettere di fondamento: tre madri, sette doppie 

e dodici semplici». 

[N.B.: 32 è anche il valore numerico del termine lev, “cuore”] 

 

 

le tre madri 

 

 

Nel Sefer Jetzirah le lettere dell’alfabeto ebraico – compreso come lingua sacra – sono “canali del 

divino”, “forme cosmiche” attraverso le cui combinazioni è stato creato sia il mondo che l’uomo 

inteso come microcosmo. Le tre lettere: מ, ,א  definite madri, sono alla base (alef, mem, shin’) ש 

delle connessioni fra macrocosmo e microcosmo: 

 

 mem מ alef’ א shin ש 

 FUOCO SOFFIO ACQUA 

Mondo cielo aria terra 

Anno caldo (estate) tiepido (primavera) freddo (inverno) 

Uomo testa tronco, cuore addome 

 

 



2 

 

Zohar (XII/XIII sec.) e sue successive elaborazioni 

In questo testo le sefirot sono intese come “emanazioni” che mostrano gli attributi divini, una sorta 

di upostasis nel senso platonico di “sostanza divina”, tradizionalmente raffigurate su tre linee verticali 

(albero sefirotico): 

 

 

 

’En Sof: Dio “senza fine/infinito” 

 

Kether: Corona (Dio pensato da Dio) 

 

Binah: Intelligenza 

Chochmah: Sapienza 

Ghevurah: Forza 

Chesed: Amore/Misericordia 

Tiffereth: Splendore 

Hod: Maestà 

Netzach Eternità 

Jesod: Fondamento 

Malkuth: Regno 

 

La parte sinistra indica le sefirot femminili 

La parte destra indica le sefirot maschili 

Tiffereth è il punto di incontro fra i due aspetti e 

rappresenta l’unione armoniosa intradivina fra il 

principio maschile e quello femminile 

 

 

 

 

Secondo alcuni qabbalisti, le dieci sefirot sarebbero identificabili in una preghiera del re Davide nella 

quale si elencano una serie di attributi divini: 

Tua Signore è la grandezza (Ghedullah, sta per Chesed), la potenza (Ghevurah), la bellezza 

(Tiffereth), la vittoria (Netzach) e la maestà (Hod), perché tutto (Kol, appellativo di Jesod) nei cieli e 

sulla terra è tuo. Signore, tuo è il regno (Mamlachah, sta per Malkuth), Tu sei Colui che ti innalzi 

come testa (rosh, sta per le tre sefirot superiori) su ogni cosa (1Cr 29,11) 

 

 

 

  



3 

 

 

 
 

 

 

 

 

Raffigurazione medievale che mostra Rabbi Isacco il Cieco (1160 circa -1235 circa) che tiene in mano 

l’albero sefirotico, compreso come albero della vita che nella qabbalah è rapportato alle leggi 

dell’universo, mentre indica alla sefirah Malkuth (Regno) il suo posto ben fisso sulla terra. 

  



4 

 

Qabbalah luriana (dopo il 1500) 

L’albero sefirotico è legato anche alla concezione dello ’Adam Qadmon, l’uomo “archetipo”, che è la 

prima manifestazione dello ’En Sof, Dio “senza fine/infinito”: 

 

 

 

 

 

Secondo la qabbalah, l’anima umana è composta di tre parti: 

[N.B.: non si tratta di anime separate: la prima contiene in potenza la seconda che, a sua volta contiene 

la terza il cui sviluppo è favorito dalla meditazione mistica e dalla pratica della qabbalah] 

 

nefesh: il principio vitale, l’anima naturale o vegetativa 

ruach: il soffio divino, l’anima sensitiva 

neshamah: lo spirito propriamente detto, l’anima superiore, una parte di Dio stesso, preesiste al corpo 

e non muore con esso, è un riflesso delle sefirot e, per questo, può scendere sulla terra rimanendo 

ancorata alla sua origine divina 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La neshamah può scendere sulla terra solo 

perché Tiffereth e Malkuth, il re e la regina, si 

uniscono secondo il tipico simbolismo coniu-

gale, mentre la nefesh e la ruach si congiungono 

per preparare la dimora alla personalità umana 

 

La neshamah inizialmente fiorisce sull’Albero 

delle neshamot (anime), poi un fiume la 

trasporta verso il basso e si ferma in Jesod, il 

fondamento, da dove si dirige nel “paradiso 

terrestre” (scrigno delle anime) in cui vive beata, 

finché non viene chiamata in terra ad assumere 

una forma umana 

 

Ogni neshamah maschile è unita da sempre ad 

una neshamah femminile, ma nella discesa 

terrena si dividono affinché l’unione di quaggiù 

confermi quella di lassù 

 

 

  



6 

 

Sefer haBahir (1185-1200) 

Sulla base di alcuni commenti rabbinici considera la Shekhinah come aspetto femminile di Dio che 

si trova al confine del mondo superiore per poter governare quello inferiore. Una sorta di 

“trasformatore di energia”, il campo in cui l’energia divina si diffonde. In altri termini: rappresenta 

pienamente la mobilità della vita nascosta di Dio. Tale idea è in parte già presente anche nello Zohar 

e in altri testi mistici. 

 

Moshe Idel, considerato oggi fra i maggiori studiosi di qabbalah, ha cercato di approfondire questo 

aspetto nel recente saggio: L’apoteosi del Femminile nella Qabbalah edito da Adelphi. Egli mette a 

confronto l’immagine tradizionale dell’albero sefirotico con il diagramma qabbalistico di Rabbi 

Abraham Kohen de Herrera (1570-1635): 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cerca poi, attraverso l’analisi di varie fonti mistiche, di delineare lo status speciale del Femminile 

(Sua natura e Sue funzioni), che riguarda due o più sefirot del sistema teosofico, e che si inserisce in 

una struttura più ampia (sistemi sefirotici) nelle loro diverse manifestazioni (a coppie, famiglie, ecc.), 

in un orizzonte nel quale le strutture sefirotiche circolari non sono necessariamente associate al 

genere. Semmai il genere va riferito all’azione. 



7 

 

TESTI QABBALISTICI IN CUI SI MOSTRA CHE L’AZIONE È DI GENERE FEMMINILE 

 

 

Anonimo passo qabbalistico in relazione con la scuola di Nachmanide (Moshe ben Nachman 

Girondi 1194-1270) 

 

«Lo Shabbath disse al Santo, benedetto sia: “hai dato una compagna (bat zug) a tutti, ma non a me”; 

ciò significa che ciascuno di loro ha una [entità aggiuntiva femminile], emanata ed enumerata, che è 

emanata da loro. E così Egli creò Malkuth, che riceve e promana da lui, ed Ella governa il mondo ed 

è chiamata ‘Atarah perché incorona [le sefiroth] e le abbraccia tutte, ed è chiamata ricettore, mentre 

Jesod è chiamato Z cioè ricevente… e Malkuth è chiamata l’ “angelo di Elohim”, poiché governa il 

mondo, ed è chiamata Shekhinah e Knesset Jisra’el». 

 

 

‘Amudè haQabbalah di Shem Tov ibn Ga’on (1283-1330) 

 

«… e nei giorni del Messia la Shekhinah ascenderà e il ventre carico sarà rinnovato, e la Sua luce era 

come il ruolo del sole all’inizio, nella luce primordiale (Tiffereth). E i nomi di Esaù e Amaleq saranno 

cancellati a causa della potenza d’Israele, che avrà il regno (haMalkuth)… com’era all’inizio… e Dio 

e il Suo Nome saranno una cosa sola (Zc 14,9), in maniera esplicita e adeguata, se lo meriterete, 

malgrado il fatto che la congiunzione del du-partzufin (divine persone sessualmente connotate) non 

sia assoluta come era nei giorni primordiali, e se anche avverrà la congiunzione, ciò che era [in 

passato] non sarà riparato». 


