QABBALAH - PASSI SCELTI (1)

Sefer Jetzirah 1-2 (450-700)

«Trentadue meravigliosi sentieri di sapienza traccio Dio Signore delle schiere, Dio di Israele, Dio
vivente, Dio onnipotente, il sommo e l’eccelso Colui il cui Nome e Santo (Is 57,15). Creo il suo mondo
con tre registri: con la scrittura, il computo e il discorso.

Dieci sefirot (numeri) senza determinazione e ventidue lettere di fondamento: tre madri, sette doppie
e dodici semplici».

[N.B.: 32 ¢ anche il valore numerico del termine lev, “cuore”]

le tre madri

Nel Sefer Jetzirah le lettere dell’alfabeto ebraico — compreso come lingua sacra — sono “canali del

divino”, “forme cosmiche” attraverso le cui combinazioni ¢ stato creato sia il mondo che I'uomo
inteso come microcosmo. Le tre lettere: N, B, @ (‘alef, mem, shin) definite madri, sono alla base

delle connessioni fra macrocosmo € microcosmo:

W shin R ‘alef A mem
FUOCO SOFFIO ACQUA
Mondo cielo aria terra
Anno caldo (estate) tiepido (primavera) freddo (inverno)
Uomo testa tronco, cuore addome




Zohar (XII/XIII sec.) e sue successive elaborazioni
In questo testo le sefirot sono intese come “emanazioni” che mostrano gli attributi divini, una sorta
di upostasis nel senso platonico di “sostanza divina”, tradizionalmente raffigurate su tre linee verticali

(albero sefirotico):

5]
—:
%

"En Sof: Dio “senza fine/infinito” A

Kether: Corona (Dio pensato da Dio)

4 -~
- @
_‘EE

o |

Binah: Intelligenza
Chochmah: Sapienza
Ghevurah: Forza

Chesed: Amore/Misericordia
Tiffereth: Splendore

Hod: Maesta

Netzach Eternita

Jesod: Fondamento
Malkuth: Regno

r
L4
o

(0]

@-@
@-@. @
- @

_J

=J
[ 2

La parte sinistra indica le sefirot femminili

La parte destra indica le sefirof maschili
Tiffereth ¢ 1l punto di incontro fra 1 due aspetti e
rappresenta ’'unione armoniosa intradivina fra il
principio maschile e quello femminile

Secondo alcuni gabbalisti, le dieci sefirot sarebbero identificabili in una preghiera del re Davide nella

quale si elencano una serie di attributi divini:

Tua Signore ¢ la grandezza (Ghedullah, sta per Chesed), la potenza (Ghevurah), la bellezza
(Tiffereth), la vittoria (Netzach) e la maesta (Hod), perché tutto (Kol, appellativo di Jesod) nei cieli e
sulla terra e tuo. Signore, tuo é il regno (Mamlachah, sta per Malkuth), Tu sei Colui che ti innalzi

come testa (rosh, sta per le tre sefirot superiori) su ogni cosa (1Cr 29,11)



—r

w2

33 e

———

13 by 3

SN

P e

aey NS 7.

i NI NS )

J >

———

i

*
(
-~
&
S
S SRR
N SO
A SRS
L -
Y
3¢ .",;i — o - -
2ANR) B e A ..

T

i

Raffigurazione medievale che mostra Rabbi Isacco il Cieco (1160 circa -1235 circa) che tiene in mano

I’albero sefirotico, compreso come albero della vita che nella gabbalah ¢ rapportato alle leggi

dell’universo, mentre indica alla sefirah Malkuth (Regno) il suo posto ben fisso sulla terra.



Qabbalah luriana (dopo il 1500)
L’albero sefirotico ¢ legato anche alla concezione dello "Adam Qadmon, 1’'uomo “archetipo”, che ¢ la

prima manifestazione dello 'En Sof, Dio “senza fine/infinito™:

707K

THE ENOLESS

e Y
!/W:’(I‘v‘f{‘f.

[ M/

\Vaewectll| \ oo de
A

Secondo la gabbalah, ’anima umana ¢ composta di tre parti:
[N.B.: non si tratta di anime separate: la prima contiene in potenza la seconda che, a sua volta contiene

la terza il cui sviluppo ¢ favorito dalla meditazione mistica e dalla pratica della gabbalah]

nefesh: il principio vitale, ’anima naturale o vegetativa

ruach: il soffio divino, 1’anima sensitiva

neshamah: lo spirito propriamente detto, I’anima superiore, una parte di Dio stesso, preesiste al corpo
€ non muore con esso, ¢ un riflesso delle sefirot e, per questo, pud scendere sulla terra rimanendo

ancorata alla sua origine divina



La neshamah pud scendere sulla terra solo
perché Tiffereth ¢ Malkuth, il re e la regina, si
uniscono secondo il tipico simbolismo coniu-
gale, mentre la nefesh e la ruach si congiungono

per preparare la dimora alla personalita umana

La neshamah inizialmente fiorisce sull’ Albero
delle meshamot (anime), poi un fiume la
trasporta verso il basso e si ferma in Jesod, il
fondamento, da dove si dirige nel “paradiso
terrestre” (scrigno delle anime) in cui vive beata,
finché non viene chiamata in terra ad assumere

una forma umana

Ogni neshamah maschile ¢ unita da sempre ad
una neshamah femminile, ma nella discesa
terrena si dividono affinché I’unione di quaggiu

confermi quella di lassu




Sefer haBahir (1185-1200)

Sulla base di alcuni commenti rabbinici considera la Shekhinah come aspetto femminile di Dio che
si trova al confine del mondo superiore per poter governare quello inferiore. Una sorta di
“trasformatore di energia”, il campo in cui I’energia divina si diffonde. In altri termini: rappresenta
pienamente la mobilita della vita nascosta di Dio. Tale idea ¢ in parte gia presente anche nello Zohar

e in altri testi mistici.

Moshe Idel, considerato oggi fra i maggiori studiosi di gabbalah, ha cercato di approfondire questo
aspetto nel recente saggio: L apoteosi del Femminile nella Qabbalah edito da Adelphi. Egli mette a
confronto I’immagine tradizionale dell’albero sefirotico con il diagramma gabbalistico di Rabbi

Abraham Kohen de Herrera (1570-1635):

Cerca poi, attraverso I’analisi di varie fonti mistiche, di delineare lo status speciale del Femminile

(Sua natura e Sue funzioni), che riguarda due o piu sefirot del sistema teosofico, e che si inserisce in
una struttura piu ampia (sistemi sefirotici) nelle loro diverse manifestazioni (a coppie, famiglie, ecc.),
in un orizzonte nel quale le strutture sefirotiche circolari non sono necessariamente associate al

genere. Semmai il genere va riferito all’azione.



TESTI QABBALISTICI IN CUI SI MOSTRA CHE L’AZIONE E DI GENERE FEMMINILE

Anonimo passo gabbalistico in relazione con la scuola di Nachmanide (Moshe ben Nachman

Girondi 1194-1270)

«Lo Shabbath disse al Santo, benedetto sia: “hai dato una compagna (bat zug) a tutti, ma non a me”;
cio significa che ciascuno di loro ha una [entita aggiuntiva femminile], emanata ed enumerata, che ¢
emanata da loro. E cosi Egli cred Malkuth, che riceve e promana da lui, ed Ella governa il mondo ed
¢ chiamata ‘Atarah perché incorona [le sefiroth] e le abbraccia tutte, ed ¢ chiamata ricettore, mentre
Jesod ¢ chiamato Z cio¢ ricevente... e Malkuth ¢ chiamata 1’ “angelo di Elohim”, poiché governa il

mondo, ed ¢ chiamata Shekhinah e Knesset Jisra’el».

‘Amudé haQabbalah di Shem Tov ibn Ga’on (1283-1330)

«... e nei giorni del Messia la Shekhinah ascendera e il ventre carico sara rinnovato, e la Sua luce era
come il ruolo del sole all’inizio, nella luce primordiale (7iffereth). E 1 nomi di Esau e Amaleq saranno
cancellati a causa della potenza d’Israele, che avra il regno (haMalkuth)... com’era all’inizio... e Dio
e il Suo Nome saranno una cosa sola (Zc 14,9), in maniera esplicita e adeguata, se lo meriterete,
malgrado il fatto che la congiunzione del du-partzufin (divine persone sessualmente connotate) non
sia assoluta come era nei giorni primordiali, € se anche avverra la congiunzione, cid che era [in

passato] non sara riparato».



