COMMENTI RABBINICI - PASSI SCELTI (2)

La donna é custode della vita
Gen 3,20

Lo ‘Adam chiamo la donna/compagna Chawwah, perché ella divenne la madre di ogni vivente.

Chawwah (717) secondo la tradizione viene ricondotto alla radice ch-j-h (71°1) che comprende i

significati di «vivere, esistere», da cui deriva anche il termine ebraico chajim (Q°°17), «vitay, che si
configura solo al plurale per sottolineare il suo essere un dono prezioso, un dono divino che va

custodito con cura e rispetto.

Commento di Rashi (Chumash) su Gen 3,20

Chawwah (71177). Questo nome forma un gioco di parole con il termine chajim (Q°°1), «vita», perché
la donna diede la vita ai suoi figli. Allo stesso modo, il verbo Ajah (7°1) «esserex» ¢ scritto in: che cosa

e (howeh 7M7) all 'uomo (Qo 2,22) con la lettera waw (1) al posto della lettera jod ().

N.B.: in ebraico i1 verbi essere (i1°17) ed esistere (i1°77) hanno una grafia molto simile e la loro

coniugazione si articola secondo le stesse regole.

Viene cosi messo in evidenza il legame fra la donna — che porta in sé 1 segni della sacralita della vita
— ¢ il valore trascendente dell’esistenza che prende forma nel suo grembo prima di venire alla luce,
quel grembo materno (in ebraico rechem) nel quale gia si stabilisce un rapporto materno-filiale
significativo e che, dal punto di vista simbolico, rappresenta 1’aspetto materno e misericordioso di

Dio:

Dalla radice r-ch-m (Q117) derivano sia il termine rechem «grembo materno» che il termine rachamim

«misericordia/compassione», letteralmente: «viscere di misericordia/compassione».



Celebrazione della donna all’ingresso dello Shabbath

Pr 31,10-31
‘alef Una donna di valore chi potra trovarla? Ben superiore alle perle é il suo valore.
bet In lei confida il cuore del marito e non verra a mancargli il profitto.
ghimel Essa gli da felicita e non dispiacere per tutti i giorni della sua vita.
dalet  Si procura lana e lino e li lavora volentieri con le mani.
he Ella e simile alle navi di un mercante, fa venire da lontano le provviste.
waw Si alza quando ancora é notte, prepara il cibo alla sua famiglia e da ordini alle sue
domestiche.
zain Pensa ad un campo e lo compra e con il frutto delle sue mani pianta una vigna.
chet Si cinge con energia i fianchi e spiega la forza delle sue braccia.
tet E soddisfatta, perché il suo trafficare é buono, neppure di notte si spegne la sua lucerna.
jod Stende la sua mano alla conocchia e mantiene/fa girare il fuso con le dita.
kaf Apre le sue mani al misero, stende la mano al povero.
lamed  Non teme la neve per la sua famiglia, perché tutti i suoi di casa hanno doppia veste.
mem Si fa delle coperte, di lino e di porpora sono le sue vesti.
nun Suo marito e stimato alle porte della citta dove siede con gli anziani del paese.
samek  Confeziona tele di lino e le vende e fornisce cinture al mercante.
‘ajn Forza e dignita sono il suo vestito e sorride per il giorno che segue/viene
pe Apre la bocca con saggezza e sulla sua lingua c’é Torah di bonta/misericordia.
tzade  Sorveglia/guarda dall’alto [’andamento della casa e non mangia pane [frutto] di pigrizia
qof 1 suoi figli si alzano a proclamarla beata e suo marito per darle lode:
resh «Molte figlie hanno operato [cose di] valore, ma tu le hai superate tutte!».
sin/shin Ingannevole é la grazia e vana é la bellezza, ma la donna che teme il Signore é da lodare.
taw Datele del frutto delle sue mani e le sue stesse opere la lodino alle porte della citta.

Mishnah, Ta‘anit 1V,8

[1l 15 di Av e alla fine di Kippur] Le figlie di Gerusalemme uscivano con vesti bianche. Erano vestiti

bianchi presi a prestito vicendevolmente, per non fare arrossire le piu povere che non avevano vestiti

bianchi propri. Tutti gli abiti dovevano essere “ritualmente puri”. Quando le figlie di Gerusalemme

uscivano dalla citta andavano a danzare nelle vigne. E cosa dicevano? «Giovane, alza i tuoi occhi e

guarda bene quello che scegli. Non posare 1’occhio sulla bellezza, ma sulla famiglia! Ingannevole e

la grazia e vana é la bellezza, ma la donna che teme il Signore é da lodare. Datele del frutto delle

sue mani e le sue stesse opere la lodino alle porte della citta (Pr 31,30-31)».



Rievocazione moderna della danza nelle vigne

Rav Luciano Caro su Pagine ebraiche del 16 agosto 2019

«I1 15 di Av le fanciulle uscivano a ballare, presumibilmente in cerchio, vestite di bianco. Il termine
Av designa un mese dell’anno ebraico, ma ¢ composto dalle prime due lettere dell’alfabeto: Alef Bet.
Da notare che nell’alfabeto ebraico la quindicesima lettera ¢ la Samekh [O], che ha la forma di un
cerchio ed evoca pertanto la danza in circolo, nella quale tutti i danzatori si possono guardare 1’un

I’altro e si trovano tutti in situazione di uguaglianzay.



La danza di Miriam e delle donne dopo il passaggio del Mare

Es 15,20-21

E Miriam, la profetessa sorella di Aronne, prese un tamburello nella sua mano, e tutte le donne
uscirono dietro lei con tamburelli e formando cori di danze (mecholot). E Miriam canto/intono per
loro (per il popolo): «cantate al Signore che si e mostrato grande. cavallo e suo cavaliere (riferito

agli Egiziani) ha gettato nel marey

Danza di Miriam e delle donne, Haggadah Aurea, Barcellona 1320 circa

Nuovo Shegel 1996




Miriam e il dono dell’acqua
Nel Libro dei Numeri si narra che I’acqua viene a mancare dopo la morte della profetessa Miriam
(Nm 20,1-2). La tradizione attesta che, mentre Miriam era in vita, un pozzo accompagnava il popolo

di Israele durante il cammino nel deserto

Tosefta, Sukkah 111,10

Cosi era il pozzo che era con Israele nel deserto: assomigliava ad una roccia solida [forata come un
setaccio], svolazzava e saliva/si sollevava come una bocca capovolta, saliva/viaggiava con loro verso
le montagne e discendeva con loro nelle valli, in ogni luogo in cui Israele si fermava esso si fermava
di fronte a lui in un luogo piu alto, di fronte all’ingresso della Tenda del convegno. I principi/capi di
Israele venivano e giravano attorno ad esso con le loro verghe e recitavano su di esso il canto (Nm
21,17): Sali o pozzo! Rispondete/cantate a lui! Sali o pozzo! E 1’acqua sgorgava e saliva come una
colonna verso 1’alto, e ciascuno con il proprio bastone faceva defluire I’acqua [scavava un solco]
verso la sua tribu e verso la propria famiglia. Come ¢ detto (Nm 21,18): Pozzo che scavarono i
principi/capi, [che i nobili del popolo hanno perforato con lo scettro, con il loro bastone]. E in questo
modo esso girava per tutto ’accampamento di Israele e irrigava tutta la superfice della terra, e si
trasformava in fiumi, come ¢ detto (Sal 78,20): E i torrenti/fiumi strariparono. Essi [1 principi/capi]
sedevano su delle zattere e andavano 1’uno verso 1’altro, come ¢ detto (Sal 105,41): Scorrevano come
un ruscello nella terra arida. [Qualcuno] saliva/andava a destra, risaliva [il fiume] a destra,
[qualcuno] saliva/ andava a sinistra, risaliva [il flume] a sinistra. [cosi [’acqua che si riversava da
esso| formava un grande fiume che andava nel grande mare (Mediterraneo) portando [da 1a] tutte le
delizie del mondo, come ¢ detto (Dt 2,7): In questi quarant anni il Signore tuo Dio é stato con te, non

ti e mancato nulla.

Il bicchiere d’acqua in memoria di Miriam I «12 canali d’acqua» raffigurati negli affreschi
durane la Cena Pasquale della Sinagoga di Dura Europos (III sec. e.v.)




I miracoli avvenuti nell’utero materno secondo il midrash

» Nel ventre della madre una luce brilla sopra ad ogni bambino e bambina che nascera, in modo che

possa guardare e vedere da un capo all’altro del mondo (cf. Talmud Babilonese, Niddah 30b)

» Si narra che, presso il Mare dei Giunchi (Mar Rosso) durante 1’uscita dall’Egitto, tutti i bimbi e
le bimbe nell’utero materno videro i prodigi di Dio grazie ad un miracolo che fece diventare
trasparente il ventre delle loro madri, e le loro voci risuonarono all’unisono con tutto il popolo
mentre intonava la cantica del Mare per celebrare il passaggio miracoloso (cf. Esodo 15,1-21).
Analogamente, tutti i feti accettarono la 7orah al Sinai diventando la garanzia degli insegnamenti
rivelati per le generazioni future, e Dio preferi il loro assenso ai meriti dei padri. (cf. Louis

Ginzberg, Le leggende degli ebrei, IV, Milano, Adelphi, 2003, pp. 157-161)

La vocazione femminile in Esodo 19,3
Mose sali verso Dio e il Signore lo chiamo dal monte dicendo: «Questo dirai (tomar) alla casa di

Giacobbe e racconterai (tagghed) ai figli di Israeley

La tradizione rabbinica precisa che (cf. Rashi, Chumash su Es 19,3)

» tomar, dalla radice -m-r che comprende i significati di «dire, progettare» si riferisce alle donne e
in modo specifico ad ogni madre, in quanto ha un ruolo particolare nella trasmissione della vita e
della tradizione che inizia gia dal grembo materno e dall’allattamento ed ¢ naturalmente piu
preparata dell’'uomo all’educazione della prole, per questo I’espressione tomar ha un suono

delicato che le donne recepiscono con facilita grazie alla loro naturale inclinazione

» tagghed dallaradice n-g-d che comprende i significati di «dire, raccontare» si riferisce agli uomini
e in particolare ad ogni padre, che ha un ruolo importante nella formazione religiosa dei figli
inizialmente in famiglia, in maniera particolare dai tre anni in poi ma, dal momento che I’uomo ¢
naturalmente meno preparato all’educazione della prole rispetto alla donna, ecco che

I’espressione tagghed ¢ molto piu forte e incisiva rispetto a quella utilizzata per le madri



La donna garante dell’appartenenza ebraica

Tradizionalmente: € ebreo chi nasce da madre ebrea, tuttavia la testimonianza biblica riferisce in

genere |’appartenenza alla linea paterna:

>

Nelle genealogie le donne sono menzionate raramente € molti personaggi importanti hanno mogli
non ebree che vengono integrate nella tribu del marito senza particolari discussioni o problemi al

riguardo

Nel Libro dei Numeri i figli di Israele sono contati secondo le loro famiglie, le case dei loro padri

(Nm 1,2ss.), e anche la divisione in tribu e famiglie ¢ stabilita solo secondo la linea maschile

Ja‘aqov (Giacobbe) sposa Leah e Rachel ma genera anche con le loro serve secondo il costume

dell’epoca (cf. Gen 35,22-26)

Jehudah (Giuda) — uno dei figli di Leah che diviene I’antenato del re David — prende in moglie

una cananca

Josef (Giuseppe), in Egitto, sposa Asenat figlia del sacerdote egizio Potifar (cf. Gen 41,45) e,
nonostante cio, i loro figli Efraim ¢ Menasheh (Manasse) vengono integrati fra le dodici tribu

attraverso la loro adozione da parte di Ja‘aqov (cf. Gen 48,1ss.)

Mosheh sposa Tzipporah figlia di un sacerdote madianita che nel libro dei Numeri viene definita

etiope (cf. Es 2,16-21 e Nm 12,1)

Il re David sposa una filistea (cf. 1Sam 18,1ss.) e il re Shlomoh (Salomone) sposa donne di origine

diversa (cf. 1Re 11,1ss.).

Non possiamo, tuttavia, escludere testimonianze bibliche a favore della matrilinearita:

>

>

Il Deuteronomio riporta il divieto di sposare donne non ebree (cf. Dt 7,3-4)

Lo scriba Ezra, dopo il ritorno dall’esilio babilonese, ordina 1’espulsione delle donne straniere (cf.

Esd 9-10)

C’¢ poi il particolare caso della moabita Ruth che, in terra straniera, sposa un ebreo figlio di Naomi

e, rimasta vedova, torna con la suocera a Beth Lechem, si unisce al popolo di Israele e attraverso il

matrimonio con Bo‘az si inserisce nella dinastia del re David (cf. Rt 4,1ss.).

La scelta della matrilinearita ¢ quindi una decisone rabbinica, di cui abbiamo testimonianza nella

Mishnah



Mishnah, Qiddushin 111,2

Viene precisato che:

» Se il matrimonio avviene fra un uomo e una donna entrambi ebrei, il figlio segue la condizione

paterna, cio¢ ¢ ebreo in riferimento al padre

» Se il matrimonio avviene fra un uomo ebreo ¢ una donna ebrea ma comporta una trasgressione
(ad esempio non rispetta le regole per la discendenza sacerdotale), il figlio segue la condizione

meno favorevole fra i due genitori (es.: non sara considerato Kohen, cio¢ sacerdote)

» Se I’'unione non ¢ valida a causa di una proibizione rigorosa come 1’incesto o 1’adulterio, il nato

¢ considerato mamzer, cio¢ irregolare

» Se una donna ebrea — per qualsiasi ragione — sposa un uomo non ebreo, chi nasce da tale unione

segue la condizione della madre, quindi € riconosciuto ebreo/a

Rav Riccardo Di Segni, Il mistero della Matrilinearita in AA.VV., Per amore e per progetto. La

Jamiglia ebraica tra tradizione e modernita, Milano, Morasha 2012, pp. 202-208

Fa notare che nella concezione biblica della creazione manca un’idea di natura come forza generante
autonoma, cosi come manca 1’identita fra natura-terra-donna-madre che si trova in altre culture.
Anche la distinzione fra 'Adam — inteso nel senso di singolo uomo — e Chawwah — madre di ogni
vivente — va compresa nell’orizzonte di una simbologia che rimanda agli opposti menzionati nel
primo capitolo della Genesi: cielo e terra, luce e tenebre, ecc. (cf. Gen 1,1ss.). In particolare: lo ’Adam,
inteso come primo uomo di genere maschile, deriva dalla ‘adamah, dalla terra dalla quale viene
plasmato (cf. Gen 2,7), che ¢ simbolo di lavoro e proprieta materiale, preziosa ma caduca. Chawwah,
intesa come madre di ogni vivente (cf. Gen 3,20) creata da materia vivente (cf. Gen 2,22), rimanda
ad una essenza e ad un flusso vitale ininterrotto. Per questo, riconoscere il legame con la madre come
garanzia di appartenenza al popolo di Israele, significa sottolineare il patto indissolubile fra Dio e il
Suo popolo, che ¢ segno di una elezione — nel senso di vocazione — irrevocabile ed eterna. Si puo
quindi affermare che, essendo la donna ebrea un simbolo vivente del legame fra Dio e il popolo di
Israele, I’utilizzo di un simbolismo femminile per il legame identitario serve a sottolineare 1’esistenza
di un vincolo elettivo ¢ vocazionale eterno, irreversibile come le dinamiche della creazione, che

esprime 1’idea di un amore divino eterno nei confronti del Suo popolo.



