Per evitare che il Giubileo del 2000 svanisca
in una grande ricorrenza mondana, é fonda-
mentale risalire alle sorgenti bibliche del-
’evento. Questo libro — scritto da una donna
impegnata nell’ecumenismo e nel dialogo
ebraico-cristiano - invita il lettore a confron-
tarsi con i testi biblici e con I'interpretazione
che ne ha dato la tradizione ebraica fino ai
nostri giorni: I'anno sabbatico e 'anno giubi-
lare sono tempo di teshuvi (conversione) e
devono essere vissuti sotto il segno della
giustizia. Una provocazione che i nostri
“fratelli maggiori” nella fede rivolgono ai
cristiani di oggi.

Elena Lea Bartolini, nata a Pavia nel 1958, ha origini ebraiche
da parte materna. Licenziata in Teologia Ecumenica presso I'lstituto
di Studi Ecumenici S. Bernardino diVenezia, & dottoranda presso
il Pontificio Ateneo Antonianum di Roma. E docente e consulente
all'interno di diverse iniziative locali e nazionali per il dialogo fra
le chiese e gli ebrei. E collaboratrice di riviste di studi ecumenici
e spiritualita, tematiche su cui ha scritto diversi libri.

ISBN 88-7610-785-3

LI

88876"107856

L. 13.000
£6,71 J

Anno sabbqtibo e Giubiléb h_eil& ‘t_m_di'-zioﬁé ébfgicﬁﬂ

_ Elena Bartolini

| ebraica

Anno sabbatico e

Giubileo |
+
l

nella tradizione

e ST ————

e —

ANCORA |



Elena Bartolini

ANNO SABBATICO
E GIUBILEO
NELLA TRADIZIONE
EBRAICA

ANCORA




Immagine di copertina:

Suonatore di Shofar, miniatura medievale

©1999 (ANCORA 511

ANCORA EDITRICE
Via G.B. Niccolini, 8 - 20154 Milano
Tel. 02.345608.1 - Fax 02.345608.60
E-mail: editrice@ancora-libri.it
Internet Site: www.ancora-libri.it
N.A. 3931

ANCORA ARTI GRAFICHE
Via B. Crespi, 30 - 20159 Milano
Tel. 02.6085221 - Fax 02.6080017
E-mail: arti.grafiche@ancora-libri.it

ISBN 88-7610-785-1

Premessa

Questo breve saggio ripropone cio che Uautrice ha
presentato in occasione di serate ecumeniche e mo-
menti di approfondimento a favore del dialogo cristia-
no-ebraico promossi dal Centro Culturale Protestante
e dalle Chiese Evangeliche Battiste, Metodista e Val-
dese di Milano; dal MEIC (Movimento Ecclesiale di
Impegno Culturale) della diocesi di Lodi e dalla Me-
norah, Libreria ebraica e Associazione culturale di
Roma.

L’orizzonte nel quale il medesimo si colloca ¢
quindi quello del cammino di dialogo fra le Chiese e
gli ebrei che, per quella cattolica, ha registrato una
“svolta epocale” dal concilio Vaticano 11 in poi alla
luce delle indicazioni contenute al punto quarto della
dichiarazione Nostra aetate e dei successivi inter-
venti magisteriali, in particolare della giornata che
la CEI (Conferenza Episcopale Italiana) ha indetto
dal 1989 per il 17 gennaio di ogni anno, che ha come
obiettivo quello di promuovere la conoscenza della
tradizione ebraica fra i cristiani affinché maturi la
coscienza di quel “patrimonio di fede comune” ricor-
dato dall'apostolo Paolo nei capitoli 9-11 della Lette-
ra ai Romani.




Nelle pagine seguenti il lettore potra porsi in ascol-
to della prospettiva che, a partire dall’esperienza bibli-
ca, caratterizza la comprensione dell’anno sabbatico e
del giubileo nella tradizione ebraica fino ai giorni no-
stri: Uebraismo non si ¢ infatti concluso con la caduta
del Tempio del 70 nell’era volgare', ma, accanto e di
fronte al cristianesimo, ha continuato a testimoniare la
sud fedelta alla “parola-evento” di un Dio che ¢ lo stes-
so Dio rivelatosi anche ai cristiani. Un documento del
magistero cattolico del 1985, conosciuto nell’ambito
del dialogo cristiano-ebraico come Sussidi, ha ribadi-
to 'importanza della testimonianza ebraica per la
Chiesa definendola «spesso eroica», e ha sottolineato
che il «permanere del popolo di Israele» & «un fatto
storico e segno da interpretare nel piano di Dio»”.

In questo orizzonte, riscoprire e confrontarsi con la
tradizione ebraica, recepita come tradizione viva e at-
tuale, per il cristiano significa sia ritornare alle pro-
prie radici sia lasciarsi positivamente provocare dai
“fratelli maggiori” nella fede.

L'Editore

! Corrisponde al periodo dopo Cristo.

* Cf SEGRETARIATO PER L'UNIONE DEI CRISTIANI (Commissione per i rapporti reli-
giosi con l'ebraismo), Ebrei ed ebraismo nella predicazione e nella catechesi del-
la Chiesa cattolica. Sussidi per una corretta presentazione, 24.6.1985 (EV
9/1615-1658).

Introduzione

Shimon Hatzaddiq, che significa Simone il Giusto,
soleva dire:
11 mondo si regge su tre cose: sulla Tora [l'insegnamen-

to rivelato al Sinail, sul servizio divino e sulle opere di
bene [nel senso anche di misericordial®.

Rabban Shimon, figlio di Gamaliel, diceva:

Per tre cose il mondo si conserva: per la giustizia, per la

verita e per la pace’.

Questi insegnamenti della tradizione orale
ebraica, fissatasi in forma scritta attorno al Il seco-
lo dell’era volgare, esprimono in forma sintetica al-
cuni dei principi desunti dalla rivelazione sinaitica
che, fin dall’inizio della sua storia, I'ebraismo ha
cercato di attuare per la costruzione di una societa
giusta, generosa, comprensiva verso le necessita e il
benessere di tutti i suoi componenti.

Come si pud notare, nella prima citazione la se-
quenza &: Tord, servizio divino, opere buone; mentre
nella seconda troviamo: giustizia, verita, pace. E dal-

' Mishna, Avot, 1, 2.
* Ibid., T, 18.




la Tora infatti che il popolo di Israele apprende come
servire Dio e amare il prossimo, ed & praticando la
giustizia che si afferma la verita favorendo una con-
vivenza nel segno della pace. Insegna il Deuterono-
mio al riguardo:

La giustizia, la vera giustizia seguirai affinché tu viva
ed erediti la terra che il Signore tuo Dio sta per darti
(Dt 16, 20)°.

La giustizia, non a caso, & considerata dalla tra-
dizione rabbinica superiore, e di molto, rispetto alle
offerte nel Tempio:

I sacrifici erano offerti soltanto dentro il Santuario,
ma la rettitudine e la giustizia si esercitano tanto den-
tro che fuori. [...] I sacrifici sono offerti soltanto in
questo mondo, mentre la rettitudine e la giustizia de-
vono essere praticate in questo mondo e nel Mondo
Avvenire. 11 Santo, che benedetto sia, dichiara: «lLa
rettitudine e la giustizia che praticate, mi sono piu ca-
re del Tempio»®.

E fra le risposte alla domanda: «Su che cosa &
fondato il mondo?», si trova:

Su un solo pilastro, il cui nome & “Il Giusto” [cioe Dio
considerato nel Suo aspetto di giustizia], come & detto:
«Il giusto & il fondamento del mondo» (Pr 10, 25)°.

? A favore di una migliore comprensione dei concetti esposti, le citazioni bi-
bliche seguono una traduzione dal testo originale in ebraico che ne mantiene
il pitt possibile il senso letterale e che non sempre coincide con le traduzioni
italiane pin diffuse.

* Deuteronomio Rabba, V, 3.

* Talmud Babilonese, Chaghiga, 12b.

E in questo orizzonte che si collocano le istitu-
zioni dell'anno sabbatico e del giubileo alla luce di
un insegnamento rivelato volto a far diventare il po-
polo di Israele il “popolo santo di Dio”, come ricor-
dato dalle parole del Signore nell'Esodo:

Se voi obbedirete alla mia voce e manterrete il mio pat-
to, sarete per me come un tesoro fra tutti i popoli, poi-
ché a me appartiene tutta la terra. E voi sarete per me
un regno di sacerdoti e un goj gadosh, cio¢ un “popolo
santo/consacrato” (Es 19, 5-6)°.

La ragione di tale chiamata alla santita ¢ precisa-
ta nel libro del Levitico:

Siate santi, perché io, il Signore Dio vostro, sono santo
(Lv 19, 2).

11 Dio di Israele chiede pertanto al suo popolo di
orientare la propria vita, sia a livello individuale sia
sociale, secondo una costante tensione alla santita
che da lui stesso proviene.

Se consideriamo il contesto in cui tali insegna-
menti vengono rivelati e tali istituzioni hanno ori-
gine, possiamo notare che & caratterizzato da con-
dizioni economiche e sociali piuttosto semplici, in
un periodo che il racconto biblico rappresenta co-
me non molto distante dall'ingresso nella terra do-
po la liberazione dall’Egitto, quando la solidarieta
fra le tribu @ molto forte, la coscienza del possesso
comune del suolo & recente nella mente di tutti, ed

¢ Lespressione ebraica goj qadosh comprende sia il concetto di “popolo santo”
che quello di “popolo consacrato”™.




=7
~

¢ vivamente impressa in ciascuno la memoria dei
rapporti patriarcali nel deserto. Nel corso dei seco-
li successivi il contesto & mutato e la storia del po-
polo di Israele ha registrato situazioni ed eventi di
fronte ai quali & stato necessario sviluppare una
notevole capacita di adattamento, tuttavia lo spiri-
to e le motivazioni soggiacenti alle prescrizioni
dell’anno sabbatico e del giubileo hanno continua-
to ad accompagnare le scelte dei discendenti di
Abramo sia nel periodo biblico sia in quello post-
biblico. A tale proposito il libro di Neemia mette in
rilievo come nella comunita post-esilica, segnata
dalla cattivita babilonese e dalla convivenza con
culture e tradizioni religiose piuttosto distanti da
quelle del popolo di Israele, fosse ancora salda-
mente stabilito il consenso sui precetti dell’anno
sabbatico secondo le indicazioni della Tora. Coloro
che sono tornati a Gerusalemme dopo lesilio si
impegnano, infatti,

a non comprare nulla in giorno di Sabato o in altro

giorno sacro [...]; a lasciare in riposo la terra ogni setti-
mo anno e a rinunziare a ogni credito (Ne 10, 32).

Se da una parte quindi tali istituzioni apparten-
gono a un periodo specifico della storia ebraica, i lo-
ro significati sono andati via via sviluppandosi dalle
antiche comprensioni bibliche sino alle interpreta-
zioni medievali, moderne e contemporanee solleci-
tate dai nuovi eventi sopraggiunti. La comprensione
contemporanea, tra I'altro, fa riferimento all’attuale
situazione dello Stato di Israele, alle colonie religio-

10

se o laiche presenti sul territorio e anche a ragioni
ecologiche.

Ripartendo pertanto dai testi biblici pitt signifi-
cativi al riguardo, cerchiamo di coglierne i successi-
vi sviluppi fino a oggi, nell'orizzonte della dinamica
che li ha accompagnati.

11




~

—

I testi biblici

Le testimonianze relative all'istituzione dell’anno
sabbatico e del giubileo sono contenute nella Tora,
l'insegnamento rivelato al Sinai che il popolo riceve
e decide di accogliere dopo la liberazione dall'Egitto
(cf Es 24, 1 ss). Secondo la tradizione rabbinica e
proprio in virti di tale dono, e dellimpegno che im-
plica la sua accoglienza, che il popolo di Israele
comprende il significato e il motivo per cui ¢ stato
tratto da Dio dalla schiavitii alla liberta: comprende
cioe il senso della propria elezione come servizio di
testimonianza fra i popoli (cf Es 19, 5-6)".

La fonte principale di queste istituzioni si trova
nel cap. 25 del libro del Levitico, nella sezione de-
nominata be-har Sinai, cioé “sul monte Sinai”, che
riprende e precisa alcuni insegnamenti contenuti
nei capp. 21 e 23 dell'Esodo nella sezione denomi-
nata mishpatim, cioé “statuti per la giustizia™ (cf Es
21, 1-6 e 23,10-12).

' Cf].]. PETUCHOWSKL, Le feste del Signore, Dehoniane, Napoli 1987, p. 55.

! per sezione biblica si intende quella relativa alla lettura sinagogale della
Tora, cioe alla suddivisione della stessa in parashot, letteralmente “brani” o
“porzioni”. Secondo 'esegesi storico-critica il cap. 25 del Levitico fa parte del-
l'insieme di norme che costituiscono la “Legge di santita” (Lv 17-26).

511 termine ebraico mishpat (pl. mishpatim) comprende sia il significato di sta-
tuto sia quello di giustizia.

13




Il libro del Levitico presenta innanzitutto le nor-
me relative al precetto dell’anno sabbatico e, in tale
contesto, inserisce quelle del giubileo, mostrando
pertanto una particolare connessione fra le due isti-
tuzioni:

11 Signore parlo a Mose sul monte Sinai, dicendogli co-
si: «Parla ai figli di Israele e di’ loro cosi: Quando sare-
te entrati nella terra che sto per darvi, la terra dovra ri-
posare un Sabato in onore del Signore: per sei anni se-
minerai il tuo campo e per sei anni poterai la tua vigna
e ne raccoglierai il prodotto, ma nel settimo anno ci
sara una completa cessazione del lavoro per la terra, un
Sabato al Signore: non seminerai il two campo né pote-
rai la tua vigna. Non mieterai 'erba nata dai semi cadu-
ti nella tua mietitura e non vendemmierai I'uva della
tua vigna non potata: sara un anno di riposo della terra.
Il prodotto del Sabato della terra sara vostro perché ve
ne cibiate, cioeé sara tuo, del tuo schiavo, della tua
schiava, del tuo mercenario e del tuo forestiero che sog-
giornano provvisoriamente presso di te, e anche per il
tuo bestiame e per gli animali selvatici che si trovano
nella tua terra saranno tutti i suoi prodotti perché se ne
cibino.

E conterai sette settimane di anni, sette anni sette vol-
te, e la durata delle sette settimane di anni ti risultera in
quarantanove anni. E farai squillare il corno [shofar]
dell’acclamazione nel settimo mese il dieci del mese, fa-
rete squillare il corno nel giorno di Kippur [del perdo-
no| per tutto il paese. E consacrerete il cinquantesimo
anno e proclamerete liberta nella terra per tutti i suoi
abitanti: & Jovel [il giubileo], tale sara per voi, tornerete
ciascuno al suo possesso e tornerete ciascuno alla sua
famiglia; ¢ Jovel, tale sara per voi il cinquantesimo an-
no; non seminerete e non mieterete [...] e non vendem-

14

mierete [...], perché & Jovel, sara sacro per voi: diretta-
mente dal campo mangerete i prodotti di quell'anno. In
quell’anno di Jovel tornerete ognuno al suo possesso»
(Lv 25, 1-13).

Innanzitutto & opportuno fare qualche precisa-
zione sull’etimologia del termine Jovel per la quale
la discussione & aperta: ¢’¢ chi tenta di ricondurla
alla radice verbale j-v-1, che significa “condurre, re-
care, portare”, da cui derivano il termine jevul, che
significa “prodotto della terra” in quanto “portato”
dalla stessa, e il termine juval, che indica un “tra-
sferimento” o una “cessione” generalmente riferiti
a una proprieta. Secondo questa ipotesi, sicurg—
mente suggestiva, si stabilirebbe una relazione fra il
termine in questione e le prescrizioni relative al r_i—
poso sabbatico dei campi e al ritorno al proprio
possesso. Tuttavia il significato proprio dell’esprfag-
sione Jovel, cosi come compare nel testo del Leviti-
co, & “montone” o “corno di montone™. Secondo la
tradizione infatti 'anno giubilare prende il nome
dall’animale il cui corno costituisce lo shofar, cioé
lo strumento a fiato che si suona nel giorno di Kip-
pur, giorno austero caratterizzato da un digiuno
prolungato per 25 ore come segno della teshuva,
della conversione, quindi del ritorno a Dio e dell’e-
sperienza del suo perdono. Lo shofar rimanda inol-
tre simbolicamente al sacrificio di Isacco non com-
piuto da parte di Abramo: al suo posto venne inve-

" Cf [Mo. G.] Sabbatical Year and Jubilee, in Encyclopaedia Judaica, XIV, 576.

15




o
~

ce immolato un montone (cf Gn 22, 12-14), che
nella tradizione ebraica viene interpretato come
una delle dieci prove di fede a cui il Signore ha sot-
toposto il patriarca e in virtit delle quali continua a
concedere il suo perdono ai figli di Israele e all'u-
manita’, Il fatto che I'anno giubilare sia proclamato
proprio il giorno di Kippur e sia inaugurato dal suo-
no dello shofar rende pitt probabile questa seconda
interpretazione (cf Lv 25, 9).

Un secondo elemento importante & il rapporto fra
le prescrizioni sabbatiche e giubilari e 'ingresso effet-
tivo nella terra di Israele: «Quando sarete entrati nel-
la terra che sto per darvi», quindi la terra della pro-
messa fatta ad Abramo (cf Gn 12, 1-3), condizione
fondamentale affinché I'anno sabbatico e giubilare
possano essere celebrati. Inoltre, se tali prescrizioni
da una parte sono «in onore del Signore», dall'altra
hanno come obiettivo la ridistribuzione del prodotto
del «Sabato della terra» che dovra essere a disposi-
zione di tutti, «uomini e animali» senza distinzioni, e
la «proclamazione della liberta nella terra per tutti i
suoi abitanti». Anno sabbatico e giubilare perseguo-
no pertanto scopi analoghi e complementari a favore
della condivisione dei beni e della liberta.

Interessante ¢ anche il modo con cui viene co-
struita la narrazione contrapponendo plurale e sin-
golare: «Quando sarete entrati nella terra...»; «Se-
minerai, raccoglierai..., non seminerai, non miete-

* Cf Bereshis, a cura di Rabby Meir Zlotowitz, 1, Mesorah, New York 19802, p-
424 nota 1.

16

rai...»; «Il prodotto del Sabato della terra sara vo-
stro...», cioé «sara tuo, del tuo schiavo, della tua
schiava, del tuo mercenerio e del tuo forestiero...».
E ancora: «Conterai..., suonerai...»;, «Suonerete...,
consacrerete..., proclamerete liberta...»; «Tornerete
ciascuno al suo possesso... e alla sua famiglia...».
Dio si rivolge contemporaneamente a Israele in
quanto popolo e a ciascuno in quanto sihgolo in
una particolare situazione, segno quindi dellatten-
zione verso le necessita individuali, che non sono
solo quelle dei figli di Israele, ma anche quelle dei
forestieri che soggiornano presso il popolo.

Come gia sottolineato, vengono qui ripresi alcu-
ni precetti tipici del “settimo anno” la cui formula-
zione, anche se in forma piu sintetica, & presente nel
libro dell’Esodo, e sono precetti relativi sia al riposo
della terra sia alla rimessa in liberta degli schiavi.
Riguardo il riposo della terra troviamo infatti nell'E-
sodo quanto segue:

Per la durata di sei anni seminerai il tuo terreno e rac-
coglierai il prodotto. 1l settimo anno tu gli darai riposo
[anno sabbatico] e abbandonerai i frutti sicché ne go-
dano gli indigenti del tuo popolo, e quello che avanza
venga mangiato dagli animali della campagna. Altret-
tanto farai per la tua vigna e per i tuoi ulivi.

Sei giorni ti occuperai di ogni tuo lavoro e nel settimo
cesserai, affinché riposi con te il tuo toro e il tuo asino
e possano avere respiro il figlio della tua schiava e lo
straniero (Es 23, 10-12).

Come si pud notare, prima viene menzionato il
precetto relativo all’anno sabbatico e, subito dopo,

17




quello relativo al riposo settimanale, sottolineando
in questo modo una particolare relazione fra le due
prescrizioni: nel settimo anno ogni giorno deve es-
sere vissuto secondo la logica del Sabato settimana-
le, pertanto il Sabato della terra si delinea come il
Sabato assoluto, potremmo dire il Sabato dei Sabati,
la quintessenza dello Shabbat che distingue il setti-
mo giorno dagli altri®. Questi precetti sottolineano
limportanza della condivisione e della giustizia nel-
la prospettiva del bene comune: il riposo & un dirit-
to di tutti gli esseri viventi, uomini liberi, schiavi,
stranieri e animali, cosi come lo ¢ la possibilita di
godere dei frutti della terra. Lo stesso vale per il do-
no della liberta, che poteva essere persa a causa del-
la poverta o di debiti non saldati’, per questo & an-
cora nell’Esodo che ritroviamo il seguente insegna-
mento relativo alla liberazione di chi & caduto in
schiavitu:

Ecco ancora gli statuti che tu [Mose] esporrai a loro

lagli israeliti]. Se tu acquisti uno schiavo ebreo, per sei

anni restera schiavo e al settimo sara rimesso in liberta
senza pagare il riscatto (Es 21, 1-2).

Ma c’e di pit: proprio in riferimento alle situa-
zioni di debito che possono portare alla decisione di

* Ancora oggi, nella lingua ebraica, & ['unico giorno della settimana a essere in-
dicato con un nome proprio, cioe Shabbat che il nome dato dal Signore du-
rante la creazione, mentre tutti gli altri giorni sono designati come “giorno
primo, secondo, terzo...” fino al sesto.

" Secondo la legislazione biblica si pud perdere la liberta per miseria, per de-
biti o, in seguito alla condanna di un wibunale, come pena per un furto com-
messo del quale non si sia in grado di pagare il risarcimento, In ciascuno di
questi casi si diventa schiavi di un padrone.

18

“farsi schiavo” del creditore, il libro del Deuterono-
mio, che puo essere considerato una sorta di inte-
riorizzazione e riformulazione degli insegnament
mosaici’, sottolinea e precisa:

Al termine di ogni settennio [di anni] concederai la re-
missione (shemitta). Questa & la regola della remissio-
ne: ogni creditore rimettera cio che verra prestato al
suo prossimo; non costringera al pagamento né il suo
prossimo, né il suo fratello poiché é stata proclamata la
remissione in onore del Signore. Lo straniero potrai co-
stringere al pagamento, ma cid che dovrai avere dal tuo
fratello, lo rimetterai. Non c¢i saranno fra di voi poveri
perché ti benedira il Signore nella terra che il Signore
tuo Dio ti da come possesso ereditario. Tutto cido perd
soltanto se tu ascolterai la voce del Signore tuo Dio per
osservare e attuare tutti questi precetti che io ti coman-
do oggi. [...].

Quando in mezzo a te si trovi un povero |...], non do-
vrai indurire il tuo cuore né chiudere la tua mano al
tuo fratello povero. Dovrai invece aprire a lui la (ua
mano e prestargli quanto ha bisogno, cid che gli man-
chera. Guardati bene dall’avere nel tuo cuore qualcosa
di perverso che ti induca a dire: si avvicina il settimo
anno, 'anno della remissione! E tu divenga avaro ver-
so il tuo fratello povero e non gli dia nulla, tanto che
egli gridi contro di te al Signore, il che verrebbe consi-

* La redazione di tale libro biblico & piuttosto tardiva: Tesegesi storico-critica
ritiene che il Deuteronomio sia solo una parte della produzione fiorita all'in-
terno di una vera e propria scuola teologica, la quale, partendo proprio d;?
questo volume-premessa, avrebbe tracciato l'intero itinerario della s.L()rm di
Israele nella terra di Canaan, rielaborando materiali antichi. La culla di questa
scuola & quasi certamente da ricercare nellambito dei leviti del regno del
Nord, trasferitisi al Sud dopo la caduta di Samaria del 721 prima (lell'leraAmll—
gare. Gli stessi avrebbero sostenuto riforme religiose come quella di Giosia
(622 a.ev.).

19




derato per te un peccato. Tu devi dargli cio che ha bi-
sogno e non deve dolersi il tuo cuore quando glielo da-
rai, perché proprio per questo atto ti benedira il Signo-
re tuo Dio [...].

Se si vende a te come schiavo il tuo fratello, ebreo o
ebrea, egli ti servira per sei anni, ma nel settimo anno lo
dovrai lasciare andare via, libero da te, [...] Non lo devi
mandare via a mani vuote [...], Ricorderai che fosti tu
pure schiavo in terra d’Egitto, ma il Signore tuo Dio ti
riscatto (Dt 15, 1-15).

Non solo liberta dalla schiavitii, ma «remissione
dei debiti» in «onore del Signore» affinché «non ci
siano poveri» fra il popolo. Ed & in virta di tale atto
di generosa condivisione che Dio «benedira» i figli
diIsraele. In altri termini: la benedizione divina puo
raggiungere tutto il popolo riunito nella terra pro-
messa solo se ciascuno, per quanto gli compete,
contribuisce a un’equa distribuzione delle ricchezze
tenendo conto del bisogno dell’altro.

Riepilogando le prescrizioni emerse dai brani bi-
blici che abbiamo considerato, possiamo distin-
guerle in due gruppi: quelle dell’anno sabbatico (ri-
poso della terra, liberta degli schiavi e remissione
dei debiti) e quelle dell'anno giubilare (proclama-
zione della liberta per tutti e ritorno di ciascuno al-
la propria famiglia e alla propria terra).

Da questi testi emerge pertanto la preoccupazio-
ne del ritorno a ciod che possiamo definire una situa-
zione che, in qualche modo, rimetta tutti in condi-
zione di avere una nuova possibilita, una nuova oc-
casione dalla quale poter ripartire e ricominciare.

20

Cio significa inoltre sottolineare la provvisorieta di
qualsiasi decisione umana e di qualsiasi forma di po-
tere a favore del riconoscimento della comune di-
gnita di fronte all'unico Creatore.

21




«Il settimo giorno...», «Il settimo anno...», «Sette '
settimane di anni...». I precetti riguardanti il Sabato
sono scanditi secondo un conteggio ben preciso le-
gato al numero sette, quel numero che, nel contesto
della creazione, separa il tempo di Dio da quello de-
gli uomini. All'uvomo, creato a immagine divina (cf
Gn 1, 27), viene dunque chiesto di agire secondo la
stessa logica del suo Creatore, contando, e percio
distinguendo, giorni, anni e cicli di anni nel segno
di un numero simbolico che rimanda sia alla santi-
ficazione collegata alla benedizione divina su que- ‘ .
sto particolare giorno: «Dio benedisse il settimo ‘
giorno e lo santifico», sia al compimento dell’atto
creativo stesso: «In esso [Dio] aveva cessato tutta la “
sua opera» (Gn 2, 3). “
Dai testi biblici presi in esame si pud quindi co-
gliere come orizzonte di fondo quello del riposo |
sabbatico che, a partire dalla sua celebrazione setti- il |
manale, emerge via via nelle sue diverse dimensio- |
ni: il riposo per 'vomo, per gli animali, per la terra;
dal Sabato settimanale fino al Sabato dei Sabalti, cioé
allanno sabbatico, e al Sabato degli anni sabbatici,
cioe al giubileo. Non deve quindi meravigliare il fat-

’orizzonte sabbatico

23




to che la tradizione rabbinica abbia interpretato le
norme giubilari deducendole dai versetti biblici re-
lativi all'anno sabbatico e viceversa'. Vale quindi la
pena soflermarsi, anche se brevemente, sul signifi-
cato del Sabato nella tradizione ebraica.

Il termine ebraico Shabbat comprende due signi-
ficati: “cessare di lavorare” e “riposarsi”, azioni che,
nella testimonianza biblica, riguardano sia Dio sia il
popolo di Israele. Colui che ha benedetto e distinto
il Sabato dagli altri sei giorni della settimana & il Si-
gnore, che “completa e cessa” in questo stesso gior-
no la sua opera creativa (cf Gn 2, 3), e coloro che
sono chiamati a testimoniare nel tempo tale distin-
zione, “cessando” l'attivita lavorativa, sono i fighi di
Israele liberati dalla schiaviti d’Egitto. (cf Es 20, 8-
11). Il riposo sabbatico, quindi, da una parte riman-
da alla creazione e, dall’altra, all’Esodo: solo un po-
polo libero puo osservare tale prescrizione.

Il significato di tale precetto sta innanzitutto nel
ricordare all'uomo che, pur essendo chiamato a col-
laborare all’azione creatrice di Dio (cf Gn 1,26-28),
deve considerarsi un amministratore dei beni della
terra e non il padrone assoluto dei medesimi, una
sorta quindi di “creatore delegato” in quanto il
Creatore & un altro. Inoltre, I'astensione dalla comu-
ne attivita lavorativa a favore della santificazione

" CI [SH. S.] Sabbatical Year and Jubilee, in Encyclopaedia Judaica, X1V, 580-
582; L. Kienickl, La comprensione ebraica dell’anno sabbatico e del giubileo, in
AANV., Lutopia di Dio, le sfide del giubileo biblico, Federazione delle Chiese
evangeliche in Italia/Unione ilaliana delle Chiese cristiane avventiste del 7°
giorno, Roma 1999, p. 54.

24

del Sabato permette all'uomo di partecipare al “ri-
poso divino”, sperimentando una dimensiong “'alﬂ
tra”. A questo proposito un insegnamento rabbinico
ricorda che durante tutta la durata di tale festa,
quindi dal venerdi sera al Sabato sera’, 'uomo rice-
ve da Dio un “supplemento d’anima” che gli per-
mette di godere con maggior intensita la profondita,
la delizia e la santita di questo giorno, doni divini
che vanno condivisi:

11 venerdi, il Santo e Benedetto dona all'individuo

un’anima supplementare, che si riprende all'uscita del

Sabato’.

Nella liturgia per I'accoglienza dello Shabbat an-
cora in uso, ¢’& un componimento mistico attribui-
to a Nechunia ben Hakkana, uno dei maestri del
periodo tannaita (sec. I-1I dell’era volgare), 1€1el
quale & possibile cogliere un riferimento a tale in-
segnamento:

Con la forza e la grandezza della Tua destra,
libera dai vincoli I'anima.

Accogli il canto del Tuo popolo

rafforzaci, purificaci, o Eccelso’.

Liberare dai “vincoli” 'anima significa permet-
terle di spaziare in una dimensione “altra” che &

* Nel primo racconto della creazione il conteggio dei giorni segue la seguente
scansione: «E fu sera e fu mattina, un giorno...» {(¢f Gn 1, 1 ss), pertanto il
giorno biblico inizia al tramonto.

* Talmud Babilonese, Bezza, 10a.

* Preghiera serale del Sabato, a cura di A. Toaff, Carucci, Roma 1985, pp. Ve
2: ¢l anche: Siddur Hashallem, a cura di Rav S.J. Sierra - Rav S. Bekhor, DLI,
Milano 1998, p. 351.

25

= P i T

—

e e

e o



7
.

quella di Dio. Osservando il Sabato quindi non so-
lo si santifica il tempo, ma si recupera il significa-
to dell'esistenza umana e dell'appartenenza al “po-
polo della promessa” partecipando al riposo stesso
di Dio.

Le narrazioni bibliche relative all'anno sabbatico
e giubilare vanno pertanto collocate in questo oriz-
zonte nel quale 'vomo ¢ chiamato a guardare la sto-
ria da una prospettiva profetica e a viverla secondo
quelle “vie” che, come ricorda Isaia, non sempre so-
no le “vie” degli uomini (cf Is 55, 8).

26

’anno sabbatico

Ritornando ai testi biblici dai quali siamo partiti,
abbiamo gia potuto notare che i precetti fondamen-
tali dell'anno sabbatico riguardano il riposo della
terra, la liberta per gli schiavi e la shemitta, cio¢ la
cancellazione dei debiti.

La tradizione rabbinica ha compreso e trasmes-
so tali precetti fissandoli in tre comandamenti po-
sitivi e in sei proibizioni'. I tre comandamenti po-
sitivi prescrivono di lasciare la terra incolta in mo-
do che produca spontaneamente (cf Es 23, 11); di
osservare il settimo anno come Sabato della terra
(c¢fLv 25, 4); di osservare il settimo anno come an-
no di liberta in cui decade ogni diritto sul prossi-
mo. Le sei proibizioni vietano di seminare i campi;
di potare le vigne; di mietere cio che & nato spon-
taneamente dal seme della mietitura precedente; di
vendemmiare; di esigere pagamenti dal prossimo;
di lasciarsi condizionare da pensieri iniqui, come
quello del negare la solidarieta e 'aiuto verso chi &
in difficolta per la paura di dover poi condonare
un debito.

' Cf [A. Ro.] Sabbatical Year and Jubilee, in Encyclopaedia Judaica, X1V, 582.

27




]
~

Tenendo come punto di riferimento le tre indica-
zloni generali relative al riposo della terra, alla liberta
degli schiavi e alla remissione dei debiti, cerchiamo

di capire a che prospettiva e a quali valori le stesse ri-
mandano.

Il riposo della terra

Per quanto riguarda il riposo della terra, la Tord pre-
cisa che durante 'anno sabbatico i proprietario del-
la stessa rimane tale, ma non la puo lavorare (cf Ly
25, 1-5), cosi come durante lo Shabbat settimanale
il proprietario di un negozio rimane il titolare di
u.n’attivité che tuttavia in quel glorno non puo eser-
citare.

In questo modo il rapporto con la terra e con la
proprieta si “allentano”, si favorisce il ciclo natura-
le e la spontanea ridistribuzione dej suoi beni che
saranno a disposizione di chi ne ha pin bisogno: in
particolare dei poveri e di tutti coloro che non han-
no la possibilita di provvedere da solj alle proprie
necessita. Affinché il riposo sabbatico della terra
non ostacoli il sostentamento dell'uomo, in quanto
il terreno non lavorato potrebbe non produrre frut-
ti sufficienti sia per I'anno sabbatico sia per quello
successivo, il testo del Levitico precisa:

Se penserete: “Che cosa mangeremo nel settimo anno
[e nellanno giubilare], una volta che non semineremo
né raccoglieremo il nostro prodotto?”. Non preoccu-
patevi, perché io comanderd la mia benedizione per
voi nel sesto anno [e anche in quello precedente al giu-

28

bileo], ed essa produrra un raccolto sufficiente per tre
anni (Lv 25, 20-21)%

I tre anni sono cosi calcolati da Rashi, famoso
commentatore medievale:

Meta del sesto da Nissan [settimo mese] a Tishri [pri-
mo mese dell’anno successivo], tutto l'anno settimo e
tutto I'ottavo e meta del nono da Tishri [primo mese] a
Nissan [settimo mese]’.

Questa precisazione, che ancora una volta pri-
vilegia il numero sette, sottolinea la generosita del-
la provvidenza divina che crea le condizioni affin-
ché I'nomo possa osservare serenamente i precetti
rivelati. I'astensione sabbatica dal lavoro agricolo
va pertanto compresa come un invito ad avere fidu-
cia in Dio, cosi come ’hanno avuta i figli di Israele
nel deserto subito dopo la liberazione dalla schia-
viti d’Egitto. Nella rassicurazione del Signore, te-
stimoniata nel Levitico (25, 20-21), possiamo in-
fatti cogliere un richiamo al dono della manna che,
al sesto giorno, veniva data in quantita doppia af-
finché il popolo potesse osservare il riposo dello
Shabbat (cf Es 16, 22-27). E possibile inoltre rileva-
re anche un collegamento con la fede di Abramo
che & «rimasto saldo in Dio» nonostante i suoi ra-
gionevoli dubbi circa la realizzazione della promes-

* Si pud vedere in tale precisazione un richiamo alle indicazioni date da Giu-
seppe al Faraone in Egitto a proposito del suo sogno relativo ai sette anni buo-
ni e ai sette anni cattivi: 'accumulo di parte delle ricchezze durante gli anni
buoni servira a [ronteggiare la successiva carestia (¢f Gn 41, 25-36).

* Citato da D. LATTES, Nuove commento alla Tora, Carucci, Roma 1986, p. 416.

29




sa (cf Gn 15, 6), e che si presenta ai notabili di He-
bron, dai quali acquista della terra per seppellire
Sara, qualificandosi come colui che ¢ contempora-
nieamente straniero e residente (ger ve-toshay) pres-
so di loro (¢f Gn 23, 4).

Cio che si vuole sottolineare & che I'uvomo non e
mai un proprietario definitivo della terra e non ¢ un
residente permanente, anche se quella che abita ¢ Ia
“terra promessa”. Ed & ancora il Levitico a ricordarlo:

La terra dunque non verra venduta definitivamente,

perché mia [di Dio] & la terra, perché voi siete forestie-
11 e residenti provvisori presso di me (Lv 25, 23).

L'uomo risiede nella terra promessa, ma nello
stesso tempo ¢ un pellegrino; ne gode i frutti, ma
non ne ¢ il padrone. La terra dunque & di Dio e Puo-
mo, pitt che il possesso, ne ha I'usufrutio per con-
cessione di Dio, come & ben ricordato in una bene-
dizione della liturgia ebraica che viene recitata tre
volte al giorno:

Benedici per noi, Dio, questa annata e tutti i generi del
suo raccolto, [...] riempi le nostre mani dj tue benedi-
zioni e della ricchezza dei doni provenienti dalle tue
mani. [...] Abbi pieta e misericordia di questa annata, di
tutto il suo raccolto e dei suoj frutti. [...] Benedetto ,tu

o Dio, che benedici le annate’. ,

Come sottolinea un principio talmudico, il godi-
mento dei beni della terra & un valore positivo, ma
non un diritto assoluto: per questo 'uomo non pud

i S;d;f}ur Hashallem, a cura di Rav S.J. Sierra - Rav S. Bekhor. DLI Milano 1998
p. 123, — o

30

godere di questo mondo senza benedire Dio che ne
¢ il Creatore’. Si relativizza in questo modo ogni
pretesa di possesso e di potere, ricordando che I'uo-
mo ¢ il custode del creato e non il suo proprietario.
Godere benedicendo aiuta inoltre il credente a con-
fidare in Dio secondo la logica dell’essere e non del-
l'avere, una logica dell’accoglienza e dell’ascolto
della parola rivelata nell'orizzonte dell'impegno as-
sunto al Sinai:

Tutto ¢io che il Signore ha detto, noi [popolo di Israele]
lo eseguiremo e lo ascolteremo (Es 24, 7),

che significa: “agire comprendendo”, ricono-
scendo cioé che I'azione alla luce degli insegnamen-
ti rivelati ¢ esperienza di Dio e che i precetti sono da
comprendersi come “liberta su tavole™®.

La liberazione degli schiavi

La Tora prescrive di restituire al settimo anno la li-
berta agli ebrei caduti in schiavitii, per miseria o per
debiti, senza I'obbligo di pagare un riscatto (cf Es
21, 2). Lebreo, in quanto essenzialmente libero per-
ché tratto da Dio dalla cattivita dell'Egitto, non puo
essere schiavo a vita, ma solo per un periodo deter-
minato:

* CI Talmud Babilonese, Berakhot, 35a.

¢ E un gioco di parole permesso dalla lingua ebraica: «Le tavoles, si afferma
nell'Esodo, «erano opera di Dio, la serittura era scrittura di Dio, incisa su ta-
vole» (Es 32, 16). La parola ebraica corrispondente a “incidere” & charut. A
proposito di questo passo, Rabbi Joshua ben Levi (sec. 111 e.v.) osservo: « Leg-
gi qui, non charut (inciso), ma cherut (liberta)» (Mishna, Avot, V1, 2).

31




=t
~

Ricorderai che fosti tu pure schiavo in terra d’Egitto,
ma il Signore tuo Dio ti riscattd; percio io ti comando
oggi tutto questo (Dt 15, 15).

Tale prescrizione, che sottolinea ancora una vol-
ta il valore della liberta come dono da condividere,
rimanda a un orizzonte di giustizia e uguaglianza
sociale dove si ribadisce che nulla appartiene all'uo-
mo, neppure il legittimo diritto sul proprio fratello,
al quale, anche se caduto in disgrazia, spetta co-
munque una nuova possibilita.

Questo precetto impedisce 'asservimento del-
Iessere umano con la conseguente perdita della sua
dignita. La schiavitit deve essere solo una situazione
temporanea che va assimilata a una sorta di contrat-
to di lavoro. Precisa il Levitico al riguardo:

Se un tuo fratello impoverira presso di te e ti si vendera,
non costringerlo a servirti come uno schiavo: ma stara

presso di te come un mercenario e come un forestiero
(Lv 25, 39-40).

Cid implica rispetto da parte del padrone verso lo
schiavo che deve essere trattato umanamente e digni-
tosamente: per esempio non lo si deve costringere a
servizi umilianti, non gli si pud imporre un lavoro
differente dal suo abituale e non lo si puo far lavora-
re di notte”. La regola generale per il suo trattamento
¢ la seguente: «Purché stia bene con te» (Dt 15, 16),

" CI Mehkilta di Rabbi Jishma'el a Es 21, 2, traduzione parziale in italiano e com-
mento delle norme principali riguardo gli schiavi ebrei in Tl Talmud, a cura di
A. Cohen, Laterza, Bari 1986, Pp. 243-244.

dalla quale deriva il detto: «Chiunque acquista uno
schiavo ebreo, si acquista un padrone»®.

Nella stessa logica si colloca I'obbligo di cio che
possiamo definire una giusta liquidazione:

Quando lo licenzierai [il tuo fratello ebreo] dal tuo ser-
vizio, non lo devi mandar via a mani vuote, gli darai
una sovvenzione dal bestiame, dal raccolto e dal vino
che il Signore, benedicendoti, ti ha concesso (Dt 15,
13-14).

Di nuovo, 'accento ¢ posto sul riconoscimento e
sulla condivisione della benedizione divina in rela-
zione ai frutti della terra che il Signore “ha conces-
so”, e che si riferisce a una terra che & stata lavorata
dall'uomo con l'aiuto del suo servo (schiavo) che
ora viene lasciato libero. Ma c’e di piu, il padrone &
invitato a riconoscere in tale servizio una dimensio-
ne provvidenziale:

Non ti dispiaccia quando lo dovrai mandare via libero
[il tuo fratello ebreo] da te, perché un salariato ti sa-
rebbe costato il doppio; egli ti ha servito gia per sei
anni e il Signore tuo ti benedira in tutto cio che farai
(Dt 15, 18).

Star bene con il proprio padrone puo portare
tuttavia alla decisione di continuare a servirlo, no-
nostante il diritto alla liberta, per questo la Tora pre-
vede che, allo scadere del settimo anno, lo schiavo
che decide di non essere liberato possa rinunciare a
tale diritto:

¢ Talmud Babilonese, Qiddushin, 20a.

33




Ma se avverra che egli [il tuo fratello ebreo] ti dica:
«Non me ne voglio andare dalla tua casa» perché vuol
bene a te e alla tua casa, perché sta bene con te, tu pren-
derai una lesina e la conficcherai nel suo orecchio nella
porta [o negli stipiti della stessa] di casa [in modo che
entrambi ne risultino forati], ed egli sara cosi per sem-
pre (Dt 15, 16-17).

Il segno del foro, sia sull’orecchio dello schiavo
che non vuol essere liberato sia sulla porta di casa,
ha un preciso significato simbolico: ¢ infatti I'orec.
chio dell'uomo che, al Sinai, ha udito la voce di Dio
proclamare che si puo essere schiavi solo del Signo-
re (cf Lv 25, 55), mentre la porta (o gli stipiti della
stessa) & stata testimone in Egitto del passaggio di
Dio venuto a liberare il suo popolo®. 1l gesto della
foratura e il segno corrispondente ricordano all’uo-
mo cio a cui sta rinunciando. Tale rinuncia non &
comunque definitiva in (uanto, come vedremo, nel-
Panno giubilare non sara pitt possibile rimanere
schiavi. Pertanto l'affermazione: « Egli sara cosi per
sempre» non € da intendersi letteralmente, ma in
senso relativo: “sempre” significa fino al giubileo.

La cancellazione dei debiti

Per quanto riguarda invece il precetto della she-
mitta, cioe della cancellazione dei debiti da osserva-
re, sempre allo scadere del settimo anno (cf Dt 15,
1-2), la motivazione che la Scrittura stessa eviden-

* Clibid,, 22h.

4

zia ¢ quella di far si che «non ci siano poveri fra il
popolo» in maniera che Dio possa benedire i figli di
Israele nella terra che ha dato loro come «POSSEsso
ereditario» (c[ Dt 15, 4).

Tale precetto, che puo anche essere interpretato
come una sorta di prevenzione nei confronti di una
poverta che puo portare alla schiavitit, mette in luce
una particolare attenzione a impedire lo sfrutta-
mento della miseria del popolo e gli espropri delle
terre sovraccariche di ipoteche, inoltre pone un fre-
no alla formazione dei grossi capitali e del latifondo.
E anche questo un modo per ristabilire la giustizia
fra le diverse classi sociali, ridistribuendo le ric-
chezze che potrebbero essersi concentrate nelle ma-
ni di pochi.

Ricorda Rabbi Agiva, noto maestro morto attor-
no allanno 135 dell’era volgare:

«La tradizione & un riparo alla Torg, le decime sono un
riparo alla ricchezza, i voti sono una difesa all’astinen-
za; il silenzio & un riparo per la sapienzan.

Egli soleva dire: «Tutto ci & dato come pegno e una rete
€ Lesa per tutti i viventi; la bottega ¢ aperta e il bottegaio
da a credito; il libro & aperto e la mano scrive: chiunque
voglia pud venire e prendere in prestitos®,

«Chiunque voglia...», quindi chiunque lo desi-
dera o ne ha bisogno, «pud venire e prendere in pre-
stitox: possibilita che viene in questo modo offerta a
tutti e non solo a chi ¢ in grado di restituire il debi-

' Mishna, Avot, 111, 14-17.

35




)
~

to. Nelle parole di Rabbi Aqgiva riecheggia in qual-
che modo I'invito che la liturgia annuale per la cele-
brazione della Pasqua porge a ogni uomo per attua-
re la fraterna solidarieta che la Tord raccomanda
verso chiunque possa averne bisogno:

Chi ha fame venga e mangi, chi ha bisogno venga e fac-
cia Pasqua",

in nome della quale ciascuno & esortato ad acco-
gliere in casa propria il forestiero, il pellegrino, il
senza tetto, affinché tutti coloro che lo desiderano
possano partecipare alla possibilita di «uscire nuo-
vamente dall’Egitto»", di sperimentare cioe la li-
berta come dono di Dio.

La Scrittura e la tradizione rabbinica ci propon-
gono cosi una positiva relativizzazione di ogni sorta
di potere a favore del bene di tutti e della dignita di
ciascuno. E il modo in cui nella Tora si intende la
giustizia sociale, tutelando gli interessi dei poveri e
di coloro che sono socialmente diseredati.

" Haggadah di Pasqua, testo ebraico con traduzione e note a cura di A.S. Toalff,
Unione delle Comunita Israelitiche Italiane, Roma 5744/1985", p. 11.

"* E questo il significato del memoriale biblico ordinato da Dio al popolo di
Israele per la celebrazione annuale della Pasqua (cf Es 12, 14-20): attraverso
un racconto unito a gesti significativi si diventa contemporanei all’evento sal-
vifico che si sta celebrando. CI Haggadah di Pasqua, cit., p. 39.

36

L’anno giubilare

Nel contesto delle prescrizioni per I'anno sabbatico
il libro del Levitico ci presenta, come gia sottolinea-
to, quelle per I'anno giubilare:
Consacrerete (vegiddashtem) il cinquantesimo anno e
proclamerete liberta (deror) nella terra per tutti i suoi

abitanti [...], tornerete ognuno al suo possesso e alla
sua famiglia (Lv 25, 10-13).

Il termine ebraico qadosh, la cui radice & qui
configurata nella forma verbale vegiddashtem, com-
prende i significati italiani sia di “sacro” sia di “san-
to”. Pertanto, nella lingua ebraica, i verbi “consa-
crare” e “santificare” vengono espressi allo stesso
modo. 'azione del consacrare/santificare’ implica
una distinzione che separa cid che appartiene a Dio
da cio che appartiene all'uomo: in questo senso
quindi va compreso il conteggio dei giorni e degli
anni prescritto nelle narrazioni bibliche, quindi an-
che in quelle relative alla santificazione/consacra-
zione del Sabato, dell’anno sabbatico e del giubileo.

' Non essendoci nella lingua italiana un unico termine esattamente corrispon-
dente all'ebraico qadosh, manterremo sempre uniti i significati di “sacro” e
“santo” per sottolineare meglio I'ampiezza e la complessita dell’'orizzonte se-
mantico a cui I'espressione ebraica gadosh rimanda.

IF




—
N

Mentre nel contesto della creazione & il Signore
a consacrare/santificare il Sabato (c¢f Gn 2, 3), nei te-
sti di cui ci stiamo occupando tale operazione & af-
fidata all'uomo: «Per sei anni seminerai [...], ma nel
settimo ci sara una completa cessazione del lavoro»;
e «consacrerete [cioe distinguerete] il cinquantesi-
mo anno» (cf Lv 25, 3-10). In altri termini: gli uo-
mini devono agire come Dio, secondo la stessa sua
logica, cosi come Abramo, benedetto dal Signore,
deve a sua volta diventare benedizione per tutte le
famiglie della terra (cf Gn 12, 1-3).

Gli elementi che caratterizzano la consacrazio-
ne/santificazione del cinquantesimo anno sono: la
«proclamazione della liberta nella terra per tutti» e
il ritorno «ognuno al suo possesso e alla sua fami-
glia» (c¢f Lv 25, 10-13), che non significa soltanto li-
berta da qualsiasi forma di schiaviti, ma consiste
anche nel riunirsi alla propria tribtt di appartenenza
nella terra assegnata dopo l'uscita dall’Egitto. Sof-
fermiamoci quindi meglio su questi due aspetti.

La proclamazione della liberta per tutti

«Proclamerete liberta (deror) nella terra per tutti i
suoi abitanti» (Lv 25, 10).

Se prendiamo in esame il termine ebraico corri-
spondente a “liberta” utilizzato dal testo del Leviti-
co, ci accorgiamo che, fra i vari possibili, ¢ stato
scelto deror; con cui si esprime in maniera specifica
la liberazione da qualcosa che opprime. La versione
greca dei LXX traduce lo stesso termine con afesis,

38

cioé “condono, remissione”, termine giuridico che
rimanda a una sorta di sanatio in radice. Tale libera-
zione infatti non riguarda solo tutti coloro che sono
caduti in schiaviti a causa di debiti insoluti e di po-
verta, come previsto allo scadere di ogni settimo an-
no, ma riguarda anche coloro che, negli anni sabba-
tici precedenti, hanno chiesto di continuare a essere
schiavi poiché si sono affezionati ai loro padroni: in
quello giubilare devono essere rimessi in liberta, in
quanto si puo essere servi per sempre soltanto di
Dio come egli stesso ha rivelato al Sinai:

[ figli di Israele sono schiavi miei: sono miei schiavi che
ho tratto dalla terra d'Egitto (Lv 25, 55),

parole che la tradizione rabbinica reinterpreta pre-
cisando:

Miei [di Dio] schiavi e non schiavi dei miei schiavi’.

Pertanto chi & diventato, o si & fatto schiavo, o
ha deciso di rimanere tale anche alla scadenza del-
I'anno sabbatico, nell’anno giubilare deve essere di-
chiarato nuovamente libero indipendentemente
dalla sua volonta. Tale proclamazione di liberta si
delinea quindi come il momento culminante di un
processo graduale maturato durante i cicli sabbatici
precedenti, la cui componente essenziale ¢ un pre-
ciso comando divino rivolto a “tutti gli abitanti del-
la terra”.

* Citato da Rav E. Korciowskl, Anno sabbatico e Giubileo, in «Sefer, Studi Fat-
ti Ricerche» 22 (1999/85) 5-6.

39




Un ulteriore rilievo in questo senso puo essere
fatto relativamente all'esortazione “proclamerete”,
in ebraico geratem, configurazione della radice ver-
bale g-r-’ che rimanda a un preciso gesto liturgico.
Con le diverse espressioni derivabili dalla medesi-
ma, si indica infatti tradizionalmente la proclama-
zione sinagogale della Tora (geri'at Tora), gesto reli-
gioso con cui si esprime il senso di appartenenza al
popolo che Dio ha liberato dall’Egitto e si ricordano
gli impegni derivanti dalla propria elezione che, co-
me inizialmente sottolineato, implica un servizio di
testimonianza fra le Nazioni.

Essere il “popolo santo di Dio” impegna pertan-
to a continuare a “proclamare liberta”, realizzando-
ne concretamente i segni nella storia. Quest'ultima
infatti, grazie all'intervento divino, da anonima si &
trasformata in storia di salvezza, ma ha bisogno an-
che del contributo di uomini capaci di “scegliere la
vita” (cf Dt 30, 19-20) affinché tale salvezza possa
essere partecipata a tutti.

Ritorno alla propria terra e alla propria famiglia

La consacrazione/santificazione dellanno giubilare
prevede inoltre il ritorno alla propria terra e alla
propria famiglia (cf Lv 25, 10).

I ritorno in famiglia puo essere inteso come un
modo per ribadire il precetto della liberazione dalla
schiavitii, ma, pur comprendendo anche questo signi-
ficato, assume qui una connotazione particolare in
quanto collegato al ritorno alla propria terra, che non

40

¢ la terra della promessa generalmente intesa, ma
quella relativa alla spartizione originaria allepoca del-
l'ingresso nella stessa. Pertanto il senso specifico di ta-
le ritorno & connesso al ricongiungimento alla propria
tribu nella terra assegnata dopo l'uscita dallEgitto.

5i pud quindi parlare di riscatto della terra che,
in quanto proprieta di Dio, non puo essere venduta
per sempre (cf Lv 25, 23) secondo la stessa logica
del riscatto dalla schiavitii: qualsiasi transazione
che possa aver alterato la spartizione originaria del-
la terra promessa non pud essere definitiva, ma solo
transitoria nel tempo.

Per questa ragione, in caso di vendita o di acqui-
sto di un terreno, i contraenti devono fare il com-
puto degli anni che sono trascorsi dall'ultimo giubi-
leo e degli anni utili per la raccolta dei prodotti che
ancora rimangono, cosi come si devono valutare e
quantificare le migliorie portate alla proprieta ac-
quistata. Anche il prezzo di affitto deve essere cal-
colato in base a questi elementi: il venditore infatti
pit che il terreno cede i suoi prodotti e l'affare deve
essere concluso onestamente, poiché la moralita dei
rapporti commerciali ¢ una delle condizioni della li-
berta, della sicurezza e della pace nazionale’.

Anche in questo caso il richiamo all'Esodo & par-
ticolarmente evidente: nell’anno giubilare ciascuno
ritorna nella stessa situazione di liberta e di “pos-
sesso” che ha caratterizzato il popolo dopo I'uscita

> CID. LaTTES, Nuove commento alla Tora, Carucci, Roma 1986, pp- 416-417.

41




—
.

dall’Egitto. E una sorta di “nuovo inizio” per tutti; &
una “nuova possibilita” che rimette in discussione
tutto cio che, nel bene e nel male, & accaduto nel pe-
riodo precedente. Relativizzando in questo modo i
profondi antagonismi che possono dilaniare la col-
lettivita, queste prescrizioni esortano alla costruzio-
ne di una societa caratterizzata dall'uguaglianza,
dalla liberta e dalla giustizia sociale, nella quale non
sono possibili la schiaviti1 a vita e la perdita defini-
tiva della terra assegnata.

Il presupposto ermeneutico che emerge dall’in-
sieme di tale normativa & la presa di coscienza, da-
vanti al Signore, delle risposte concrete e urgenti da
dare al bisogno di altri. C’¢ quindi una relazione fra
la concessione del prodotto della terra ai poveri, la
liberta degli schiavi e la restituzione della terra a
ciascun proprietario: & il tentativo da parte dei figli
di Israele di strutturare i rapporti sociali alla luce
della Tora per essere un “popolo santo” (cf Es 19, 5-
6), che significa rileggerli nell’orizzonte della con-
divisione dei beni, del riconoscimento della liberta
come dono per tutti e in accordo con l'originaria di-
stribuzione della proprieta, cosi come era stata fatta
nel momento in cui la promessa della terra & diven-
tata una realta tangibile per tutto il popolo.

Nell’orizzonte della teshuva

«Tornerete ciascuno al suo possesso e tornerete
ciascuno alla sua famiglia» (Lv 25, 10). Tale ritor-
no e descritto nel testo levitico utilizzando la radi-

42

ce verbale shuv, dalla quale deriva anche il termine
teshuva col quale si indica il ritorno a Dio, che
consiste nel pentimento e nella conversione del
cuore.

L’anno giubilare si proclama infatti il giorno di
Kippur; il giorno del grande perdono, decimo giorno
del settimo mese nel quale si fa «squillare il corno
dell’acclamazione (shofar teru‘a)» (ct Lv 25, 9), e
che costituisce un momento solenne al termine dei
dieci giorni penitenziali, durante i quali ognuno &
chiamato a una radicale conversione. Non puo esse-
re casuale tale coincidenza che stabilisce un partico-
lare rapporto fra il giubileo e il dono immeritato che
e la capacita di pentirsi, come ben sottolineato nel
libro delle lamentazioni:

Facci tornare a te [o Signore] e noi ritorneremo (Lam 5, 21).

11 giorno di Kippur € il momento culminante del
cammino penitenziale iniziato a Rosh Ha-Shana, il
capodanno ebraico anch’esso caratterizzato dal suo-
no dello shofar. In tale contesto I'anno giubilare as-
sume la connotazione di un nuovo inizio nel quale
I'vomo deve impegnarsi in gesti concreti di riconci-
liazione e di giustizia. E questa infatti la dinamica
della teshuva, della conversione, che & autentica, e
quindi meritevole del perdono divino, solo se si tra-
duce in segni di vita rinnovata. La tradizione rabbi-
nica presisa al riguardo:

Jom Kippur (il giorno di Kippur) procura il perdono so-
lo per le trasgressioni commesse tra 'uomo e Dio; per le

43

S

- r——




trasgressioni commesse tra uomo e uomo Jom Kippur

procura il perdono solo se uno si & prima rappacificato
con il suo fratello®.

In questo stesso orizzonte va collocato e com-
preso il richiamo del Deuteronomio nei confronti di
chi, nell'avvicinarsi dell’anno sabbatico, rifiuta il
prestito al fratello bisognoso per paura di doverglie-
lo poi condonare (cf Dt 15, 9-11). Tra I'altro tale re-
missione dei debiti, essendo settennale, deve avve-
nire anche nel quarantanovesimo anno, quello im-
mediatamente precedente al giubileo, costituendo
pertanto un segno concreto di conversione nella
prospettiva della celebrazione giubilare.

Rav Kook, Rabbino Capo in Palestina dopo la
prima guerra mondiale, nella sua opera Shabbath
ha-aretz, “Il Sabato della terra”, commenta le leggi
del giubileo nel modo seguente:

Dal giubileo emana una forza spirituale che acquista
progressivamente sempre maggior importanza fino a
essere dotata di sufficiente vitalita, non soltanto per
sfruttare pienamente e secondo giustizia i beni imma-
gazzinati nella vita della nazione e per preservare il ca-
rattere della vita secondo il modello dettatoci dalle leg-
gi dell’anno sabbatico, ma anche per rimediare, secon-
do giustizia, alle distorsioni e agli errori del passato,

* Mishna, Joma, V111, 9. 1l passo citato ha un interessante parallelo nel Vange-
lo di Matteo (cf Mt 5, 23-25). La Mishna e i Vangeli sono stati infatti redatd
nello stesso periodo, cioe nel 1-11 secolo dell’era volgare, recentemente ridefi-
nito da Gabriele Boccaccini come «medio giudaismon, nel quale il confronto
fra ebraismo e cristianesimo nascente era ancora dialetticamente aperto. Cf al
riguardo: AA.Vv., Il Giudaismo ¢ i Vangeli (Ebraismo, settimo quaderno), a cu-
ra di E. Bartolini, Studio Domenicano, Bologna 1998.

44

riportando la vita nazionale alla sua originaria fre-
schezza. [...].

11 divino, eterno spirito di clemenza di cui ¢ permeato
ogni individuo nel giorno di Kippur assume, attraverso
la santita del giubileo, un carattere pubblico che lo spin-
ge a rimediare a tutte le ingiustizie del passato: «E tu
proclamerai liberta nel paese per tutti i suoi abitanti!»’.

Anche nella proclamazione sinagogale della Tora
si insiste su questa necessaria dinamica. La liturgia
prevede infatti che la lettura della sezione be-har Si-
nai, “al monte Sinai”, nella quale sono contenute le
norme dell’anno sabbatico e giubilare (Lv 25, 1-26,
29), sia associata, secondo il rito italiano, ad alcuni
passi del profeta Geremia che ricordano al popolo
peccatore quanto sia pericoloso per il bene indivi-
duale e collettivo allontanarsi dalla “fonte di acqua
viva” che & il Signore e il suo insegnamento (Ger 16,
19-17, 1-14)°. Tale lettura si conclude con le parole:

Risanami, o Signore; e io sard sano; salvami e io sard sal-
vo, perché tu sei l'oggetto della mia lode (Ger 17, 14).

La coscienza, ancora una volta, & quella di chi sa
che ¢ il Signore ad andare incontro al peccatore. Ta-
le convinzione emerge con particolare forza nel rito
spagnolo e tedesco che preferisce associare alla let-
tura del cap. 25 del Levitico quella del cap. 32 di

* Traduzione italiana in Rav E. Kopclowskl, Anno sabbatico e Giubileo, cit., p. 7.
* Nella proclamazione sinagogale della Tora, alle parashot, le sezioni della
stessa, si associano delle pericopi profetiche denominate haftarot. Lo scopo &
quello di sottolineare in che modo la profezia ha esplicitato i molteplici sensi
della rivelazione sinaitica.

15

g




o~
£

Geremia (Ger 32, 6-27), nel quale si sottolinea che
la salvezza futura verra donata da Dio nonostante il
peccato dell'uomo. Nella sezione profetica si narra
infatti che Geremia riscatta il terreno di un suo cu-
gino, benché la terra di Israele stia per essere con-
quistata dai babilonesi. E un segno di fede e di spe-
ranza nonostante la catastrofe imminente. Geremia,
pur lamentandosi del cattivo comportamento del
popolo verso Dio, & sicuro che anche in questa si-
tuazione il Signore compira un miracolo: i figli di
Israele hanno meritato il castigo che sta per giunge-
re con la caduta di Gerusalemme, e di cio il profeta
¢ certamente consapevole, ma sa anche che “non vi
& prodigio che il Signore non possa fare”, come Dio
stesso afferma nel testo in questione:

Si compreranno ancora delle case, dei campi, delle vi-
gne in questo paese [...]. Ecco, io sono I'Eterno, il Dio
di ogni creatura; vi & forse qualcosa di troppo difficile
per me (Ger 32, 15 e 27)?

Il richiamo alla necessita della conversione e la
certezza della fedelta di Dio alle sue promesse sono
cosl espressi, in questi passi della Scrittura, attra-
Verso una positiva contrapposizione che mette in ri-
salto I'eterna misericordia divina capace di dare una
nuova possibilita al peccatore’.

Il nesso fra il giorno di Kippur e I'inaugurazione
dell'anno giubilare puo essere quindi spiegato come

" CIE. Kopciowsk, I libri dei Profeti e la Torah oggi, Marietti, Genova 1992,
pp. 174-177; P.H. Prv1, La Torah oggi, Marietti, Genova 1989, pp. 135-137.

46

una sorta di ritorno a uno stato di innocenza origi-
naria: come nel giorno di Kippur 'nvomo “ritorna a
Dio” attraverso la teshuva e riceve il perdono che lo
libera dal peccato, cosi, durante il giubileo, viene
nuovamente resa la liberta a coloro che vi avevano
rinunciato e si rimedia alle ingiustizie rettificando i
rapporti secondo I'insegnamento divino rivelato®.

Nell’attesa del riscatto definitivo

Abbiamo gia potuto notare la profondita del signifi-
cato religioso relativo al numero sette nella Scrittu-
ra. Ritornando al conteggio degli anni prescritto nel
cap. 25 del libro del Levitico, che si articola attorno
ai multipli di sette, & possibile cogliere un ulteriore
livello di lettura.

Le indicazioni bibliche prescrivono un conteg-
gio di “sette settimane di anni”, cioeé “sette volte set-
te anni”, per un totale di «quarantanove anni» (cf
Lv 25, 8)°. Tale conteggio & compito del sinedrio, la
massima autorita dell’'ebraismo che, ai tempi biblici,
risiedeva nel Santuario di Gerusalemme. Non &
quindi un’operazione individuale, ma l'atto di un’i-
stanza giuridica molto autorevole che agisce per
conto di tutto il popolo.

Un’operazione identica e parallela, che si com-
pie invece individualmente, & il conteggio dei gior-

* CIRav E. Korciowskl, Anno sabbatico ¢ Giubileo, cit., p. 8.

“Non si dice nulla sulla coesistenza di due indicazioni numeriche: 49 (Lv 25, 8)
e 50 (Lv 25, 10).

47

P




ni che intercorrono fra Pesach (Pasqua) e Shavu‘ot
(Pentecoste): esattamente sette settimane, ciog qua-
rantanove giorni che separano il periodo fra I'uscita
dall'Egitto e il dono della Tora sul Sinai. 11 conteggio
dei quarantanove anni per il giubileo rimanda quin-
di simbolicamente a quello dei quarantanove giorni
per Shavu’ot, sottolineando I'importanza del tempo
dell’attesa.

Contare non ¢ mai un’operazione neutra: ¢ un’a-
zione che esprime la consapevolezza di cid che ci
separa da un particolare momento, da un evento
importante, oppure di cid che ci separa da una me-
la non ancora raggiunta. Fra Pasqua e Pentecoste
esprime l'attesa della rivelazione che svela al popo-
lo di Israele la sua vocazione, mentre fra un giubileo
e l'altro esprime la coscienza dellincompiutezza,
cioé dell'essere in cammino verso la redenzione de-
finitiva che si realizzera quando dalla storia scom-
parira per sempre qualsiasi forma di sofferenza e
qualsiasi contraddizione. Insegna la tradizione rab-
binica al riguardo:

Il Signore ti sara luce eterna. [...] E quando qualcuno si
ammalera, il Santo, che benedetto sia, ordinera al sole
di portargli la guarigione; come & detto: «Per voi che te-
mete il mio Nome si levera il sole di giustizia con la
guarigione nei suoi raggi» (Mal 4, 2). Fara scaturire da
Gerusalemme acqua corrente in cui ogni malato tro-
vera guarigione; come ¢ detto: «Ogni cosa vivra dovun-
que arrivera il fiume» (Ez 47, 9). Fara produrre frutti
agli alberi ogni mese, e 'uomo che mangera sara guari-
to; come & detto: «Produrra nuovi [rutti ogni mese [...]

48

e i suoi frutti serviranno per cibo e le foglie per guari-
gione» (Ez 47, 12). Tutte le citta cadute in rovina sa-
ranno riedificate e non rimarra al mondo alcuna plaga
deserta. |...] Riedifichera Gerusalemme [...] e gli idola-
tri verranno e vedranno la gloria di Israele, come ¢ det-
to: «Le Nazioni verranno alla tua luce» (1Is 60, 3). [...]
Pianto e lamenti cesseranno nel mondo; come & detto:
«Non si sentira pilt in essa la voce del pianto» (Is 65,
19). La morte cessera nel mondo; come & detto: «Ha in-
ghiottito la morte per sempre» (Is 25, 8). Non vi saran-
no pitt sospiri, gemiti e angoscia, ma tutti saranno lieti;
come & detto: «l riscattati dal Signore torneranno e si
recheranno, cantando, a Sion» (Is 25, 10)%,

C¢ infatti un nesso intrinseco fra la proclama-
zione della deror; liberta, e la ghe’ulla, termine ebrai-
co che deriva dalla radice verbale g-*-1 e comprende
i significati di: “redenzione, liberazione, riscatto”.
La liberazione degli schiavi e la restituzione della
terra, precedute dalla cancellazione dei debiti, sono
il segno positivo di una storia che verra definitiva-
mente riscattata con 'avvento dei “tempi messiani-
ci” quando tutto sara pace e armonia. Il giubileo &
dunque una vigilia del compimento della redenzio-
ne, del riscatto universale che riaffermera per sem-
pre la signoria di Dio sul creato.

Nel tempo della vigilia e dell’attesa I'uomo &
chiamato a una testimonianza orientata a tale pro-
spettiva di salvezza che I'anno sabbatico e giubilare,
in qualche modo, anticipano.

" Esodo Rabba, XV, 21.

49




[
~

Giubileo come meta ideale?

Se, da una parte, l'intera legislazione dell'anno giu-
bilare puo essere intesa come particolare riproposta
delle prescrizioni sabbatiche, dall’altra costituisce
anche una sorta di meta ideale e, per alcuni aspetti,
quasi utopica.

Affinché il giubileo possa essere celebrato, & ne-
cessario che si verifichino determinate condizioni
non facilmente riscontrabili e raggiungibili. La tra-
dizione conserva pareri diversi al riguardo, in ogni
caso le condizioni fondamentali, con le relative va-
rianti pit note, sono le seguenti': innazitutto la
presenza delle singole tribii, fra loro distinte, nella
terra di Israele o, secondo altri, la presenza di alme-
no i rappresentanti di ogni tribit. Non basta pero es-
sere nella terra promessa: la stessa deve essere sud-
divisa e restituita a ciascuna tribut secondo la sparti-
zione originaria; inoltre & necessaria la presenza del
sinedrio, del tribunale rabbinico piu autorevole a
cui ¢ affidato il conteggio degli anni da un giubileo
all'altro, in quanto massima autorita interpretativa
delle norme che regolano ogni aspetto giuridico
della vita del popolo. Il giubileo quindi pud essere
indetto solamente in presenza di questo sommo tri-
bunale di Gerusalemme, e cio implica anche la pre-
senza del Tempio, poiché ¢ solo al suo interno che si
esercita tale massima autorita giuridica. Se tutti gli
ebrei divisi per tribit (o almeno i loro rappresentan-

" Cfal riguardo: [Mo. G. - Ep. - Su. S] Sabbatical Year and Jubilee, in Encyclo-
paedia Judaica, X1V, 576-582.

50

ti) non sono nella loro terra, o quando la divisione
della medesima non & completa, oppure quando
parte della stessa non appartiene pii a Israele, o co-
munque nel caso in cui anche solo una delle condi-
zioni sopracitate viene a mancare, il giubileo non
puo essere celebrato e il conteggio degli anni si in-
terrompe: il tempo giubilare non puo andare avanti.

Anche a proposito di tale interruzione esistono
pareri diversi: c’e chi sostiene, ma non sono molti,
che il conteggio debba essere ripreso e proseguire
da dove & stato interrotto, mentre la maggioranza
alferma che ci deve invece essere una sorta di azze-
ramento e quindi di ritorno all’anno uno. Pertanto
fra un giubileo e I'altro possono intercorrere anche
di piut dei quarantanove anni previsti.

Dopo la caduta del Tempio nel 70 dell’era volga-
re, evidentemente non & stato piu possibile indire
giubilei: come abbiamo appena visto la presenza del
Santuario di Gerusalemme & un elemento fonda-
mentale per la sua celebrazione. Ma prima di tale
caduta, quanti giubilei effettivamente il popolo &
riuscito a celebrare? Quante volte si sono verificate
tutte le condizioni necessarie presso un popolo che
ha subito sconfitte e deportazioni come quella assi-
ra (721 a. e.v.) e quella babilonese (586 a. e.v.)?

La tradizione ritiene di poter individuare dicias-
sette giubilei dall'ingresso nella terra fino alla prima
deportazione"”, tuttavia ¢ difficile poterlo dimostra-

" Cf [SH. S.] ibid., 581-582.

51




re dal punto di vista storico-critico: & plausibile I'i-
potesi che il giubileo non sia stato mai celebrato®.
In ogni caso i maestri di Israele insegnano che
quando non c’¢ la possibilita di attuare i giubileo,
come avviene dall’epoca del secondo Tempio in
poi®, si debbono porre dei gesti che in qualche mo-
do ne facciano memoria. 1l suono dello Shofar nel
giorno di Kippur & un segno da comprendere in que-
Sta prospettiva: & il richiamo a un cammino dj te-
shuva, di conversione, che deve tradursi in giustizia
concreta in attesa e anticipazione dej “tempi mes-
sianici” nei quali, tra laltro, & prevista la “riunione”
delle tribu di Israele nella loro terra e la restaurazio-
ne di Gerusalemme, della quale fa parte anche 1a
riedificazione del Tempio®.

La prospettiva, ancora una volta, & quella dell’at-
tesa che si apre a una dimensione escatologica: i
tempi messianici si attueranno infatti attraverso una
fase storica che preparera quella metastorica, cioe il
“mondo avvenire”", ] messaggio del giubileo non

" E il parere, per esempio, di Wellhausen: cf [Mo. G| ibid., 576. Cf anche:
Giubileo, in L. MoNLOUBOU - F.M. Du Buit, Dizionario Biblico Storico/Critico,
Borla, Roma 1987, p- 466,

“ Nell'epoca del secondo Tempio le norme giubilari non POssono essere ap-
plicate, poiché non tutta Ia terra di Israele & occupata dal popolo; la letteratu-
ra rabbinica ne da conferma, cf [Sn. S.] Sabbatical Year and Jubilee, in Ency-
dopaediajudaica, X1V, 578-580.

¥ Cf Midrash Tanchuma, Noach, paragralo 11, traduzione parziale in italiano
in Il Talmud, a cura di A. Cohen, Taterza, Bari 1986’ p. 421.

** Un raccolta antologica in italiano di insegnamenti della tradizione rabbinica
Su questo argomento & ritrovabile in Il Talmud, a cura di A, Cohen, cit., pp. 411-
437. Si pud vedere anche: N.P, LEVINSON, I Messia nel pensiero ebraico, Citta
Nuova, Roma 1997: J.1. ScHoCHET, Mashiach. 11 concetto di Mashiach e dell’Era
Messianica nelle Regole e nella Tradizione Ebraica, Pluriverso, Torino 1993,

52

sta pertanto nella sua precisa e storica esecuzione
quanto nella tensione che esprime, cioe

la tensione ad allargare, da un tempo a un tempo piit
grande, la sovranita di Dio, la fraternita tra gli uomini,
la giustizia e la liberta da tutto ¢id che asservisce noi e
il mondo. In tal senso, il giubileo ¢ una mappa messia-
nica e, proprio come il lempo messianico, pud essere
vissuto attendendolo e anche raccontandolo. Un uomo
d'oggi lo definirebbe un ideale: ma ¢ dell'ideale rima-
nere utopico, di “nessun posto”. L'uomo biblico, e T'e-
breo sempre, crede — non spera — che cio che tarda ay-
verra. Di questa fede, il giubileo ¢ un segno, anzi una
parabola'.

Lattesa giubilare appare cosi nell’orizzonte di
una tensione positiva che trova un suo momento si-
gnificativo e solenne ogni anno nella celebrazione
di Kippur; del perdono divino, che puo raggiungere
solo chi sa “ritornare” a Dio, rinnovando i rapporti
umani e la storia nell’attesa che la salvezza possa
pienamente realizzarsi per tutti.

' P. DE BENEDETTI, Cio che tarda avverra, Qiqajon, Magnano (BI) 1992, pp-
139-140.

53

o T




Le concessioni rabbiniche

post-bibliche

In seguito alla distruzione del Tempio (70 e.v.), la
possibilita di celebrare il giubileo cessa per sempre e
l'osservanza dei precetti sabbatici comincia a pre-
sentare difficolta sempre crescenti, diventando una
costante sfida sia per chi rimane nella terra dei pa-
dri sia per chi si trova in diaspora.

La tradizione rabbinica precisa che, mentre le
prescrizioni relative alla remissione dei debiti si ap-
plicano in ogni caso, 'obbligo del riposo della terra
¢ limitato a quella di Israele, in accordo con il testo
levitico che sottolinea come inizio di tale prassi I'in-
gresso nella terra promessa (cf Lv 25, 2), tuttavia c’e
anche chi discute e disputa sul fatto che tali leggi
siano ancora rilevanti dopo la distruzione del San-
tuario’.

I rabbini, in ogni caso, si sentono in dovere di
esortare costantemente le masse affinché 'osservan-
za delle norme sabbatiche non venga meno, e di-

' Per un ulteriore approfondimento delle prescrizioni rabbiniche post-bibli-
che e della discussione al riguardo si puo vedere: [A. Ro.| Sabbatical Year and
Jubilee, in Encyclopaedia Judaica, X1V, 582-584; L. KLENICKI, La comprensione
ebraica dell’anno sabbatico ¢ del giubileo, in AAVV., L'utopia di Dio, le sfide del
giubileo biblico, Federazione delle Chiese evangeliche in Ttalia/Unione italiana
delle Chiese cristiane avventiste del 7° giorno, Roma 1999, pp. 53-59.

55




chiarano che Tesilio, la poverta ¢ la pestilenza di-
pendono anche dalla trasgressione delle medesime:

Lesilio esiste per I'idolatria, l'immoralita, gli omicidi e
per chi contravviene alle leggi del riposo della terra. In
quattro periodi aumenta la peste: nell’anno quarto, nel
settimo, alla fine del settimo e all'uscita della festa di
Sukkot di ogni anno’. Nell’anno quarto, a causa delle
decime dei poveri dell’anno terzo; nel settimo, a causa
delle decime dei poveri dell'anno sesto; all'uscita del-
'anno settimo, a causa della frutta [di cui non si fa I'u-
so prescritto] dell'anno settimo stesso: all'uscita della
festa di Sukkot di ogni anno, a causa delle usurpazioni
fatte sui doni dei poveri’.

Tuttavia, con l'aggravarsi dei problemi politici
ed economici soprattutto in Palestina, diventa ne-
cessario riconsiderare le prescrizioni bibliche sia in

relazione al riposo della terra sia alla remissione dei
debiti.

L’attenuazione di molti divieti

Immediatamente dopo la distruzione del Santuario,
la maggior parte della terra rimane ancora in mani
ebraiche e 'anno sabbatico viene regolarmente os-
servato nonostante le discussioni gia in corso: i rab-
bini danno disposizioni utili per una lecita distribu-
zione organizzata del prodotto sabbatico e per alle-
viare I'onere degli agricoltori.

2 ‘_‘ " . . .

E la festa delle Capanne, durante Ia quale si fa memoria dei quarantanni tra-
scorsi nel deserto prima dell'ingresso nella terra promessa.
! Mishna, Avot, V. 9,

56

Dopo T'insuccesso della rivolta di Bar Kohkba
(132-135 e.v.), il governo romano decide di abrogare
lesenzione dalle tasse precedentemente accordata e
molti ebrei, spinti da tale pressione fiscale che dan-
neggia I'economia, decidono di venire a un compro-
messo: alcuni effettuano dei raccolti sabbatici per pa-
gare le tasse mentre altri commerciano addirittura il
prodotto destinato alla distribuzione comune®. La let-
teratura rabbinica conserva la descrizione di un’inte-
ra citta nella quale tutti i residenti trasgrediscono le
norme sabbatiche’. Si ricorda anche un caso in cui un
proselito, ribattendo ai rimproveri di un ebreo di na-
scita, ha esclamato:

Meriterd la ricompensa divina perché non ho mangiato
i frutti dell'anno sabbatico come te!®

Nello stesso periodo perd c’e anche chi continua a
osservare scrupolosamente le prescrizioni sabbatiche,
tanto che Rabbi Eleazar ben Tzadoq puo affermare:

Non ho mai visto un uomo che camminasse come que-
stuomo nei sentieri della giustizia!”

In conseguenza alle oggettive difficolta insorte, i
rabbini cominciano ad attenuare molti dei divieti
che i precetti sabbatici impongono. E probabile che
tale decisione risenta del punto di vista di Jehuda 11,
il quale sostiene che listituzione dell'anno sabbati-

* CI Talmud Babilonese, Sanhedrin, 26a.

* Cf Mekilta, Demai, 3, 17.

* Talmud Babilonese, Berakhot 30a; Ghittin, 54a.
" Talmud Babilonese, Sukka, 44b.

57




co sia solamente rabbinica e da riferirsi al periodo
del secondo Tempio, quando cioe il giubileo non
era operativo perché la terra non era completamen-
te occupata dai figli di Israele®. Ne risulta che zone
come Ashkelon, Beth-Shean, Cesarea, Bet Guvrin e
Kefar Tzema vengono esentate dalle prescrizioni
sabbatiche’; Jehuda ha-Nasi, il redattore della Mi-
shna che & una delle opere pitt autorevoli della tra-
dizione orale codificata, arriva a permettere 'acqui-
sto di ortaggi immediatamente dopo la chiusura
dell’anno sabbatico e I'importazione di prodotti dal-
la diaspora durante lo stesso, transazioni che in pre-
cedenza erano invece vietate, e c’¢ anche chi, sulla
base dell'interpretazione solo rabbinica di tali nor-
me, si sente libero di trasgredire i pochi precetti sab-
batici rimasti in vigore pur osservando invece rigi-
damente il Sabato settimanale®. A Jehuda ha-Nasi
succede il figlio Rabban Gamaliel (Rabban Gamaliel
I1), che decide di continuare la politica del padre e
attenua ulteriormente la legislazione in vigore.
Durante il terzo secolo dell’'era volgare la situa-
zione politica in Palestina registra un nuovo peggio-
ramento: le tasse, gia onerose, vengono aumentate
affinché i governatori romani, che si avvicendano
con estrema frequenza, possano sussidiare i loro
eserciti e le loro spedizioni militari. A questo punto
i rabbini decidono di permettere la semina utile alla

* Cf Talmud Babilonese, Ghittin, 36a-h.
* CI Talmud di Gerusalemme, Demai, 2, 1, 22c.
W Clibid, 2,1, 22d.

58

produzione di cibo necessaria per gli eserciti stra-
nieri ed estendono l'intervallo di tempo in cui poter
raccogliere e mangiare i frutti della terra durante

" Tanno sabbatico''. Anche durante questo diffcile

momento c’@ chi rimane scrupoloso nell'osservan-
za: si racconta che Rabbi Safra, prima di trasportare
un barile di vino sabbatico dalla terra di Israele alla
diaspora, abbia indagato con attenzione sulle nor-
me relative a tale trasporto'; inoltre & sempre in
questo periodo che i rabbini dichiarano che le paro-
le della Scrittura: «Potenti e forti che fate cio che
egli dice» (Sal 103, 20) si riferiscono a coloro che,
pur lasciando i loro campi e le loro vigne incolte per
un anno intero, non si lamentano quando pagano le
tasse al governo romano"’.

In ogni caso, nonostante le attenuazioni e le di-
scussioni pitt 0 meno vivaci che caratterizzano le
decisioni rabbiniche nei momenti di particolare ne-
cessita per il popolo, l'osservanza delle norme sab-
batiche riguardanti il riposo della terra rimangono
abbastanza diffuse. Pud essere interessante ricorda-
re a tale proposito cid che viene affermato nell'in-
troduzione al commento rabbinico sulle Lamenta-
zioni, e che viene presentato come occasione di
scherno da parte delle Nazioni pagane verso una
prassi religiosa ebraica per loro non facile da com-
prendere:

" Cf Tahmud Babilonese, Sanhedrin, 26a; Pesachim, 53a.
* Cf ibid., Pesachim, 52b.
Y CI Levitico Rabba, 1, 1.

59




I giudei osservano la legislazione dell’anno sabbatico e
quindi non hanno ortaggi. Di conseguenza i giudei rat-
tristano i cammelli mangiando le spine che altrimenti
sarebbero consumate dai cammelli*,

L'orizzonte doloroso che da queste parole emer-
ge lascia comunque percepire una radicalita senza
compromessi nell'osservanza della Tord.

Listituzione del prosbul

Le concessioni rabbiniche non si limitano ad atte-
nuare le proibizioni relative al riposo della terra per
far fronte a emergenze economiche che opprimono
il popolo, arrivano anche a istituire una modalita
che permetta di non far decadere un debito durante
I'anno sabbatico che, come abbiamo visto, ne preve-
de la cancellazione.

Siritiene che Iideatore di tale istituzione sia sta-
to il maestro Hillel, una delle pin famose autorita
rabbiniche dell’epoca immediatamente precedente
alla distruzione del Tempio da parte dei romani, no-
to per la sua disponibilita verso le necessita di
chiunque e per aver sottolineato in modo particola-
re il comandamento levitico dell'amore (cf Lv 19,
18)". Egli si accorge che la gente & sempre pii restia
a prestare denaro prima dell’anno sabbatico per ti-

" Lamentazioni Rabba, Introduzione, 17.

1l maestro Hillel & vissuto fra il 50 a. e.v. e il 10 e.v.: alcuni dei suoi inse-
gnamenti sono vicini nello spirito, e talvolta persino nella formulazione ver-
bale, a quelli di Gesii che &, pressappoco, suo contemporaneo. Cf al riguardo:

J. NEUSNER, 11 giudaismo nei primi secoli del cristianesimo, Morcelliana, Brescia
19809, pp. 99-143.

60

more di dover poi cancellare il debito, contravve-
nendo cosi alle indicazioni del Deuteronomio che
condannano proprio tale modo di agire (cf Dt 15,
9); inoltre la situazione economica ¢ mutata rispet-
to il periodo biblico: la maggior parte dei prestiti ri-
chiesti non & piu solo per necessita di sopravviven-
za, ma per investimenti utili a favorire il benessere
di tutto popolo. Hillel cerca pertanto di trovare una
via d’uscita in accordo con la Tora che riesca a offri-
re delle garanzie ai ricchi affinché il denaro possa
nuovamente circolare sia a vantaggio loro sia dei
poveri e dei bisognosi.

Ed & proprio nell’analisi attenta del testo della
Scrittura che, secondo la tradizione, Hillel trova la
soluzione. Partendo dallipotesi che nella Tora nes-
suna parola & superflua, egli si sofferma sulla preci-
sazione: «Rimetterai cid che dovrai avere da tuo [ra-
tello» (Dt 15, 3), e ne deduce che tale operazione
non riguarda i debiti i cui impegni sono stati conse-
gnati a un bet din, un tribunale che, in quanto orga-
no collettivo, non & soggetto all'applicazione di nor-
me riguardanti il singolo (tuo fratello). Nasce cosi
I'istituzione del prosbul, formula legale rabbinica se-
condo la quale un creditore pud ancora reclamare i
suoi debiti dopo I'anno sabbatico se questi sono sta-
ti affidati a un tribunale’. .

Secondo alcuni il termine prosbul deriverebbe
dal greco pros boulén con il significato di: “per il

' CI Mishna, Shevi‘it, 1X, 3.

61




giudizio”, mentre altri ipotizzano che sia un’abbre-
viazione dell’espressione greca pros boulén bou-
leuton: «dinanzi all'assemblea dei consiglieri»"". In
ogni caso il Talmud lo spiega come «vantaggio sia
per iricchi sia per i poveri»'®. 1l testo del prosbul & il
seguente:

Dichiaro dinanzi a voi, giudici tal dei tali, di tale e tale
luogo, che riguardo a qualsiasi debito che mi & dovuto,
io posso recuperare qualsiasi denaro che mi ¢ dovuto
dalla tale e tale persona, in qualunque momento lo de-
sideri®.

11 prosbul deve essere firmato da testimoni o dai
giudici del tribunale dinanzi al quale la dichiarazio-
ne viene fatta e, secondo la tradizione, puo essere
scritto solo se il debitore possiede proprieta che ga-
rantiscono la restituzione. Tuttavia abbiamo testi-
monianze di rabbini molto indulgenti nei confronti
di questa regola che permettono di scrivere un pro-
sbul anche quando il debitore possiede una quantita
minuscola di terra o di beni come un vaso da fiori o
il fusto di un albero, cosi come si permette al credi-
tore di trasferire temporaneamente al debitore una
piccola parte di terra affinché il prosbul possa essere
redatto. E una chiara attenzione a far si che tale
istituzione non agevoli soli i benestanti, ma vada a
favore anche dei meno abbienti cercando, nei limiti

" Cf [A. Ro] Prosbul, in Encyclopaedia Judaica, X111, 1181-1182.
" Talmud Babilonese, Ghittin, 37a.

" Ihid., 36a.

* Ibid., 37a.

62

del possibile, un ragionevole equilibrio fra nuove
esigenze e fedelta alla Tora nell'interesse del bene di
tutti.

Lutilizzo del prosbul diminuisce col passare dei
secoli: sia per I'accentuarsi della diaspora che per il
progressivo mutare del contesto socioeconomico,
elementi che, inevitabilmente, rimettono in discus-
sione la prassi tradizionale’'. Nel medioevo la scelta
di ricorrere al prosbul appare come un fenomeno ra-
ro: solo qualcuno la pratica ancora®, ed ¢ ragione-
vole ipotizzare che il moderno sistema di prestito
bancario abbia contribuito a non renderla pit ne-
cessaria.

In ogni caso lo spirito che ha portato la tradizio-
ne in questa direzione non viene meno: I'attenzione
al bene comune e alla tutela degli interessi dei pit
deboli rimangono valori da custodire, praticare e
trasmettere in ogni tempo ricercando la forma e la
modalita migliore.

¥ Relativamente all'evoluzione storica post-biblica fino ai giorni nostri, cf L.
SESTIERL, Gli ebrei nella storia di tre millenni, Carucci, Roma 1980, pp. 83-152.
* CI [A. Ro] Prosbul, in Encyclopacdia Judaica, X111, 1181-1182.

63




L'esperienza contemporanea

Il nostro secolo registra l'affermarsi delle correnti
sioniste, sia religiose sia laiche rinate nel 1800 nel
contesto della haskala, T'illuminismo ebraico, e il ri-
torno degli ebrei nella terra di Israele con la fonda-
zione dello Stato omonimo nel 1948'

Gli insediamenti agricoli e la redenzione sionista
della terra pongono problemi pratici per i coloni pri-
ma, e i residenti israeliani poi, rispetto all'osservan-
za dei precetti sabbatici relativi alla terra che, come
abbiamo visto, sono connessi alla presenza ebraica
sulla medesima. Secondo la tradizione rabbinica &
l'abitare questa terra, vivendo secondo gli insegna-
menti della Tord, che rende la stessa “santa”, pertan-
to il ritorno nella terra dei padri pone per I'ebreo una
domanda religiosa strettamente legata alla prassi’,

Poco prima del 1889, anno corrispondente alla
scadenza del riposo sabbatico, in un periodo in cui
le prime migrazioni ebraiche in Palestina sono gia

" Un interessante saggio al riguardo ¢ il seguente: F. COEN, Israele: 50 anni di
speranza, Marietti, Genova 1998,

* Su questo argomento si puo vedere la seguente raccolta di saggi attenta, tra
T'altro, al dialogo cristiano-ebraico: R, FonTANA, Gerusalemme e dintorni, CCE)
- Ratisbonne, Jerusalem 1996,

65




un dato di fatto significativo, fra i rabbini pitt emi-
nenti di quella generazione si discute sul fatto se sia
lecito o meno istituire una vendita formale di tutti
campi e delle vigne possedute dagli ebrei ai non
ebrei con lo scopo di permettere la lavorazione del-
la terra. In quell'occasione, Rabbi Isaac Elchanan
Spektor di Kovno decide di emanare la seguente di-
chiarazione che permette la transazione richiesta in
un momento particolarmente delicato e difficile del
ritorno nella terra di Israele:

Mi & stato chiesto alcuni mesi fa di esprimere la mia opi-
nione riguardo ai coloni ebrei che vivono del prodotto
dei campi e delle vigne nella nostra Terra Santa, avvici-
nandosi l'anno della shemitta [remissione, nel senso di
anno sabbatico] nel 1889. Se non troviamo un hetter
[esenzione, autorizzazione rabbinica] & possibile che la
terra divenga desolata e le colonie si trasformino in terre
selvatiche, Dio non voglia. Centinaia di anime ne saran-
no colpite. Sebbene io sia molto preoccupato e molto de-
bole, trovo tuttavia necessario trattare questo importante
problema, e permettere il lavoro nei campi, vendendoli ai
musulmani per un periodo di due anni soltanto. Dopo
quel periodo le vigne e i campi torneranno ai proprietari;
e la vendita deve essere fatta ai musulmani soltanto e de-
ve avere luogo durante la prossima estate. Con l'aiuto di
Dio, ho preparato uno speciale opuscolo su questo argo-
mento, ma in pratica non ho mai emanato un hetter, per-
ché non voglio essere solo in questa nuova materia, com’e
sempre mia consuetudine in tali cose.

Ma ora che ho ricevuto una lettera che mi informa che
i miei buoni amici, i rabbini R. Israel Joshua di Kutna,
R. Samuel Mohilewer di Bialystok e R. Samuel Zanwil
di Varsavia hanno prestato la dovuta considerazione a

606

questo problema emanando un hetter; e aspettano la
mia approvazione, sono grandemente compiaciuto nel
vedere che non sono solo ad alfrontare questo grande
problema. La mia opinione & quindi quella di seguire il
suggerimento che ho menzionato prima [vendere la
terra ai non ebrei|, ma nel caso di persone povere che
non possono affrontare I'onere di assumere lavoratori
non ebrei, si consultino con gli onorati rabbini menzio-
nati prima: e possa il Signore concederci il privilegio di
entrare gioiosamente nella nostra terra, per osservare la
mitzva [il precetto] della shemitta come [u comandato
in origine per noi e in accordo con tutte le sue norme e
regole.

Si deve affermare esplicitamente che questo hetter vale
soltanto per I'anno 5649 [1889]°, ma non per le future
shemittot [anni della remissione nel senso di anni sabba-
tici]. Sara quindi necessaria un'ulteriore riflessione, e
sara necessario un nuovo hetter; e possa il Signore aiuta-
re il suo popolo affinché non abbia bisogno di nessun
hetter e possa osservare la shemitta in accordo con la Tora
come ho pienamente spiegato, in quello speciale opu-
scolo, con l'aiuto di Dio*.

La decisione indulgente di Rabbi Spektor, che
lascia trasparire una singolare sintesi fra confronto
con la tradizione e innovazione prudente, non trova
riscontro da parte di tutti i rabbini: alcuni si oppon-
gono e la avversano. Molti dei coloni inizialmente si

"1l calendario ebraico, secondo un procedimento tradizionale, conta gli anni
a partire dalla creazione del mondo.

* RaBBI IsAAC ELCHANAN SPEKTOR, Dichiarazione citata in L. KLENICKI, La com-
prensione ebraica dell'anno sabbatico e del giubileo, in AA.Vv., L'utopia di Dio,
le sfide del giubileo biblico, Federazione delle Chiese evangeliche in
Italia/Unione italiana delle Chiese cristiane avventiste del 7° giorno, Roma
1999, pp. 60-61.

67




astengono dal lavoro durante 'anno sabbatico se-
condo la precettistica pit rigida, ma la rivolta nelle
fattorie costringe gli agricoltori ebrei ad attenersi a
quellindulgente decisione durante il successivo an-
no sabbatico del 1896.

La controversia relativa alla vendita periodica
delle terre ai musulmani si ripropone anche prima
dell’anno sabbatico del 1910: Rabbi Abraham Isaak
Kook, in quel periodo rabbino capo a Giaffa e noto
per la sua apertura e la sua tolleranza, ¢ il principa-
le sostenitore delle vendite, mentre Rabbi Jacob
David Willowsky di Safed, tradizionale centro della
mistica ebraica nella Galilea superiore, vi si oppo-
ne. Durante gli anni sabbatici successivi I'autorita
rabbinica in Israele decide di continuare ad atte-
nersi alla normativa pitt indulgente, nonostante la
continua opposizione da parte di chi preferisce inve-
ce quella pit rigida, come Rabbi Abraham Jeshajan
Karelitz di Bene-Berak, la voce piu eminente fra
quelle contrarie. Ma ¢’z anche chi tenta di percorre-
re vie nuove cercando soluzioni alternative: nel Kib-
butz’ Chafez Chajjim si & deciso di sperimentare la
coltivazione di ortaggi nell'acqua secondo il metodo
della coltura idroponica, scelta che ha riscosso qual-
che consenso come modalita per osservare le restri-
zioni durante 'anno sabbatico la cui cadenza, nella
seconda meta del XX secolo, & stata la seguente:
5712 (1951/52); 5719 (1958/59); 5726 (1965/66);

* Colonia agricola collettiva di vaste proporzioni. Caratteristica istituzione del
sionismo.

5733 (1972/73); 5740 (1979/80); 5747 (1986/87);
5754 (1993/94)°.

Al di 1a delle diverse interpretazioni, rigide o tol-
leranti, conservative o innovative, la continua ricerca
da parte della tradizione ebraica, affinché le prescri-
zioni levitiche relative alla terra di Israele trovino an-
che oggi la loro corretta applicazione, ¢ la testimo-
nianza viva e attuale sia del particolare legame di
santita con la “terra promessa” sia della coscienza
che gli ideali della Tora non devono rimanere nel
lontano regno dell'astratto, ma essere realizzati sul
suolo della terra stessa’. Tord e terra, rivelazione e
storia, devono incontrarsi come ben ricordato da
Martin Buber:

Quello che un uomo fa nella santita qui e ora non & me-
no importante né meno autentico della vita del mondo
futuro®.

° Cf [A. Ro.] Sabbatical Year and Jubilee, in Encyclopaedia Judaica, X1V, 585.
Non ¢’ corrispondenza precisa fra calendario ebraico normativo e calendario
occidentale, in quanto il primo & un calendario che si basa sia sui mesi lunari
sia sul ciclo del sole e registra il capodanno annuale in autunno, nel mese di
Tishri, corrispondente a quello di settembre-ottobre.

" Per questo motivo, l'attenzione della tradizione si & rivolta in maniera parti-
colare alle norme che riguardano la coltivazione della terra, discusse nel Tal-
mud Palestinese nei trattati relativi allordine delle “sementi”. Una versione
sintetica di tali norme in edizione bilingue ebraico-inglese & ritrovabile in The
concise Book of Mitzvoth, by the Chafetz Chayim Rabbi Y. Meir ha Kohen,
Feldheim, Jerusalem-New York 1990, pp. 276-299.

¥ M. BUBER, Il cammino dell’'uomo, Qiqajon, Magnano (BI) 1990, p. 62.

69




Nel segno della giustizia

Giunti al termine di questo percorso, seppur breve,
in “ascolto” della tradizione ebraica, e riconsideran-
do nel loro insieme i diversi aspetti che listituzione
dell'anno sabbatico e del giubileo ci hanno mostra-
to attraverso il testo biblico e la sua interpretazione
tradizionale, non possiamo che ritornare alle parole
dei maestri della Mishna con le quali abbiamo intro-
dotto la nostra riflessione:

11 mondo si regge su tre cose: sulla Tora, sul servizio di-
vino e sulle opere di bene. [...]

Per tre cose il mondo si conserva: per la giustizia, per la
verita e per la pace'.

Abbiamo, infatti, constatato che costruire una
societa a misura d'uomo significa promuovere e rea-
lizzare la giustizia alla luce della Tord, la quale & «ca-
ra al Signore pitt delle offerte del Tempio»*, e ha lo
scopo di contribuire alla realizzazione di un proget-
to di salvezza divina nella storia, di cui i precetti
sabbatici e giubilari sono un particolare segno. La

! Mishna, Avet, 1,2 e 18,
* Cf Deuteronemio Rabba, V, 3.

71

- S ——— . T

i
|
!



prospettiva della “giustizia secondo la Tora” cj ha
quindi accompagnato come chiave d; lettura per la
comprensione sia dell'anno sabbatico sia del giubi-
leo. E pertanto opportuno soffermarsi sul significa-
to e sull'importanza della giustizia nella prassi reli-
giosa ebraica attuale, che continua lestimoniare
un valore di portata universale.

La giustizia, in ebraico tzedaqa (da tzedeq), che
comprende il significato di “glustizia” oppure “cosa
giusta da fare”, & un aspetto fondamentale nella vita
dell’ebreo: costituisce infatti un mitzwa, un “precet-
to”, che la tradizione considera pari a tutti gli altri
messi insieme. L'importanza della giustizia deriva
dalla coscienza che, poiché il datore di ogni ric-
chezza & Dio, se egli la distribuisce pitt generosa-
mente ad alcuni & per dare loro la possibilita di ridi-
stribuirla attraverso la condivisione. Per questo mo-
tivo, praticare la giustizia & un dovere di tutti verso
il quale la tradizione ebraica non ha mai smesso di
esortare i suoi figli, sia ricordando loro che i doveri
sociali costituiscono il culto divino nella vita quoti-
diana, sia ribadendo che chi [i adempie diventa og-
getto della benedizione divina:

Chi dona una moneta a un povero riceve sei benedizio-
ni, chi lo conforta con parole buone ne riceve undici
Da dove si impara?

[Nel primo caso| dal verso: «Dividj il tuo pane con chi
ha fame, introduci in casa tua i poveri derelitti, rivesti il
nudo che incontri, non ignorare chi é carne della tua
carne. Allora risplendera Ia luce come laurora, la tua
guarigione presto germogliera, la tua bonta procedera

2

davanti a te, la gloria divina ti accogliera. Allora invo-
cherai il Santo ed Egli ti esaudira. 1.0 implorerai ed Egli
ti dira: “Eccomi”» (Is 58, 7-9).

[Nel secondo caso] dal verso: «Offri all'affamato la tua
generosita e sazia la persona afflitta; allora risplendera
da mezzo alle tenebre la tua luce, e la tua oscurita si tra-
sformera in un meriggio. Il Signore ti guidera sempre, ti
saziera durante 'arsura, consolidera la tua salute, sarai
come un giardino irrigato, come una sorgente le cui ac-
que non cessano mai. Saranno da te riedificate antiche
rovine» (Is 58, 10-12)°,

La tzedaga & molto piut dellelemosina praticata
in nome della compassione per 'nomo: & un “atto di
giustizia” — compiuto indipendentemente dai pro-
pri sentimenti per il destinatario (o i destinatari) —
grazie al quale si collabora con Dio a un’equa distri-
buzione delle ricchezze. Per osservare tale precetto
ciascuno deve destinare una percentuale del proprio
reddito in giustizia sociale. Si puo dire che, in que-
sto modo, si “restituisce” a Dio cio che ¢ gia suo at-
traverso la solidarieta col povero che, a sua volta, ha
l'obbligo di praticare la giustizia condividendo con
altri poveri quanto ha ricevuto, attuando quindi un
gesto di solidarieta che lo rende cosciente del fatto
che e sempre qualcuno che sta peggio di lui. Tale
prassi, dalla quale quindi nessuno & esentato, ¢ luo-
go della presenza di Dio nella storia poiché, come
ricorda la tradizione, ogni volta che un uomo agisce

* Talmud Babilonese, Bava Batra, 9b. Traduzione italiana in I racconti del Tal-
mud, a cura di G. Laras, Red Edizioni, Como 1998, p. 22.

73



per la giustizia praticando la tzedaqa, la Shekina, la
“Presenza divina”, si posa su di lui".

Riguardo poi le modalita di attuazione, & impor-
tante ricordare che in ogni gesto di giustizia sociale
latteggiamento e il metodo sono pitt importanti
della somma donata: chi riceve non deve sentirsi
umiliato; pertanto & preferibile che chi dona resti
nell'anonimato oppure trovi il modo di mettere a
suo agio il ricevente. C’era una vecchia usanza in
Gerusalemme, secondo la quale, all'ora di cena, ve-
niva apposta una “bandierina” sulla porta dell’abita-
zione per indicare che in casa si stava mangiando, e
i poveri di tutta la citta potevano liberamente entra-
re € cenare come ospiti in famiglia. Considerare il
povero come ospite significa, infatti, metterlo a suo
agio senza compromettere la sua dignita’.

Lattenzione a far si che donatore e destinatario
non possano incontrarsi, ha portato all'usanza di te-
nere in casa, o in sinagoga, appositi contenitori ove
poter versare anonimamente delle offerte. A questo
proposito, percorrendo le vie principali nel quartie-
re religioso di Mea Shearim a Gerusalemime, si pos-
sono notare dei carrettini per la raccolta anonima
delle offerte, che servono a garantire alle famiglie
pitt bisognose il necessario per i pasti del Sabato, il
giorno settimanale di festa. Un’altra usanza & inoltre

P CIN. AMSEL, Tzedakah: More than Charity, in The Jewish Encyclopedia of Mo-
ral and Ethical Issues, pp. 207-302: A. BARTH, Zedaka e Mishpat, in T problemi
eterni dell’Ebraismo della nostra generazione, Ed. Scuola Superiore di Studi
Ebraici, “Fondazione Sally Mayer”, Milano 5740/1980, pp. 243-260.

PCEL. cit.

74

quella di aprire degli appositi conti correnti bancari
nei quali, prima di versare il denaro nel conto cor-
rente personale, si deposita una percentuale che vie-
ne poi devoluta a favore delle necessita dei meno
abbienti. Tuttavia, Maimonide ha sottolineato che il
livello pitt alto di giustizia consiste nel dare alla per-
sona bisognosa un lavoro o un prestito: il lavoro, in-
fatti, permette di ricevere dignitosamente il neces-
sario per vivere, contribuendo al bene della societa,
mentre la concessione di un prestito & segno di fi-
ducia da parte di chi lo concede nei confronti di chi
deve renderlo che, se particolarmente indigente, ha
diritto a una restituzione senza interessi’.

Ma quali sono i confini della tzedaga compresa
come giustizia sociale?

La tradizione ebraica, pur riconoscendo alcune
priorita nei confronti dei famigliari e degli apparte-
nenti al proprio popolo’, sottolinea che la giustizia
sociale va comunque esercitata, nei limiti del possi-
bile, verso chiunque, poiché l'obiettivo non & solo
quello di migliorare un singolo gruppo ma di “perfe-
zionare il mondo™®,

E evidente che una scelta di questo tipo & in con-
trasto con I'egoismo umano: va contro corrente ri-

*CEL. cit.

"L poveri di Tsraele hanno una priorita speciale, perché Gerusalemme & consi-
derata la citta natia. A questo proposito vale la pena ricordare Iistituzione del
Keren Kajemet LeJsra’el, il “Fondo Nazionale Ebraico”, al quale gli ebrei di tut-
to il mondo partecipano e che, oltre a promuovere lo sviluppo dello Stato di
Israele, sostiene iniziative di solidarieta a favore degli ebrei meno abbienti che
ritornano nella terra dei padri.

" CEN. AmseL, Tzedakah: More than Charity, cit.; A. BARTH, Zedaka e Mishpat, cit.

75




spetto alla mentalita comune, richiedendo una vera
e propria inversione di tendenza. Il nesso fra le pre-
scrizioni sabbatiche e giubilari e I'universale condi-
visione dei beni terreni nella giustizia, beni che
comprendono anche il dono della liberta (cf Lv 25,
1-13), ci riporta pertanto alla dinamica che deve
animare ogni scelta «per la vita» (cf Dt 30, 19-20),
cioe alla teshuva, alla conversione, che & “ritorno” a
Dio e alla sua giustizia, affinché egli possa “entrare”
nel mondo che & suo, ma che ha voluto lasciare nel-
le mani degli womini. E questa infatti «'opportunita
sovrumana» del «genere umano»®.

¢ Cf M. BuBer, Il cammino dell’'vomo, Qiqajon, Magnano (BI) 1990, pp. 63-64.

76

Glossario

Diaspora: termine greco che designa la “dispersione”
degli ebrei nel mondo greco-romano in seguito alla
distruzione di Gerusalemme nel 70 e.v. per mano di
Tito. Indica quindi I'insieme degli ebrei non residen-
ti in Palestina. La parola greca traduce termini ebrai-
ci che hanno il significato di “esilio” (si veda la voce
Galut).

Galut: designa l'esilio che, nell'epoca biblica, & interpre-
tato sia come segno di lontananza da Dio sia come
opportunita di pentimento e redenzione, mentre nel
giudaismo post-biblico, che lo riconsidera nell’'oriz-
zonte dell'accentuarsi della diaspora dopo il 70 e.v., &
riletto anche come provvidenziale testimonianza del
monoteismo ebraico fra le Nazioni.

Haggada (pl. Haggadot): “racconto”. Indica un genere
letterario tipico del giudaismo rabbinico consistente
in una vasta produzione di racconti, parabole, pro-
verbi, preghiere, discussioni, interpretazioni bibliche
ecc., a scopo edificante e privo del valore normativo
proprio della halaka.

Halaka (pl. Halakot): “via”, “norma di comportamento”,
“precetto”. Costituisce la parte normativa della Tra-
dizione e sta alla base dell’'ortoprassi ebraica. Dopo
I'epoca talmudica le halakot sono state oggetto di

7

e L




una codificazione sistematica. Tra i vari codici quel-
lo diJ. Caro, Shulchan ‘Aruk (“Tavola apparecchiata”,
1564), rappresenta tuttora il testo normativo.

Jhwh: vedi Tetragramma.

Jom Kippur: “giorno dell’Espiazione” o, meglio, “del
Perdono”, antico rituale di perdono dei peccati de-
scritto in Lv 16, 1 ss,

Kibbutz (pl. Kibbutzim): “riunione”, “collettivita”. For-
ma prevalente di insediamento agricolo in terra di
Israele a partire dal ritorno dei primi pionieri agli ini-
zi del 1900. 11 modello & quello collettivistico carat-
terizzato dalla mancanza della proprieta privata e
delle classi sociali.

Mekilta: di Rabbi Ishmael (11 secolo e.v.), midrash su va-
rie sezioni del libro dell’Esodo.

Midrash (pl. Midrashim): dalla radice darash, “cercare-
investigare”. Il termine indica sia il tradizionale me-
todo di esegesi biblica rabbinica, sia le opere che ne

contengono l'applicazione, sia il genere letterario di
tali opere.

Mishna: “ripetizione-insegnamento”. Raccolta (la cui
compilazione & tradizionalmente attribuita a Jeuda
ha-Nasi, sec. II-I11 e.v.) delle interpretazioni, soprat-
tutto di carattere giuridico e normativo, della Tora
sia scritta sia orale. E divisa in sei ordini per com-
plessivi 63 trattati.

Mitzwa (pl. Mitzwot): “norma”, “precetto”, “insegna-
mento”.

Pesach: “Pasqua”.

78

Qabbala: “ricezione”, “tradizione”. Con questo termine
¢ designato il complesso delle dottrine esoteriche e
mistiche dell’ebraismo.

Rosh ha-shana: “Capodanno”.

Seder: “ordine”, & cosi chiamata la cena rituale che ha
luogo durante la celebrazione della Pasqua ebraica.

Seler Tora: “libro della Tora”.
Shabbat: “sabato”.

Shavu‘ot: “settimane”. Festa in cui si celebra la rivela-
zione della Tora sul monte Sinai.

Shekina: da shakan, “dimorare”. “Divina immanenza”.
Designa la “presenza” del Signore presso il suo po-
polo.

Shema'‘ Jishra’el: letteralmente “Ascolta Israele”. E con-
siderata la professione di fede dell'ebraismo ed & for-
mata da tre passi della Tora (Dt 6, 4-9; Dt 11, 13-21;
Nm 15, 37-41).

Shofar: corno di montone citato per la prima volta in Es
19, 16 durante la teofania del Sinai. Usato in origine
nella liturgia del Tempio, ricorre oggi in quella sina-
gogale durante i giorni di Capodanno e dell'Espia-
zione. Secondo la Tradizione il suo suono annuncera
l'arrivo del messia.

Sifre: “libri”; midrash sul libro dei Numeri e sul Deute-
ronomio.

Sionismo: movimento di ritorno in terra di Israele nelle
sue espressioni sia religiose sia secolarizzate.

79




Sukkot: “capanne”. Festa in cui si celebra il soggiorno di
Israele nel deserto dopo la fuga dall’Egitto.

Talmud: dalla radice lamad, “studiare”. Raccolta della
Mishna e dei suoi commenti (Ghemara) non estesi
pero a tutti i trattati. Esistono due Talmud: quello pa-
lestinese (risalente all'inizio del sec. V e.v.) costituito
da 39 trattati, e quello babilonese (sec. V-Vl e.v.), as-
sai pitt diffuso, costituito da 36 trattati. La Mishna ¢
scritta in ebraico mentre la Ghemara in aramaico.

TaNaK: sigla/acrostico con cui si indica la tripartizione
del canone biblico ebraico: Tora (Pentateuco), Ne-
vi‘im (Profeti), Ketuvim (Scritti).

Tannaita (pl. Tannaiti): dall’aramaico tene, “imparare-
studiare”. Termine che indica i rabbini che vissero
fra il primo e il terzo secolo dell’era volgare, i loro
successori sono gli Amorrei.

Targum: traduzione aramaica delle Scritture ebraiche.
Spesso si tratta di una parafrasi che modifica, arric-
chisce e commenta il testo originale.

Tefilla: preghiera pubblica che di solito & recitata in si-
nagoga.

Tetragramma: indica le quattro consonanti ebraiche del
Nome di Dio, Jhwh, che gli ebrei non pronunziano
per rispettarne la trascendenza.

Tora: “insegnamento” rivelato, assai meno bene “legge”
(che invece attraverso il greco nomos prevalse defini-
tivamente nell'uso), indica in senso ristretto il Penta-
teuco, i “cinque libri” di Mose; in senso pitt ampio
l'intero canone biblico e 'intero corpus della legisla-
zione tradizionale ebraica.

80

Tosefta: “aggiunta”, raccolta redatta all'inizio del sec. 11T
e.v. di parte del materiale non confluito nella Mishna.
La raccolta non ha valore canonico.

Zakar: “ricordare”, dalla stessa radice derivano i termini
che significano “memoria” e “memoriale”.

81




‘aleF
BeT
GiMeL
DaleT

Waw
ZaiN
CheT
TeT
JoD
KaF
LaMeD
MeM
NulN
SaMeKH
‘aJiN
Pe
TZaDe
QoF
ReSH
SiN
ShiN
TaU

Translitterazione
dell’alfabeto ebraico

B (con DaGeSH), V (senza DaGeSH)

G

D

H (se all'inizio o all'interno di una parola,
se finale la vocale precedente prende l'ac-
cento, es.: ToRa. Fanno eccezione i nomi
propri, es.: SaRall)

%%

Z

CH

T

J
K (con DaGeSH) KH (senza DaGeSH)

L
M
N
S

P (con DaGeSH) F (senza DaGeSH)
TZ

Q

R

S

SH

T

Le vocali, comprese quelle dello SHeWa mobile, sono trascritte sen-
za la segnalazione della lunghezza.
1 titoli delle opere citate, se gia translitterati, non vengono modilicati.

83




Note bibliografiche essenziali

[A. Ro] Proshul, in Encyclopaedia Judaica, X111, 1181-1182.

AA.VV., Sabbatical Year and Jubilee, in Encyclopaedia Ju-
daica, X1V, 574-585.

AMSEL N., Tzedakah: More than Charity, in The Jewish
Encyclopedia of Moral and Ethical Issues, pp. 297-302.

BARTH A., Zedaka e Mishpat, in I problemi eterni dell’E-
braismo della nostra generazione, Ed. Scuola Superio-
re di Studi Ebraici, “Fondazione Sally Mayer”, Mila-
no 5740/1980, pp. 243-260.

Buser M., Il cammino dell'uomo, Qiqajon, Magnano (BI)
1990.

DE BENEDETTI P, Cio che tarda avverra, Qigajon, Magna-
no (BI) 1992.

FONTANA R., Gerusalemme e dintorni, CCE] - Ratisbonne,
Jerusalem 1996.

Il Talmud, a cura di A. Cohen, Laterza, Bari 1986°.

I'racconti del Talmud, a cura di G. Laras, Red Edizioni,
Como 1998.

KLENICKI L., La comprensione ebraica dell’anno sabbatico e
del giubileo, in AA.VV., L'utopia di Dio, le sfide del giu-
bileo biblico, Federazione delle Chiese evangeliche in
Italia/Unione italiana delle Chiese cristiane avventi-
ste del 7° giorno, Roma 1999, pp. 51-62.

85




Korciowski E., I libri dei Profeti e la Torah oggi, Marietti, 2
Genova 1992, Indice

Ip., Anno sabbatico e Giubileo, in «Sefer, Studi Fatti Ri-
cerche» 22 (1999/85) 4-8.

Lartes D., Nuovo commento alla Tora, Carucci, Roma
1986.

PeLi PH., La Torah oggi, Marietti, Genova 19809.
SESTIERI L., Gli ebrei nella storia di tre millenni, Carucci,

Roma 1980. | Premessa . ... ..o e Pag.
The concise Book of Mitzvoth, by the Chafetz Chayim Itroduzione .........seciiiesssersens » 7
Rabbi Y. Meir ha Kohen, Feldheim, Jerusalem-New
York 1990. TTESTIBIBLICT .. .......coovvvenn... » 13
- LORIZZONTE SABBATICO ............ » 23
T’ANNO SABBATICO . ... ... » 27
Hiriposoidella terea cossusanvissesmnavs » 28
La liberazione degli schiavi ............. » 31
La cancellazione dei debiti . ............. » 34
LCANNO GIUBILARE . ... ... » 37
I La proclamazione della liberta per tutti . ... » 38
Ritorno alla propria terra e alla propria
175111141 RSP S R » o 40
Nell'orizzonte della teshuva . ............ » o 42
Nell'attesa del riscatto definitivo .. .. ... .. » o 47
Giubileo come meta ideale? .. ........... » 50
LE CONCESSIONI RABBINICHE
POSTEBIBLICHE wossnsssessssanssaess » 55
. Lattenuazione di molti divieti ........... » 56
| 86 87
| |




Listituzione del proshul . . ..

LESPERIENZA CONTEMPORANEA . . ...

NEL SEGNO DELLA GIUSTIZIA ........

Glossario . . . . . R

Translitterazione dell’alfabeto ebraico . . . . ..

Note bibliografiche essenziali

88

»

»

»

60

65

71

77

83
85

Tradizioni ebraiche

ALBERTO CASTALDIR

in Italia

Alberto Castaldini

Tradizioni ebraiche
in Italia

pp- 208 - L. 27.000

ANCORA

Un affascinante viaggio nella memoria delle co-
munita ebraiche italiane, alla scoperta di un anti-
co patrimonio di conoscenze. Secoli di civilta
ebraica della penisola sono testimoniati dalle
usanze, dalle credenze, dalle parlate del ghetto, da
un’esistenza individuale e collettiva scandita nei
propri ritmi quotidiani da una profonda religio-
sita. Dai riti nella sinagoga ai piatti tipici della cu-
cina ebraica, dalle feste annuali al ciclo della vita:
pagina dopo pagina il volume fornisce un’ampia
panoramica delle espressioni secolari dell’ebrai-
smo nel nostro Paese. Con la speranza che questo
studio possa favorire il dialogo tra le diversi reli-
gioni.

ANCORA




Adriana Bora Madia
Fiorenza Monti Amoroso

Ebreo
fratello nostro...

pp- 248 - L. 20.000

ANCORA

«Al fondo di questo libro c’e un'intuizione grande e
profonda: far conoscere e amare I'ebraismo partendo
dalla conoscenza dei testi e delle tradizioni del po-
polo ebraico e, insieme, mettere in luce i rapporti tra
ebraismo e cristianesimo» (dalla presentazione del
card. Martini).

«la conoscenza reciproca tra cristiani ed ebrei & il
primo passo di riavvicinamento dopo secoli di di-
stanza e di indifferenza, di sofferenza e di disprezzo»
(Nathan Ben Horin, incaricato dei rapporti di Israele
con il Vaticano).

Questo libro, unico nel suo genere, presenta tutto
cio che un cristiano deve sapere per conoscere i va-
lori della fede e della vita di Israele, le ricchezze spi-
rituali dell’ebraismo, l'identita degli ebrei di ieri e di
oggi. E anche la riscoperta delle radici ebraiche del
cristianesimo.

Un’opera scritta con stile vivace, destinata sia agli

adulti sia ai ragazzi.

ANCORA

Antonio Gaspari

Antonio Gaspari
Nascosti in convento

e

Ineredibily

\;r
i

Incredibili storie di ebrei
salvati dalla deportazione
(Ttalia 1943-45)

pp. 144 - L. 20.000

«A Gerusalemme, nel viale che unisce la citta alla
collina di Yad Vashem, ogni albero reca un nome. E
il viale dei Giusti. Certi sono nomi ben conosciu-
ti, altri sono significativi solo in un certo paese o
noti soltanto ai beneficati. Sono i nomi dei “Giusti
tra le nazioni” — non-ebrei che rischiando la vita
hanno salvato ebrei dai campi di sterminio —. Fra i
Giusti tantissimi sono preti o religiosi che salvaro-
no la vita a famiglie nascoste nei loro conventi,
improbabili e impensabili nascondigli» (dalla Pre-
sentazione di Liana Millu). Questo libro racconta
fatti che hanno dell'incredibile e raccoglie testi-
monianze inedite che rivelano storie nascoste fat-
te di solidarieta cristiana e di coraggio. Un piccolo
contributo alla ricerca della verita storica su que-
sto travagliato periodo.

ANCORA




Un pensiero UN PENSIERO |

. AL GIORNO
al giorno PER VIVERE

_ e 1L GIUBILEQ
per vivere il giubileo

pp. 368 - L. 20.000

Vivere a Roma durante tutto il Duemila.
Partecipare a ogni celebrazione giubilare.
Fisicamente & impossibile,

€ invece possibile spiritualmente.

Grazie a questo sussidio ogni cristiano

puo vivere il Giubileo come tempo di grazia
sentendosi in comunione, giorno dopo giorno,
con le celebrazioni previste

dal Calendario dell'’Anno Santo.

Un vero pellegrinaggio nel tempo verso l'eternita.

ANCORA

Pino Stancari

A d.l Pino Stancari
un pellegrino | passi
il di un pellegrino

I Canti delle ascensioni
(Salmi 120-134)

Collana «Le Ancore»

LANCORA

L7 | pp.128-L.17.000

Trasformare i passi inquieti del nomade che vive
in ciascuno di noi, nei passi di un pellegrino in-
camminato verso la terra promessa: ¢ lo scopo di
queste pagine, che commentano i Canti delle
ascensioni, i Salmi che accompagnavano — con le
note del desiderio, della gioia, della nostalgia — il
pellegrino che saliva alla Citta santa.

Il viaggio verso Gerusalemme & metafora della vi-
ta in cerca di senso, dell'itinerario dell"uomo verso
Dio. L'autore, grazie a una profonda conoscenza
della Scrittura, attualizza questi salmi facendoli
diventare preghiera, canto e lode.

ANCORA




Graziella Merlatti
Etty Hillesum

Un cuore pensante

Collana «Testimoni
del nostro tempo»

pp. 160 - L. 20.000

11 30 novembre 1943 in una camera a gas di Au-
schwitz muore, a 29 anni, I'ebrea olandese Etty Hil-
lesum. Ci ha lasciato un diario e delle lettere: pagi-
ne di una intensita sconvolgente.

Donna fragile e tormentata, intellettuale inquieta,
amante libera e appassionata, inguaribilmente ot-
timista, ebrea non praticante, solidale con la soffe-
renza del suo popolo, sa opporre il suo smisurato
e disarmato amore all'odio distruttore. Percorren-
do un itinerario tortuoso e misterioso raggiunge le
vette della mistica.

Questo libro presenta il profilo biografico di Etty,
collocandola nel suo contesto, e offrendo preziose
chiavi di lettura per chi vuol accostarsi ai suoi
scritti o li ha gia letti.

ANCORA




