
1 
 

LE DINAMICHE DEL RITORNO A DIO (TESUVAH) e DEL PERDONO FRATERNO 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

Conferenza per l’Associazione Culturale “Città di Dio” 

Monte Mesma (NO) – 22 maggio 2022 

 

 

Nella tradizione ebraica l’esperienza del perdono divino è strettamente legata alla teshuvah, cioè al 

ritorno a Dio compreso come Padre/Madre la cui misericordia è illimitata1. Tale ritorno implica non 

solo il rapporto diretto fra il credente e Dio ma comprende anche i rapporti interpersonali, in quanto 

l’amore verso Dio e quello verso il prossimo sono inscindibilmente legati2. Tutto ciò si colloca 

nell’orizzonte di un’esperienza religiosa fondata sulla convinzione che la chesed di Dio, cioè il Suo 

amore incondizionato che comprende anche la misericordia, sia immensamente superiore alla Sua 

giustizia, convinzione che si radica nella rivelazione biblica e viene ripresa e ribadita nelle fonti 

rabbiniche. Pertanto, fare teshuvah significa sperimentare la chesed divina attraverso un processo 

relazionale che comprende sia il rapporto diretto con Dio che i rapporti interpersonali, attraverso i 

quali testimoniamo la qualità della nostra fede in prospettiva storica. 

Ripartendo quindi dai presupposti che dovrebbero orientare la teshuvah cercheremo di riflettere 

sull’importanza e il valore di tale “ritorno” e ci soffermeremo sull’importanza del perdono fraterno, 

il quale costituisce la condizione per sperimentare pienamente l’amore misericordioso di Dio; infine 

vedremo in che modo tali dinamiche caratterizzano la liturgia annuale di Kippur, il giorno solenne 

nel quale l’ebraismo vive, sia a livello individuale che comunitario, l’esperienza della 

paterna/materna misericordia divina. 

 

 

Presupposti della teshuvah 

 

La tradizione insegna che la Torah, cioè l’insegnamento rivelato al Sinai3, si apre e si conclude con 

un gesto di misericordia divina nei confronti dell’umanità: dopo il primo peccato4, narrato nel terzo 

capitolo della Genesi, il Signore intreccia delle tuniche di pelle per coprire la nudità che mette a 

disagio la prima coppia umana (cf. Gen 3,21), mentre nelle narrazioni conclusive si precisa che Dio 

stesso seppellisce Mosè che muore solo sul Monte Nebo (cf. Dt 34,5-6) dopo aver raccolto il suo 

spirito vitale attraverso un bacio amoroso5. Se poi prendiamo in considerazione le Dieci Parole 

(Comandamenti), abbiamo l’attestazione di quanto la misericordia divina sia più abbondante 

rispetto la giustizia: 

 

 
1 In molte narrazioni del canone biblico ebraico l’amore di Dio e la Sua sollecitudine per l’umanità sono paragonati sia 

ad atteggiamenti paterni che materni, caratteristica che trova un particolare sviluppo nella Qabbalah, la tradizione 

mistica, che considera gli aspetti maschili e femminili di Dio sia a livello di relazioni intra-divine che in rapporto alla 

storia. Si può vedere al riguardo: G. Scholem, La figura mistica della divinità, Adelphi, Milano 2010, in particolare il 

capitolo sulla Shekhinah come componente femminile della divinità, pp.123-172. 
2 Riguardo tale aspetto rimando a: E. L. Bartolini, Amore per Dio e amore per il prossimo, un binomio inscindibile nella 

tradizione ebraica in Dio è amore, Paoline, Milano 2006, pp. 9-34. 
3 Per Torah la tradizione ebraica intende sia la rivelazione scritta (Pentateuco) che la tradizione orale, fissatasi nelle 

fonti rabbiniche dopo la caduta del Tempio ad opera dei Romani nel 70 dell’era attuale. 
4 Nella tradizione ebraica non esiste l’idea di “peccato originale”, in quanto si ritiene che il mistero del male sia 

originario e la possibilità di poter comprendere la differenza fra bene e male sia connessa all’esperienza della 

trasgressione. Riguardo tale aspetto rimando a: E.L. Bartolini De Angeli, La relazione originaria: ad immagine di Dio 

come coppia secondo le fonti della tradizione ebraica in Il dramma dell’inizio. L’origine dell’uomo nelle religioni, a c. 

di S. Petrosino, Jaka Book e l’Università Cattolica del Sacro Cuore, Milano 2017, pp. 45-66. 
5 Cf. Devarim Rabbah II e XI. 



2 
 

Non avrai altri dei al Mio cospetto. Non ti farai alcuna scultura né immagine qualsiasi di tutto quanto 

esiste in cielo al di sopra o in terra al di sotto o nelle acque al di sotto della terra. Non ti prostrare 

loro e non adorarli poiché Io, il Signore tuo Dio, sono un Dio geloso che punisce il peccato dei padri 

sui figli fino alla terza e alla quarta generazione per coloro che Mi odiano. E che uso misericordia 

fino alla millesima generazione per coloro che Mi amano e che osservano i Miei precetti (Es 20,3-6; 

cf. Dt 5,7-9) 

 

È evidente che il rapporto fra misericordia e giustizia è nell’ordine di mille a quattro, modalità 

narrativa tipicamente semitica per indicare un amore divino incondizionato e infinito rispetto ad una 

giustizia limitata. Tale rapporto viene significamente ribadito nel momento in cui Dio si mostra di 

spalle a Mosè che ha ottenuto il perdono per il tutto il popolo dopo il peccato del vitello d’oro: 

 
Passò il Signore davanti a lui (a Mosè) e proclamò queste parole: il Signore è il Signore, Dio di 

misericordia, longanime, tardivo nella collera, pieno di bontà/misericordia e verità (Es 34,6). 

 

La tradizione insegna che in questa occasione il Signore rivelò a Mosè i Suoi 13 attributi di 

misericordia6, che ancora oggi vengono ricordati in diversi momenti solenni della liturgia ebraica e 

in particolare in quella di Kippur. 

La sovrabbondanza di misericordia rispetto la giustizia è inoltre significativamente simboleggiata 

nei colori del tallit, lo scialle per la preghiera: il colore prevalente è il bianco, che rappresenta la 

misericordia, mentre le strisce azzurre – o blu scuro – nella parte bassa e alta dei due lati più lunghi 

rappresentano la giustizia. Pertanto, avvolgendosi nel tallit, si dovrebbe avere la percezione 

dell’abbraccio amoroso di un Padre sempre pronto ad accogliere i figli, anche quando sbagliano, 

come ricordato dalla seguente parabola rabbinica: 

 
Il figlio di un re [il re è Dio] aveva preso una cattiva strada. Il re gli inviò il suo precettore con questo 

messaggio: «Ritorna figlio mio». Ma il figlio gli fece rispondere: «Con che faccia posso tornare? Mi 

vergogno a comparirti dinanzi». Ma il Padre allora gli mandò a dire: «Può un figlio vergognarsi di 

tornare da suo Padre? E se tu torni, non torni da tuo Padre?»7. 

 

Ed è sempre la tradizione a ricordarci che le viscere (rechem), cioè il grembo materno di Dio, sono 

viscere di misericordia capaci di accogliere il peccatore pentito ma, soprattutto, di suscitare il suo 

pentimento, come ci ricorda il libro delle Lamentazioni: «Facci ritornare a Te, o Dio, e noi 

ritorneremo» (Lam 5,21); per questo dobbiamo rivolgerci a Lui come a Colui che è sempre pronto a 

fare il primo passo verso l’umanità. Un’idea analoga si trova anche nel primo capitolo del libro di 

Isaia, dove il profeta a nome di Dio ricorda al popolo i suoi numerosi peccati che hanno prodotto 

l’annuncio di un futuro esilio. Proprio in quel contesto Dio, attraverso Isaia, dice al popolo: «Su, 

venite e discutiamo dice il Signore. Anche se i vostri peccati fossero come scarlatto, diventeranno 

bianchi come neve» (Is 1,18). In altri termini: sarò Io, Dio, a farli ritornare bianchi come la neve. La 

Scrittura testimonia continui inviti alla conversione, i quali attestano un richiamo costante alla 

misericordia di Dio che diventa la condizione perché la conversione avvenga. 

L’esperienza del perdono si colloca quindi in un orizzonte affettivo e nel contesto di una relazione 

significativa fra Dio e l’umanità, nell’ambito della quale esiste la consapevolezza che il peccato 

debba essere soggetto al giudizio divino, che tuttavia non proviene da un Giudice pronto a castigare 

bensì da un Padre che desidera condannare il peccato, non il peccatore, e per questo è sempre 

pronto ad accoglierlo. E se, da una parte, tale consapevolezza deve accompagnare ogni momento 

della vita del credente, dall’altra viene vissuta in maniera particolare nei dieci giorni annuali che 

intercorrono fra il Capodanno religioso, Rosh haShanah, e il Giorno di Kippur, intervallo di tempo 

 
6 Cf. Talmud Babilonese, Rosh haShanah 17b 
7 Devarim Rabbah II,24. La tradizione cristiana ha ripreso questo testo nel Vangelo di Luca (cf. Lc 15,11-32), 

attestando la stretta connessione fra la tradizione orale ebraica e la redazione dei Vangeli. 



3 
 

nel quale il popolo ebraico vive la teshuvah, il ritorno a Dio, in maniera particolarmente solenne. 

Vediamo quindi cosa significa fare teshuvah e soprattutto quali sono le modalità per attuarla nella 

maniera più corretta. 

 

 

Importanza e valore della teshuvah 

 

Il termine ebraico teshuvah deriva dalla radice verbale shuv che comprende fondamentalmente due 

significati: “tornare” e “rispondere”. Implica pertanto un tornare, o ritornare, ad un corretto rapporto 

con Dio e con il prossimo rispondendo positivamente all’invito alla conversione. La tradizione, 

infatti, insegna che la misericordia divina è disponibile a tutti, in qualsiasi momento, a condizione 

che ci sia la volontà di accoglierla attraverso un sincero pentimento, come ricordato nel commento 

rabbinico al Deuteronomio: 

 
Le porte del pentimento sono sempre aperte, come il mare che è sempre disponibile per tutti. Così è 

la mano dell’Unico Santo [cioè di Dio], che sia benedetto, sempre aperta e disposta ad accogliere 

coloro che si pentono8. 

 

Il giorno di Kippur costituisce annualmente il momento culminante e solenne della teshuvah, 

tuttavia, tale dimensione dovrebbe costituire un atteggiamento costante, anche nel caso in cui ci 

senta lontani da Dio e dai Suoi insegnamenti. Sono numerosi gli insegnamenti e le esortazioni della 

tradizione al riguardo, come ad esempio quella contenuta in una famosa raccolta di commenti 

midrashici9: «Dio del mondo, se noi ci pentiamo Tu ci accetterai? Dio rispose: Io ho accettato il 

pentimento di Caino e non accetterò il vostro?»10. Per questo motivo si ribadisce anche che il 

pentimento è fra le sette realtà che hanno preceduto la creazione del mondo: «Sette cose/realtà 

furono create prima del mondo: la Torah, il pentimento, il Gan ‘Eden, la Gheenna, il trono di Dio, il 

Tempio, il nome del Messia»11. Come si può notare, nell’elenco il pentimento è preceduto dalla 

Torah, l’insegnamento rivelato che orienta nelle scelte fra bene e male, ed è seguito da quelli che 

rappresentano i luoghi di gioia e dannazione eterna: il Gan ‘Eden e la Gheenna. Tale successione 

narrativa tende quindi a mostrare che Dio ha provveduto ad offrire all’umanità gli strumenti per 

poter sperimentare il perdono prima ancora della creazione del mondo, e già questo costituisce una 

dimensione del Suo amore incondizionato nei confronti degli esseri umani. 

La possibilità di fare teshuvah e ritornare a Dio è strettamente connessa all’esercizio della libertà, 

quindi alla possibilità di scegliere, nella consapevolezza che ogni singola scelta ha sempre delle 

ricadute sociali che possono essere positive o negative. Per questo la tradizione insegna: «È così 

grande la conversione al bene che, per un uomo solo che si pente, egli e tutto il mondo saranno 

perdonati»12, e ancora: «Il pentimento è una grande cosa perché, se un individuo si pente, il mondo 

intero è perdonato insieme a lui»13. C’è un noto insegnamento rabbinico parallelo che viene sovente 

ripreso in occasione del Giorno della Memoria, dove si ricorda che «Chi uccide un uomo uccide il 

mondo intero e chi salva un uomo salva il mondo intero»14. Ciò che viene ribadito è che, per un 

uomo solo che si pente, tutto il mondo sarà perdonato: il rapporto è sempre “uno a tutti”. Basta un 

 
8 Devarim Rabbah II,12. 
9 Il midrash, dalla radice d-r-sh – cercare, investigare – è una modalità di interpretazione delle Scritture che cerca di 

individuare tutte le relazioni possibili all’interno del canone biblico utilizzando criteri analogici fissati dalla tradizione 

rabbinica. Costituisce innanzitutto un genere letterario individuabile già nella redazione dei testi biblici, inoltre ha 

prodotto nel tempo un corpus di scritti sia di tipo esegetico-narrativo (haggadah) che di tipo normativo (halakhah). Si 

può vedere al riguardo: G. Stemberger, Ermeneutica ebraica della Bibbia, Paideia, Brescia 2000. 
10 Pesiqta de Rav Kahana 160a. 
11 Talmud Babilonese, Pesachim 54a. 
12 Talmud Babilonese, Jomah 86a. 
13 Ibidem, ivi. 
14 Talmud Babilonese, Sanhedrin 37a. 



4 
 

gesto di salvezza, un gesto di perdono, e tutta l’umanità ne beneficia per quella relazione particolare 

che accomuna tutti gli uomini in quanto figli dell’unico Dio. Tuttavia, non basta che la misericordia 

divina sia sempre disponibile, è necessario essere capaci di riconoscerla e accoglierla; il commento 

rabbinico al Deuteronomio lo spiega attraverso la seguente parabola: 

 
Una banda di ladri era tenuta in prigione. Cosa fecero allora? Fecero un tunnel e fuggirono tutti 

eccetto uno. Quando arrivò il carceriere, cominciò a picchiarlo col manganello dicendogli: «Stupido, 

pigro! Pazzo sfortunato! Il varco era lì e tu non ti sei messo a correre?». Così nel tempo futuro 

l’Unico Santo [Dio], benedetto Egli sia, dirà ai cattivi: «La teshuvah era lì davanti a te e tu non ti sei 

pentito!»15. 

 

È singolare che nella spiegazione si usi come paradigma quello dei prigionieri in fuga. Questa 

attitudine semitica ad usare paradossi per veicolare un messaggio nasce dall’idea che le antinomie, 

le opposizioni, sono una sorta di criterio di intelligibilità, nell’orizzonte del quale tutte le situazioni 

intermedie possono svelare qualche cosa che ha a che fare con la verità. Quindi anche dei 

malviventi in fuga possono diventare l’occasione per parlare di teshuvah. Sempre riguardo ciò, nel 

trattato Pirqè Avoth della Mishnah, redazionalmente coevo ai Vangeli, si dice che «il pentimento e 

le buone azioni sono come uno scudo davanti alla punizione»16; affermazione che va intesa nel 

senso di: se pensi di meritarti una punizione da Dio perché sai di non esserti comportato 

correttamente, fai del bene, compi delle buone azioni come segno di conversione, e queste 

diventeranno una sorta di scudo, di paravento che ti assolve dalla punizione che meriteresti. Le 

buone azioni favoriscono il perdono, come ricorda Rabbi Aqiva, un grande Maestro del II secolo 

dell’era attuale: 

 
Il pentimento [cioè la teshuvah] è stato creato e la destra del Santo [Dio] è tesa per ricevere ogni 

giorno i penitenti, poiché Egli, il Santo, dice: Ritornate, figli dell’uomo (Sal 90,3). Prendi coscienza 

del potere della carità/amore incondizionato e del pentimento! Vieni e vedi. Acab, re di Israele, si è 

pentito sinceramente. Aveva rubato, violentato e ucciso. Dopo il suo pentimento non ritornò alle sue 

cattive azioni e il suo pentimento fu accettato17. 

 

I peccati di Acab erano mancanze notevoli: furto, violenza e uccisione, ma nonostante tale gravità 

riceve il perdono divino grazie ai suoi gesti di sincero pentimento. Per questo la tradizione ricorda 

che quando ci si reca da sovrano terreno si parte con le mani piene di doni e si ritorna a mani vuote, 

mentre quando si va dal Signore per chiedere perdono si arriva senza nulla, solo con le proprie 

miserie, ma si ritorna colmi di amore divino incondizionato e di misericordia18. C’è inoltre un 

commento rabbinico a Genesi che utilizza un passo delle Lamentazioni per commentare il testo 

della Creazione in riferimento al fatto che Dio, creando, ha già pensato al Messia e quindi alla 

redenzione: «Per quale motivo, dicono i Maestri, verrà il Messia? Per merito della penitenza che è 

simile all’acqua, come è detto: Versa il tuo cuore come l’acqua e sarai perdonato (Lam 2,19)»19. 

Ciò significa che il ritorno a Dio presuppone un cuore capace di essere un cuore contrito, un cuore 

di carne, come direbbero alcuni profeti, in particolare Geremia ed Ezechiele (cf. Ger 31,31-34; Ez 

11,19-20), capace di compassione e di ritorno a Dio attraverso il perdono. Ed è proprio nelle 

Lamentazioni che troviamo l’affermazione già menzionata e più volte ripetuta nei dieci giorni del 

grande esame di coscienza che segnano il periodo da Rosh haShanah a Kippur: «Facci ritornare a 

Te, o Dio, e noi ritorneremo» (Lam 5,21). Pertanto, l’uomo può fare teshuvah perché Dio gli tende 

la mano, in quanto non esiste pentimento che non sia in qualche modo favorito da Dio. 

 
15 Devarim Rabbah II,12 
16 Mishnah, Avoth IV,13. 
17 Perqé de Rabbi Eliezer, cap. 43. 
18 Cf. commenti midrashici in Pesiqta Rabbati. 
19 Bereshit Rabbah II,41. 



5 
 

Ma affinché la teshuvah possa essere completa l’esperienza del perdono non deve esaurirsi solo fra 

il credente e Dio, in quanto – secondo la rivelazione biblica – siamo stati creati a Sua immagine in 

prospettiva relazionale: la prima coppia umana (cf. Gen 1,27) infatti rappresenta simbolicamente il 

nostro essere inseriti in una rete di relazioni che ci precede e continuerà anche dopo di noi. La 

Bibbia stessa ricorda che non è bene che l’uomo rimanga solo (cf. Gen 2,18), proprio perché creato 

come essere relazionale. Per tale ragione è importante che l’esperienza della teshuvah e del perdono 

comprenda anche le relazioni umane. 

 

 

Importanza del perdono fraterno 

 

Nella tradizione ebraica l’esperienza del perdono fraterno, che dovrebbe costituire una dimensione 

costante della vita, caratterizza in maniera particolare i dieci giorni che intercorrono da Rosh 

haShananah a Kippur. Il solo digiuno di Kippur, infatti, non produce il perdono di tutti i peccati, ma 

è piuttosto il segno esterno di una riconciliazione già avvenuta. A tale proposito, la tradizione orale 

rabbinica confluita nella Mishnah e poi discussa nel Talmud sottolinea che Dio può perdonare 

direttamente solo le mancanze riguardanti il rapporto Dio-uomo, ma per quanto concerne tutto ciò 

che va a ledere il rapporto con il prossimo Dio può perdonare solo se è già avvenuta la 

riconciliazione tra le parti in causa, come precisato in questo passo della Mishnah: 

 
Jom Kippur procura il perdono solo per le trasgressioni commesse tra l’uomo e Dio; per le 

trasgressioni commesse tra uomo e uomo Jom Kippur procura il perdono solo se uno si è prima 

rappacificato con suo fratello20. 

 

Quindi, senza un precedente cammino di riconciliazione e di ritorno a Dio, tutta la liturgia del 

giorno di Kippur non può mediare completamente il perdono. Questo spiega anche perché Gesù nei 

Vangeli riprenda tutto questo insegnando: «Se dunque presenti la tua offerta all’altare e lì ti ricordi 

che tuo fratello ha qualcosa contro di te, lascia il tuo dono davanti all’altare e va prima a 

riconciliarti con tuo fratello e poi torna ad offrire il tuo dono» (Mt 5,23-24). Gesù di Nazareth non 

fa che ribadire e riproporre un insegnamento della tradizione del popolo d’Israele, già noto. 

L’orizzonte nel quale la tradizione ebraica elabora tale prospettiva è quello dell’inscindibilità fra 

l’amore verso Dio e verso il prossimo a cui esorta il libro biblico del Levitico: «Ama il prossimo 

tuo come te stesso» (Lc 19,18), esortazione che nell’originale ebraico può essere intesa anche come: 

«Ama il prossimo tuo: egli è te stesso», in quanto appartenente all’unica famiglia umana. Per tale 

ragione il prossimo va amato e perdonato anche se è un nemico (cf. Es 23,4-5; Dt 22,1-4; Lv 19,17-

18) evitando la vendetta, come ribadito anche nel Talmud a commento e radicalizzazione di quanto 

indicato nella Mishnah sopracitata: 

 
Coloro che vengono insultati, ma non rispondono con insulti, coloro che si sentono rimproverare, e 

non rimproverano, coloro che fanno [la volontà di Dio] per amore, e coloro che sono felici 

nell’afflizione; di tutti costoro la Scrittura dice: Coloro che lo amano siano come il sole quando esce 

nella sua potenza (Gdc 5,31). A chi dimentica la vendetta, i suoi peccati sono perdonati; quando 

chiede perdono lo ottiene21. 

 

È quindi a partire da questo che la tradizione rabbinica sottolinea in vari modi quanto sia importante 

vivere la teshuvah non solo nel giorno di Kippur ma in ogni giorno della propria vita. Ma proprio 

perché questa dinamica interiore possa diventare un atteggiamento continuo nei confronti della 

conversione è necessario che ci sia un momento solenne, durante l’anno, in cui questo gesto venga 

compiuto insieme, diventando una sorta di prima scintilla che dovrà poi innescare questo stesso 

 
20 Mishnah, Jomah VIII,6. 
21 Talmud Babilonese, Jomah 23a. 



6 
 

processo per tutto l’anno. Per questo motivo nei dieci giorni che separano il Capodanno religioso da 

Kippur è importante attivarsi per ottenere il perdono da parte di chi si è volontariamente o 

involontariamente offeso. Vale inoltre la pena ricordare un altro passo talmudico nel quale si 

sostiene che i penitenti «sono considerati su un piano più elevato degli stessi giusti e perfetti»22. 

Pertanto, Dio accoglie più volentieri il penitente del giusto; è paradossale, ma è una modalità 

tipicamente rabbinica per ricordare che l’uomo, in quanto essere che può sbagliare, è soggetto al 

peccato, ma nonostante questo può arrivare comunque alla salvezza perché pentirsi significa essere 

più che un giusto. Anche nei Racconti dei Chassidim, e in particolare in quelli che hanno come 

protagonista il Baal Shem Tov, il loro fondatore, questo insegnamento è spesso ripreso per 

sottolineare l’amore divino nei confronti dei peccatori23. 

 

 

Il giorno di Kippur e la sua liturgia 

 

Il momento più solenne dell’anno relativo alla teshuvah e all’esperienza del perdono è il giorno di 

Kippur, il quale è caratterizzato dalla preghiera comunitaria e da un digiuno completo di 25 ore24. Il 

fatto che alle 24 ore giornaliere se ne aggiunga una, dipende dalla tradizionale “siepe rabbinica” 

attorno ai precetti che ha la funzione di radicalizzarli e facilitarli nel miglior modo possibile: se 

anche si fosse iniziato a digiunare in ritardo, le 24 ore prescritte sarebbero assicurate25. 

Questa festa è l’unica festa dell’anno – insieme al 9 di ’Av in ricordo della caduta del Tempio nel 

70 dell’era attuale e di altre catastrofi – ad essere caratterizzata da una liturgia prevalentemente 

legata alla Sinagoga anziché a quella famigliare. Le due ricorrenze, infatti, prevedono un digiuno 

che ha la necessità di essere vissuto attraverso un grande senso comunitario che diventa determinate 

a Kippur, in quanto, chi non fosse riuscito a riconciliarsi con i fratelli nei dieci giorni che lo 

precedono, ha un’occasione in più per poterlo fare durante la liturgia del perdono. Tale liturgia che, 

come per ogni festa, inizia al tramonto della vigilia nel rispetto della scansione biblica dei giorni (cf. 

Gen 1,1ss.), è caratterizzata da alcuni momenti fondamentali e da una particolare simbologia. 

Vediamone dunque gli aspetti principali26. 

 

Lo scioglimento dei voti e la confessione dei peccati 

Il primo gesto in preparazione al perdono di Kippur è la recitazione comunitaria della preghiera che 

inizia con l’espressione ebraico-aramaica Kol nidré, che significa: “tutte le promesse”. Si tratta di 

una preghiera di annullamento dei voti, o promesse, pronunciati nel corso dell’anno. Pare che il 

testo attualmente in uso sia stato composto in Spagna durante le campagne di conversione forzata 

sotto il regno dei Visigoti o dei monarchi cattolici. Tale formulazione liturgica, che si è evoluta nel 

tempo sia in ambito sefardita che ashkenazita27, è supportata da una melodia originariamente ripresa 

da un canto gregoriano dell’antifonario cattolico di Ratisbona, e poi diventata tradizionale anche in 

ambito ebraico. La sequenza, che viene ripetuta per tre volte, corrisponde alla seguente traduzione 

in italiano: 

 
Tutti i voti – o impegni o consacrazioni o limitazioni o giuramenti o obbligazioni che abbiamo 

pronunziato dal giorno del digiuno e del perdono che è passato (dello scorso anno) fino al giorno del 

 
22 Talmud Babilonese, Mo‘ed Katan 19a. 
23 Il chassidismo è una corrente mistica popolare sorta nell’Europa orientale attorno al 1750. 
24 Sono esenti dal digiuno i bambini, le donne in stato di gravidanza o allattamento, gli anziani fragili, i malati e tutti 

coloro che, digiunando, potrebbero mettere a rischio la loro salute. La salvaguardia della vita è più importante 

dell’osservanza dei precetti. 
25 Cf. Mishah, Avoth I,1. 
26 I testi della liturgia di Kippur di seguito menzionati sono ritrovabili in: Tefillat Jom Kippur. Preghiere del giorno di 

Espiazione secondo il rito italiano, a c. di D. Di Segni, Marietti, Torino 1966. 
27 I sefarditi sono gli ebrei dell’Europa occidentale e dei paesi mediterranei, mentre gli ashkenaziti appartengono 

all’area dell’Europa orientale. 



7 
 

digiuno e del perdono che sta per iniziare – cui avessimo contro volontà o per errore contravvenuto, 

noi li ritrattiamo con la presente dichiarazione dinanzi al nostro Padre celeste: se abbiamo 

pronunziato voto si consideri come non emesso, altrettanto dicasi per qualsiasi impegno, 

consacrazione, limitazione, giuramento, obbligazione; sia annullato totalmente il voto, l’impegno, la 

consacrazione, la limitazione, il giuramento, l’obbligazione. Annullati i voti gli impegni, le 

consacrazioni, le limitazioni, i giuramenti, le obbligazioni, invochiamo remissione, perdono, 

espiazione per tutti i nostri peccati. Conforme a quanto è scritto: sarà perdonato a tutta la comunità 

dei figli di Israele e al forestiero che dimora in mezzo a loro, perché tutto il popolo ha commesso la 

cosa per errore. 

 

Con molta prudenza, infatti, la tradizione dei maestri d’Israele ritiene che spesso l’uomo possa 

impegnarsi in promesse eccessive, che non può mantenere. Pertanto, prima di iniziare tutta la 

grande liturgia che porterà al perdono, si compiere questo gesto simbolico dello scioglimento dei 

voti che libera da eventuali promesse eccessive o formulate sotto costrizione. Segue poi la 

recitazione pubblica di un elenco di categorie di peccati codificato dalla tradizione, il quale 

comprende tutte le possibilità di peccato umano, che, in maniera anonima, viene ripetuto 

dall’assemblea più volte durante tutta la giornata di digiuno. Di tale elenco ne esistono diverse 

versioni, delle quali la più antica pare risalire al periodo precedente al V secolo dell’era attuale: 

 
Il peccato commesso spinti da forza maggiore 

Il peccato commesso per inavvertenza 

Il peccato commesso pubblicamente 

Il peccato commesso con premeditazione e astutamente 

Il peccato commesso con cattivo pensiero 

Il peccato commesso nella confessione/testimonianza 

Il peccato commesso con sfrontatezza 

Il peccato commesso con la violenza 

Il peccato commesso tenendo discorsi impuri 

Il peccato commesso trasportati da passione 

Il peccato commesso scientemente 

Il peccato commesso inavvertitamente 

Il peccato commesso pronunziando falsità e menzogna 

Il peccato commesso con la maldicenza 

Il peccato commesso con sguardo peccaminoso 

Il peccato commesso con l’usura 

Il peccato commesso con discorsi biasimevoli 

Il peccato commesso con alterigia 

Il peccato commesso con vana loquacità 

Il peccato commesso con passi falsi (conducenti al peccato) 

Il peccato commesso negando l’elemosina 

Il peccato commesso con volontà 

Il peccato commesso con falso giuramento 

Il peccato commesso per errore 

Il peccato commesso con presunzione 

I peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio di pentimento 

I peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio espiatorio 

I peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio olocausto 

I peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio (proporzionato alle nostre facoltà) 

I peccati commessi per i quali saremmo passibili della pena capitale 

I peccati commessi per i quali è minacciata la pena dello sterminio 

I peccati per i quali è comminata la pena capitale o lo sterminio, pena inflitta direttamente da Dio o 

una delle quattro pene capitali applicate dal tribunale, cioè lapidazione, fuoco, spada, strangolazione, 

pena di flagellazione (39 battute) per i trasgressori dei precetti affermativi o negativi, implicanti o no 

azione materiale, siano a noi conosciuti o ignoti. Quelli che ci sono noti già li abbiamo confessati 

dinanzi a Te, e quelli a noi ignoti Tu li conosci, conforme a quanto sta scritto: le cose occulte 



8 
 

appartengono al Signore Dio nostro, ma le cose manifeste sono per noi e per i nostri figli in perpetuo, 

perché mettiamo in pratica tutte le parole di questa Torah. Siano di gradimento i detti della mia 

bocca, e le meditazioni del mio cuore dinanzi a Te o Signore, mio rifugio e mio redentore. 

Colui che ha stabilito l’armonia nel creato, concederà pace a noi e a tutto il Suo popolo Israele. 

Amen 

 

Segue poi una lunga litania, tratta da alcuni passaggi del Talmud babilonese, con la quale si invoca 

il perdono divino rivolgendosi al Signore riconosciuto come “nostro Padre e nostro Re” (Avinu 

Malkenu). 

Chi può andare in sinagoga recita questa confessione e la litania collegata comunitariamente, chi 

per qualche ragione non può lo fa privatamente, ma comunque a nome di tutta la comunità. Nella 

tradizione ebraica infatti non si è mai presa in considerazione l’idea di una confessione personale e 

individuale come c’è invece nel Cristianesimo: Dio «scruta e conosce» (Sal 139,1) il cuore di ogni 

uomo, quindi è a conoscenza delle mancanze commesse nei Suoi confronti, mentre per quelle che 

riguardano il prossimo – che comunque sono già note al Signore – come già ricordato è necessario 

che ci sia una riconciliazione effettiva fra chi ha commesso l’errore e chi l’ha subito, soprattutto è 

importante ricevere il perdono da parte chi è stato offeso. A tale proposito è importante precisare 

alcune situazioni particolari. Potrebbe succedere che chi è stato offeso non sia intenzionato a 

perdonare, e in questo caso la tradizione insegna come poter fare diversi tentativi e come 

eventualmente farsi aiutare da qualcuno di fiducia per ottenere il perdono. Importante però è non 

rendere mai pubblica la mancanza, perché questo potrebbe portare a cattivi giudizi da parte di altri o 

favorire ritorsioni indebite. Questo già lo si trova nella Scrittura, laddove Dio invita il popolo a 

costruire le cosiddette “città rifugio” da utilizzare nel caso in cui gli omicidi o le persone che si sono 

macchiate da colpe gravi devono essere tenute in custodia in attesa di giudizio per evitare il 

linciaggio popolare (cf. Nm 35,9ss.; Gs 20,1ss.). E lo stesso è il significato del “segno di Caino”, 

che permette al primo omicida della storia di non essere linciato dalle popolazioni incontrate 

durante il cammino (cf. Gen 4,15-16). Il peccatore, quindi, deve fare teshuvah ma nello stesso 

tempo deve essere tutelato. 

Ci cono, inoltre situazioni nelle quali ricevere il perdono è impossibile, come nel caso 

dell’omicidio, in quanto chi dovrebbe perdonare non è più in vita. In questi casi l’unico perdono 

possibile è quello da parte dei parenti della vittima, che comunque non possono perdonare l’offesa 

di chi non c’è più ma solo il dolore loro provocato. Ciò significa che l’omicida deve accettare l’idea 

di aver prodotto una ferita storicamente irreparabile: l’insegnamento tradizione per cui «chi uccide 

un uomo uccide il mondo intero»28 sottolinea che l’omicidio comprende anche tutti i possibili 

discendenti della persona uccisa, e pertanto – pur potendo fare qualcosa di buono a favore della 

famiglia del defunto – l’omicida deve accettare di non poter ricevere il perdono in questa vita, 

sperando comunque nella misericordia divina nel mondo avvenire. Sta infatti a Dio l’ultima parola, 

non a noi. Tutto ciò costituisce quindi un importante monito: ogni nostra azione ha delle 

conseguenze che vanno oltre l’azione stessa, per questo dobbiamo essere sempre responsabili nel 

nostro agire, sia operando il bene che evitando il male. 

 

La prostrazione 

Un altro elemento interessante è il segno della prostrazione, gesto che si compie solo nel giorno di 

Kippur come segno di pentimento gravati dal peso dei peccati, e ad accompagnare tale gesto è una 

formula di preghiera particolarmente carica di significato, dove ad un certo punto si dice: 

 
Signore dell’universo, prima che io incominci a pronunciare tutte le mie parole (che significa i miei 

peccati) non ho bocca per rispondere né ardire per sollevare il capo poiché i miei peccati sono più 

grandi del mio capo come un peso grave, sono troppo pesanti per me e le mie trasgressioni sono 

troppo numerose da contare e i miei peccati sono troppo grandi da riferire. Io confesso a Te, o Dio, 

 
28 Talmud Babilonese, Sanhedrin 37a. 



9 
 

Dio dei miei Padri, abbassando il capo, inchinandomi con spirito umile, con debolezza di forza, con 

il cuore spezzato, mi inchino piegando le ginocchia, inginocchiandomi e prostrandomi con 

reverenza, timore e trepidazione. 

 

La prostrazione e l’inchino come segno dell’essere gravati dal peso dei peccati è un gesto che va 

riservato solo a questo particolare momento. 

 

La memoria del “capro espiatorio” 

La liturgia del giorno di Kippur è caratterizzata da tre momenti che fanno memoria del culto 

sacrificale al Tempio di Gerusalemme. Quando infatti c’era il Santuario, in questo giorno 

penitenziale si offrivano particolari sacrifici, tra i quali quello di un capro per l’officiatura e quello 

del capro espiatorio simbolicamente caricato dei peccati del popolo che si mandava a morire nel 

deserto. In memoria di questa liturgia si proclamano le parti della Torah relative a tali offerte (Lv 

16,1-34 e Nm 29,7-11). Seguono poi dei passi profetici e, in particolare, una sezione di Isaia (Is 

57,14-58) dove si precisa che quello che Dio desidera e apprezza non è l’astenersi dal cibo, coprirsi 

il capo di cenere, o vestirsi di sacco, ma praticare la giustizia, spezzare le catene dei prigionieri, 

dare cibo ai poveri e risanare tutte quelle situazioni che causano contraddizioni sociali. Questo, 

infatti, è il vero digiuno. Tali parole vengono solitamente lette quando si è già digiunato da diverse: 

percepire un senso di fame e sentir riecheggiare «non è questo il digiuno che voglio», produce nel 

penitente una sensazione forte, che deve spingere chi non si è ancora riconciliato con il prossimo ad 

affrettarsi a farlo, e non è inusuale che a questo punto qualcuno lasci la Sinagoga per riconciliarsi 

con qualcuno che non è presente prima dell’ultimo suono dello shofar. Ultima lettura di questa 

giornata è il libro di Giona, che testimonia quanto una città pagana e peccatrice, abitata da non 

ebrei, sia disponibile al perdono. È un altro monito che richiama alle proprie responsabilità: 

potrebbero esserci non ebrei molto più disponibili a far teshuvah rispetto a coloro che sono presenti 

nell’assemblea. 

 

Il suono dello Shofar 

La dinamica della teshuvah è preceduta e conclusa dal suono dello shofar, un corno di ariete o 

montone, che ne segna l’inizio con la festa di Rosh haShanah e la chiusura con la fine del giorno di 

Kippur, momento in cui tutta l’assemblea che ha digiunato prende atto del perdono avvenuto. Il 

suono dello shofar ci rimanda direttamente alla legatura di Isacco, avvenuta al monte Moria, e alla 

prova a cui Dio sottopone Abramo in relazione alla sua fede nella promessa e nella parola rivelata. 

Come è noto questo è un sacrificio non compiuto, dove al posto di Isacco viene sacrificato un ariete 

o un montone (il termine ebraico ’ajil che lo designa può indicare entrambi) le cui corna rimangono 

impigliate in un cespuglio. Abramo lo vede, lo prende e lo sacrifica al posto di Isacco (cf. Gen 

22,13). 

La tradizione ha deciso di legare Rosh haShanah e Kippur al suono dello shofar per sottolineare la 

centralità di Abramo e Isacco nel mediare il perdono e la salvezza. A tale proposito c’è una 

significativa poesia religiosa (pijut) che, come la narrazione della legatura di Isacco (Gen 22,1.ss.), 

viene cantata più volte in entrambe le feste per sottolineare l’importanza della mediazione del 

perdono attraverso la fede di questi due patriarchi. È una composizione di Jehuda Samuel Abbas29, 

che descrive poeticamente la narrazione biblica utilizzando la preghiera responsoriale: alle diverse 

strofe cantate da un solista si alterna un’invocazione di tutta l’assemblea che corrisponde alla 

seguente traduzione italiana: «Di grazia ricorda, ti prego, a mio favore in questo momento/giorno 

del giudizio: il sacrificatore (colui che inceppa), la vittima (chi si è fatto inceppare), e l’altare». Fra 

le strofe più significative troviamo le seguenti: 

 
29 Nato a Fez, in Marocco, attorno al 1080. In seguito a persecuzioni religiose emigrò in Asia, prima a Bagdad e poi ad 

Aleppo. Pare che egli sia stato il primo poeta a comporre cantici endecasillabi con due semivocali in mezzo, metro poi 

in seguito adoperato largamente dai poeti in Italia. Nella letteratura poetica si accenna infatti ad un “Abbasì-metro” che 

è precisamente quello di questo pijut. 



10 
 

 
Mi sento agitato/turbato alla vista del coltello, ebbene rendilo ben affilato, o padre mio, stringi le 

legature, quando poi il fuoco avrà distrutta la mia carne, raccogli le ceneri del mio cadavere, recale a 

Sara dicendole: ecco gli avanzi di Isacco. Ricorda… (colui che inceppa…). 

Tutti gli angeli del carro celeste si commossero, allora gli Offanim e i Serafini pregarono Dio, 

supplicarono il Signore, perché preservasse quel giusto, dicendo: accetta un riscatto per la sua vita, 

deh! Non rimanga privo il mondo di un tal luminare. Ricorda… (colui che inceppa…). 

Il Signore del Cielo disse allora ad Abramo: non stendere la mano sopra uno dei tre patriarchi, e voi 

angeli, ministri, mettetevi/tornate in pace, questo avvenimento/questo giorno avrà ripercussioni 

benefiche per i figli di Gerusalemme, sì, in questo giorno i peccati dei figli di Giacobbe Io perdonerò. 

Ricorda… (colui che inceppa…). 

 

Questa descrizione poetica riprende dei midrashim (commenti rabbinici) tradizionali nei quali si 

spiega che tra Abramo e Isacco ci sarebbe stato un lungo dialogo durante la salita al Moria. Mentre 

il capitolo 22 della Genesi, che narra l’episodio, riporta solo la famosa domanda di Isacco al padre: 

«Ma dov’è l’animale per l’offerta?» e il padre risponde: «Provvederà Dio» (Gen 22,7-8), secondo il 

midrash invece questo dialogo sarebbe stato molto più lungo, proprio perché Isacco ad un certo 

punto capisce che probabilmente sarebbe stato lui ad essere offerto. E mentre il padre lo lega, egli lo 

supplica dicendo: «Legami stretto, in maniera che quando verrà il momento io non ostacoli la tua 

prova di fede e tu possa arrivare a compiere ciò che hai promesso a Dio», così come prega il padre 

di raccontare con tatto a Sara quanto era successo perché possa reggere a un dolore così grande30. In 

questo modo viene mostrato come Isacco partecipi attivamente alla prova a cui è sottoposto Abramo 

invitando il padre a stringere le legature, affinché la sua agitazione per la vista del coltello non 

ostacoli il compimento del sacrificio; ritorna inoltre la menzione della mediazione degli angeli a 

favore di Isacco definito luminare del mondo, ma soprattutto si sottolineano le ripercussioni 

benefiche che tale evento produrrà a favore del perdono dei peccati per i figli di Giacobbe: Dio 

perdona i peccati per la fede e per i meriti di Abramo, che rimane fedele al Signore anche in questa 

prova, e per quelli di Isacco coinvolto nella legatura sacrificale. Ma poiché il popolo ebraico in tutte 

le feste – e in particolare a Rosh haShanah e Kippur – rappresenta davanti a Dio tutta l’umanità, i 

benefici del perdono mediato da Abramo assieme ad Isacco possono raggiungere tutte le genti, la 

condizione rimane quella della teshuvah, cioè della modalità di ritorno a Dio, che simbolicamente 

viene designata come una “firma buona” sul libro della vita. Per questo nei giorni tra Rosh 

haShanah e Jom Kippur ci si saluta dicendo: chatimah tovah, “buona firma”, e ci si augura di essere 

scritti sul libro della vita e non su quello della morte. 

 

La benedizione sacerdotale e l’ultimo shofar 

La liturgia di Kippur è scandita anche dalla benedizione sacerdotale che viene impartita più volte 

sull’assemblea da parte di coloro che discendono dai Cohen (sacerdoti discendenti da Aronne) e dai 

Leviti. Si tratta della formula di benedizione contenuta nel libro dei Numeri: «Ti benedica il Signore 

e ti protegga. Il signore faccia brillare il suo volto su di te e ti sia propizio. Il signore rivolga su di te 

il suo volto e ti conceda pace» (Nm 6,24-27). 

Durante questo momento, e in particolare durante la benedizione sacerdotale impartita non molto 

prima della proclamazione solenne del perdono, i membri di ogni famiglia presente in Sinagoga si 

radunano sotto lo scialle da preghiera del padre; se qualcuno non ha più famiglia, perché anziano o 

perché rimasto solo, viene sempre accolto sotto lo scialle da preghiera di un parente prossimo o di 

un amico. Il gesto mostra quanto l’esperienza di teshuvah rigenera anche i rapporti parentali 

all’interno della famiglia e della comunità. È una vera e propria rinascita: il digiuno infatti 

rappresenta in qualche modo anche una rigenerazione delle fibre del proprio corpo mettendo in 

 
30 Cf. Midrash Tanchuma, Vajerah 1ss. 



11 
 

moto un metabolismo diverso. Ora, se tutto questo è accompagnato da un’effettiva riconciliazione, 

anche la famiglia e la comunità vengono rigenerate. 

Prima del suono dell’ultimo shofar che attesta la conclusione del giorno di Kippur, in molte 

comunità è in uso inserire un’altra preghiera ripresa dalla liturgia askenazita di Rosh haShanah, una 

composizione medievale, che ricorda il martirio di Rav Amnon di Magonza, il quale visse in uno 

dei momenti del rapporto fra ebrei e cristiani segnati da grandi persecuzioni. Il governatore del 

paese in cui viveva, poco prima di queste feste, lo mandò a prelevare e lo obbligò a convertirsi. Il 

maestro gli chiese tre giorni di tempo. In questi tre giorni si rese conto di aver sbagliato, perché 

anziché chiedere tre giorni di attesa avrebbe dovuto rifiutare subito la conversione per non tradire la 

fede nel Dio di Israele. Si ripresentò quindi al governatore dicendo: «Tagliami pure la lingua perché 

non l’ho usata nel modo adeguato». Di fronte a questa richiesta il governatore, molto sadico, 

anziché tagliargli la lingua lo fece torturare duramente. In seguito alle torture il maestro morì ma, 

mentre era ancora agonizzante, chiese di poter essere portato in Sinagoga per celebrare per l’ultima 

volta Rosh haShanah e il giorno di Kippur. In Sinagoga Rav Amnon pregò dicendo: 

 
Celebriamo il potere della santità di questo giorno poiché è veramente grandioso e terribile. In questo 

giorno sarà esaltato il Tuo Regno e stabilito con clemenza il Tuo trono e Tu [o Dio] vi siederai in 

verità. Davvero Tu solo sei giudice e accusatore, il solo che conosce tutte le azioni dell’uomo e il 

vero testimone. Tu scrivi e suggelli il verdetto, conti e numeri le azioni dell’uomo e ricordi le cose 

dimenticate. Aprirai il libro dei ricordi e da esso si leggerà e il segno di ogni uomo sarà impresso nel 

libro della vita31. 

 

La tradizione precisa che il senso di queste parole è una solenne affermazione della grandezza di 

Dio rispetto all’uomo, ed è un segno di grande teshuvah che viene ricordato prima del suono dello 

shofar conclusivo davanti alle porte aperte dell’Arca Santa che contiene i rotoli della Torah, la 

quale rappresenta la presenza di Dio fra il popolo; e mentre tale suono annuncia che il digiuno è 

terminato, allo stesso tempo attesta che – se la teshuvah è stata autentica – il digiuno è stato un 

segno effettivo di perdono, il cielo ha concesso ancora un anno nuovo e si è iscritti nel libro della 

vita. Le porte del cielo, che a Rosh haShanah si sono aperte, a Jom kippur si chiudono in quanto il 

perdono ha raggiunto gli uomini, i quali, fino al Kippur successivo, dovranno cercare di vivere da 

riconciliati. 

 
31 Art Scroll Rash HaShanah Machzor 


