LE DINAMICHE DEL RITORNO A DIO (TESUVAH) e DEL PERDONO FRATERNO
Elena Lea Bartolini De Angeli

Conferenza per I’ Associazione Culturale “Citta di Dio”
Monte Mesma (NO) — 22 maggio 2022

Nella tradizione ebraica 1’esperienza del perdono divino ¢ strettamente legata alla teshuvah, cioe al
ritorno a Dio compreso come Padre/Madre la cui misericordia & illimitatal. Tale ritorno implica non
solo il rapporto diretto fra il credente e Dio ma comprende anche i rapporti interpersonali, in quanto
’amore verso Dio e quello verso il prossimo sono inscindibilmente legati?. Tutto cid si colloca
nell’orizzonte di un’esperienza religiosa fondata sulla convinzione che la chesed di Dio, cioe il Suo
amore incondizionato che comprende anche la misericordia, sia immensamente superiore alla Sua
giustizia, convinzione che si radica nella rivelazione biblica e viene ripresa e ribadita nelle fonti
rabbiniche. Pertanto, fare teshuvah significa sperimentare la chesed divina attraverso un processo
relazionale che comprende sia il rapporto diretto con Dio che i rapporti interpersonali, attraverso i
quali testimoniamo la qualita della nostra fede in prospettiva storica.

Ripartendo quindi dai presupposti che dovrebbero orientare la teshuvah cercheremo di riflettere
sull’importanza e il valore di tale “ritorno” e ci soffermeremo sull’importanza del perdono fraterno,
il quale costituisce la condizione per sperimentare pienamente 1’amore misericordioso di Dio; infine
vedremo in che modo tali dinamiche caratterizzano la liturgia annuale di Kippur, il giorno solenne
nel quale D’ebraismo vive, sia a livello individuale che comunitario, 1’esperienza della
paterna/materna misericordia divina.

Presupposti della teshuvah

La tradizione insegna che la Torah, cioé I’insegnamento rivelato al Sinai®, si apre e si conclude con
un gesto di misericordia divina nei confronti dell’'umanita: dopo il primo peccato®, narrato nel terzo
capitolo della Genesi, il Signore intreccia delle tuniche di pelle per coprire la nudita che mette a
disagio la prima coppia umana (cf. Gen 3,21), mentre nelle narrazioni conclusive si precisa che Dio
stesso seppellisce Mosé che muore solo sul Monte Nebo (cf. Dt 34,5-6) dopo aver raccolto il suo
spirito vitale attraverso un bacio amoroso®. Se poi prendiamo in considerazione le Dieci Parole
(Comandamenti), abbiamo I’attestazione di quanto la misericordia divina sia piu abbondante
rispetto la giustizia:

! In molte narrazioni del canone biblico ebraico I’amore di Dio e la Sua sollecitudine per I"'umanita sono paragonati sia
ad atteggiamenti paterni che materni, caratteristica che trova un particolare sviluppo nella Qabbalah, la tradizione
mistica, che considera gli aspetti maschili e femminili di Dio sia a livello di relazioni intra-divine che in rapporto alla
storia. Si puo vedere al riguardo: G. Scholem, La figura mistica della divinita, Adelphi, Milano 2010, in particolare il
capitolo sulla Shekhinah come componente femminile della divinita, pp.123-172.

2 Riguardo tale aspetto rimando a: E. L. Bartolini, Amore per Dio e amore per il prossimo, un binomio inscindibile nella
tradizione ebraica in Dio & amore, Paoline, Milano 2006, pp. 9-34.

3 Per Torah la tradizione ebraica intende sia la rivelazione scritta (Pentateuco) che la tradizione orale, fissatasi nelle
fonti rabbiniche dopo la caduta del Tempio ad opera dei Romani nel 70 dell’era attuale.

* Nella tradizione ebraica non esiste I’idea di “peccato originale”, in quanto si ritiene che il mistero del male sia
originario e la possibilita di poter comprendere la differenza fra bene e male sia connessa all’esperienza della
trasgressione. Riguardo tale aspetto rimando a: E.L. Bartolini De Angeli, La relazione originaria: ad immagine di Dio
come coppia secondo le fonti della tradizione ebraica in 1/ dramma dell’inizio. L origine dell uomo nelle religioni, a C.
di S. Petrosino, Jaka Book e I’Universita Cattolica del Sacro Cuore, Milano 2017, pp. 45-66.

5 Cf. Devarim Rabbah Il e XI.



Non avrai altri dei al Mio cospetto. Non ti farai alcuna scultura né immagine qualsiasi di tutto quanto
esiste in cielo al di sopra o in terra al di sotto o nelle acque al di sotto della terra. Non ti prostrare
loro e non adorarli poiché lo, il Signore tuo Dio, sono un Dio geloso che punisce il peccato dei padri
sui figli fino alla terza e alla quarta generazione per coloro che Mi odiano. E che uso misericordia
fino alla millesima generazione per coloro che Mi amano e che osservano i Miei precetti (Es 20,3-6;
cf. Dt 5,7-9)

E evidente che il rapporto fra misericordia e giustizia ¢ nell’ordine di mille a quattro, modalita
narrativa tipicamente semitica per indicare un amore divino incondizionato e infinito rispetto ad una
giustizia limitata. Tale rapporto viene significamente ribadito nel momento in cui Dio si mostra di
spalle a Mos¢ che ha ottenuto il perdono per il tutto il popolo dopo il peccato del vitello d’oro:

Passo il Signore davanti a lui (a Mos€) e proclamo queste parole: il Signore ¢ il Signore, Dio di
misericordia, longanime, tardivo nella collera, pieno di bonta/misericordia e verita (Es 34,6).

La tradizione insegna che in questa occasione il Signore rivelo a Mosé i Suoi 13 attributi di
misericordia®, che ancora oggi vengono ricordati in diversi momenti solenni della liturgia ebraica e
in particolare in quella di Kippur.

La sovrabbondanza di misericordia rispetto la giustizia € inoltre significativamente simboleggiata
nei colori del tallit, lo scialle per la preghiera: il colore prevalente e il bianco, che rappresenta la
misericordia, mentre le strisce azzurre — o blu scuro — nella parte bassa e alta dei due lati piu lunghi
rappresentano la giustizia. Pertanto, avvolgendosi nel tallit, si dovrebbe avere la percezione
dell’abbraccio amoroso di un Padre sempre pronto ad accogliere 1 figli, anche quando sbagliano,
come ricordato dalla seguente parabola rabbinica:

Il figlio di un re [il re & Dio] aveva preso una cattiva strada. Il re gli invi0 il suo precettore con questo
messaggio: «Ritorna figlio mio». Ma il figlio gli fece rispondere: «Con che faccia posso tornare? Mi
vergogno a comparirti dinanzi». Ma il Padre allora gli mando a dire: «Pu0 un figlio vergognarsi di
tornare da suo Padre? E se tu torni, non torni da tuo Padre?»’.

Ed e sempre la tradizione a ricordarci che le viscere (rechem), cioé il grembo materno di Dio, sono
viscere di misericordia capaci di accogliere il peccatore pentito ma, soprattutto, di suscitare il suo
pentimento, come ci ricorda il libro delle Lamentazioni: «Facci ritornare a Te, o Dio, e noi
ritorneremo» (Lam 5,21); per questo dobbiamo rivolgerci a Lui come a Colui che € sempre pronto a
fare il primo passo verso I’umanita. Un’idea analoga Si trova anche nel primo capitolo del libro di
Isaia, dove il profeta a nome di Dio ricorda al popolo i suoi numerosi peccati che hanno prodotto
I’annuncio di un futuro esilio. Proprio in quel contesto Dio, attraverso Isaia, dice al popolo: «Su,
venite e discutiamo dice il Signore. Anche se i vostri peccati fossero come scarlatto, diventeranno
bianchi come neve» (Is 1,18). In altri termini: saro lo, Dio, a farli ritornare bianchi come la neve. La
Scrittura testimonia continui inviti alla conversione, i quali attestano un richiamo costante alla
misericordia di Dio che diventa la condizione perché la conversione avvenga.

L’esperienza del perdono si colloca quindi in un orizzonte affettivo e nel contesto di una relazione
significativa fra Dio e I'umanita, nell’ambito della quale esiste la consapevolezza che il peccato
debba essere soggetto al giudizio divino, che tuttavia non proviene da un Giudice pronto a castigare
bensi da un Padre che desidera condannare il peccato, non il peccatore, e per questo & sempre
pronto ad accoglierlo. E se, da una parte, tale consapevolezza deve accompagnare ogni momento
della vita del credente, dall’altra viene vissuta in maniera particolare nei dieci giorni annuali che
intercorrono fra il Capodanno religioso, Rosh haShanah, e il Giorno di Kippur, intervallo di tempo

& Cf. Talmud Babilonese, Rosh haShanah 17b
7 Devarim Rabbah 11,24. La tradizione cristiana ha ripreso questo testo nel Vangelo di Luca (cf. Lc 15,11-32),
attestando la stretta connessione fra la tradizione orale ebraica e la redazione dei VVangeli.

2



nel quale il popolo ebraico vive la teshuvah, il ritorno a Dio, in maniera particolarmente solenne.
Vediamo quindi cosa significa fare teshuvah e soprattutto quali sono le modalita per attuarla nella
maniera piu corretta.

Importanza e valore della teshuvah

Il termine ebraico teshuvah deriva dalla radice verbale shuv che comprende fondamentalmente due
significati: “tornare” e “rispondere”. Implica pertanto un tornare, o ritornare, ad un corretto rapporto
con Dio e con il prossimo rispondendo positivamente all’invito alla conversione. La tradizione,
infatti, insegna che la misericordia divina € disponibile a tutti, in qualsiasi momento, a condizione
che ci sia la volonta di accoglierla attraverso un sincero pentimento, come ricordato nel commento
rabbinico al Deuteronomio:

Le porte del pentimento sono sempre aperte, come il mare che & sempre disponibile per tutti. Cosi &
la mano dell’Unico Santo [cio¢ di Dio], che sia benedetto, sempre aperta e disposta ad accogliere
coloro che si pentonc®.

Il giorno di Kippur costituisce annualmente il momento culminante e solenne della teshuvah,
tuttavia, tale dimensione dovrebbe costituire un atteggiamento costante, anche nel caso in cui ci
senta lontani da Dio e dai Suoi insegnamenti. Sono numerosi gli insegnamenti e le esortazioni della
tradizione al riguardo, come ad esempio quella contenuta in una famosa raccolta di commenti
midrashici®: «Dio del mondo, se noi ci pentiamo Tu ci accetterai? Dio rispose: lo ho accettato il
pentimento di Caino e non accetterd il vostro?»°. Per questo motivo si ribadisce anche che il
pentimento € fra le sette realtd che hanno preceduto la creazione del mondo: «Sette cose/realta
furono create prima del mondo: la Torah, il pentimento, il Gan ‘Eden, la Gheenna, il trono di Dio, il
Tempio, il nome del Messia»'!. Come si pud notare, nell’elenco il pentimento ¢ preceduto dalla
Torah, I’insegnamento rivelato che orienta nelle scelte fra bene e male, ed ¢ seguito da quelli che
rappresentano i luoghi di gioia e dannazione eterna: il Gan ‘Eden e la Gheenna. Tale successione
narrativa tende quindi a mostrare che Dio ha provveduto ad offrire all’umanita gli strumenti per
poter sperimentare il perdono prima ancora della creazione del mondo, e gia questo costituisce una
dimensione del Suo amore incondizionato nei confronti degli esseri umani.

La possibilita di fare teshuvah e ritornare a Dio ¢ strettamente connessa all’esercizio della liberta,
quindi alla possibilita di scegliere, nella consapevolezza che ogni singola scelta ha sempre delle
ricadute sociali che possono essere positive 0 negative. Per questo la tradizione insegna: «E cosi
grande la conversione al bene che, per un uomo solo che si pente, egli e tutto il mondo saranno
perdonati»'?, e ancora: «Il pentimento & una grande cosa perché, se un individuo si pente, il mondo
intero & perdonato insieme a lui»*. C’¢ un noto insegnamento rabbinico parallelo che viene sovente
ripreso in occasione del Giorno della Memoria, dove si ricorda che «Chi uccide un uomo uccide il
mondo intero e chi salva un uomo salva il mondo intero»!*. Cid che viene ribadito & che, per un
uomo solo che si pente, tutto il mondo sara perdonato: il rapporto ¢ sempre “uno a tutti”. Basta un

& Devarim Rabbah 11,12.

9 1l midrash, dalla radice d-r-sh — cercare, investigare — ¢ una modalita di interpretazione delle Scritture che cerca di
individuare tutte le relazioni possibili all’interno del canone biblico utilizzando criteri analogici fissati dalla tradizione
rabbinica. Costituisce innanzitutto un genere letterario individuabile gia nella redazione dei testi biblici, inoltre ha
prodotto nel tempo un corpus di scritti sia di tipo esegetico-narrativo (haggadah) che di tipo normativo (halakhah). Si
pud vedere al riguardo: G. Stemberger, Ermeneutica ebraica della Bibbia, Paideia, Brescia 2000.

10 pesigta de Rav Kahana 160a.

11 Talmud Babilonese, Pesachim 54a.

12 Talmud Babilonese, Jomah 86a.

13 Ibidem, ivi.

14 Talmud Babilonese, Sanhedrin 37a.



gesto di salvezza, un gesto di perdono, ¢ tutta I’umanita ne beneficia per quella relazione particolare
che accomuna tutti gli uomini in quanto figli dell’unico Dio. Tuttavia, non basta che la misericordia
divina sia sempre disponibile, € necessario essere capaci di riconoscerla e accoglierla; il commento
rabbinico al Deuteronomio lo spiega attraverso la seguente parabola:

Una banda di ladri era tenuta in prigione. Cosa fecero allora? Fecero un tunnel e fuggirono tutti
eccetto uno. Quando arrivo il carceriere, comincio a picchiarlo col manganello dicendogli: «Stupido,
pigro! Pazzo sfortunato! 1l varco era li e tu non ti sei messo a correre?». Cosi nel tempo futuro
I’Unico Santo [Dio], benedetto Egli sia, dira ai cattivi: «La teshuvah era Ii davanti a te e tu non ti sei
pentito!»*°.

E singolare che nella spiegazione si usi come paradigma quello dei prigionieri in fuga. Questa
attitudine semitica ad usare paradossi per veicolare un messaggio nasce dall’idea che le antinomie,
le opposizioni, sono una sorta di criterio di intelligibilita, nell’orizzonte del quale tutte le situazioni
intermedie possono svelare qualche cosa che ha a che fare con la verita. Quindi anche dei
malviventi in fuga possono diventare 1’occasione per parlare di teshuvah. Sempre riguardo cio, nel
trattato Pirge Avoth della Mishnah, redazionalmente coevo ai Vangeli, si dice che «il pentimento e
le buone azioni sono come uno scudo davanti alla punizione»'®; affermazione che va intesa nel
senso di: se pensi di meritarti una punizione da Dio perché sai di non esserti comportato
correttamente, fai del bene, compi delle buone azioni come segno di conversione, e queste
diventeranno una sorta di scudo, di paravento che ti assolve dalla punizione che meriteresti. Le
buone azioni favoriscono il perdono, come ricorda Rabbi Aqgiva, un grande Maestro del 11 secolo
dell’era attuale:

Il pentimento [cioé la teshuvah] é stato creato e la destra del Santo [Dio] € tesa per ricevere ogni
giorno i penitenti, poiché Egli, il Santo, dice: Ritornate, figli dell ' uomo (Sal 90,3). Prendi coscienza
del potere della carita/amore incondizionato e del pentimento! Vieni e vedi. Acab, re di Israele, si &
pentito sinceramente. Aveva rubato, violentato e ucciso. Dopo il suo pentimento non ritorno alle sue
cattive azioni e il suo pentimento fu accettato?’.

| peccati di Acab erano mancanze notevoli: furto, violenza e uccisione, ma nonostante tale gravita
riceve il perdono divino grazie ai suoi gesti di sincero pentimento. Per questo la tradizione ricorda
che quando ci si reca da sovrano terreno si parte con le mani piene di doni e si ritorna a mani vuote,
mentre quando si va dal Signore per chiedere perdono si arriva senza nulla, solo con le proprie
miserie, ma si ritorna colmi di amore divino incondizionato e di misericordial®. C’¢ inoltre un
commento rabbinico a Genesi che utilizza un passo delle Lamentazioni per commentare il testo
della Creazione in riferimento al fatto che Dio, creando, ha gia pensato al Messia e quindi alla
redenzione: «Per quale motivo, dicono i Maestri, verra il Messia? Per merito della penitenza che é
simile all’acqua, come ¢ detto: Versa il tuo cuore come ’acqua e sarai perdonato (Lam 2,19)»%°.
Cio significa che il ritorno a Dio presuppone un cuore capace di essere un cuore contrito, un cuore
di carne, come direbbero alcuni profeti, in particolare Geremia ed Ezechiele (cf. Ger 31,31-34; Ez
11,19-20), capace di compassione e di ritorno a Dio attraverso il perdono. Ed é proprio nelle
Lamentazioni che troviamo I’affermazione gia menzionata e piu volte ripetuta nei dieci giorni del
grande esame di coscienza che segnano il periodo da Rosh haShanah a Kippur: «Facci ritornare a
Te, o Dio, e noi ritorneremo» (Lam 5,21). Pertanto, I’'uomo puo fare teshuvah perché Dio gli tende
la mano, in quanto non esiste pentimento che non sia in qualche modo favorito da Dio.

!> Devarim Rabbah 11,12

16 Mishnah, Avoth 1V,13.

17 Pergé de Rabbi Eliezer, cap. 43.

18 Cf. commenti midrashici in Pesigta Rabbati.
19 Bereshit Rabbah 11,41.



Ma affinché la teshuvah possa essere completa I’esperienza del perdono non deve esaurirsi solo fra
il credente e Dio, in quanto — secondo la rivelazione biblica — siamo stati creati a Sua immagine in
prospettiva relazionale: la prima coppia umana (cf. Gen 1,27) infatti rappresenta simbolicamente il
nostro essere inseriti in una rete di relazioni che ci precede e continuera anche dopo di noi. La
Bibbia stessa ricorda che non ¢ bene che I’uomo rimanga solo (cf. Gen 2,18), proprio perché creato
come essere relazionale. Per tale ragione ¢ importante che 1’esperienza della teshuvah e del perdono
comprenda anche le relazioni umane.

Importanza del perdono fraterno

Nella tradizione ebraica I’esperienza del perdono fraterno, che dovrebbe costituire una dimensione
costante della vita, caratterizza in maniera particolare i dieci giorni che intercorrono da Rosh
haShananah a Kippur. Il solo digiuno di Kippur, infatti, non produce il perdono di tutti i peccati, ma
e piuttosto il segno esterno di una riconciliazione gia avvenuta. A tale proposito, la tradizione orale
rabbinica confluita nella Mishnah e poi discussa nel Talmud sottolinea che Dio pud perdonare
direttamente solo le mancanze riguardanti il rapporto Dio-uomo, ma per quanto concerne tutto cio
che va a ledere il rapporto con il prossimo Dio pud perdonare solo se & gia avvenuta la
riconciliazione tra le parti in causa, come precisato in questo passo della Mishnah:

Jom Kippur procura il perdono solo per le trasgressioni commesse tra 1'uomo e Dio; per le
trasgressioni commesse tra uomo e uomo Jom Kippur procura il perdono solo se uno si € prima
rappacificato con suo fratello®.

Quindi, senza un precedente cammino di riconciliazione e di ritorno a Dio, tutta la liturgia del
giorno di Kippur non pud mediare completamente il perdono. Questo spiega anche perché Gesu nei
Vangeli riprenda tutto questo insegnando: «Se dunque presenti la tua offerta all’altare e |i ti ricordi
che tuo fratello ha qualcosa contro di te, lascia il tuo dono davanti all’altare e va prima a
riconciliarti con tuo fratello e poi torna ad offrire il tuo dono» (Mt 5,23-24). Gesu di Nazareth non
fa che ribadire e riproporre un insegnamento della tradizione del popolo d’Israele, gia noto.
L’orizzonte nel quale la tradizione ebraica elabora tale prospettiva € quello dell’inscindibilita fra
I’amore verso Dio e verso il prossimo a cui esorta il libro biblico del Levitico: «Ama il prossimo
tuo come te stesso» (Lc 19,18), esortazione che nell’originale ebraico puo essere intesa anche come:
«Ama il prossimo tuo: egli e te stesso», in quanto appartenente all’unica famiglia umana. Per tale
ragione il prossimo va amato e perdonato anche se & un nemico (cf. Es 23,4-5; Dt 22,1-4; Lv 19,17-
18) evitando la vendetta, come ribadito anche nel Talmud a commento e radicalizzazione di quanto
indicato nella Mishnah sopracitata:

Coloro che vengono insultati, ma non rispondono con insulti, coloro che si sentono rimproverare, e
non rimproverano, coloro che fanno [la volonta di Dio] per amore, e coloro che sono felici
nell’afflizione; di tutti costoro la Scrittura dice: Coloro che lo amano siano come il sole quando esce
nella sua potenza (Gdc 5,31). A chi dimentica la vendetta, i suoi peccati sono perdonati; quando
chiede perdono lo ottiene?.

E quindi a partire da questo che la tradizione rabbinica sottolinea in vari modi quanto sia importante
vivere la teshuvah non solo nel giorno di Kippur ma in ogni giorno della propria vita. Ma proprio
perché questa dinamica interiore possa diventare un atteggiamento continuo nei confronti della
conversione € necessario che ci sia un momento solenne, durante 1’anno, in cui questo gesto venga
compiuto insieme, diventando una sorta di prima scintilla che dovra poi innescare questo stesso

20 Mishnah, Jomah VI11,6.
21 Talmud Babilonese, Jomah 23a.



processo per tutto 1’anno. Per questo motivo nei dieci giorni che separano il Capodanno religioso da
Kippur é importante attivarsi per ottenere il perdono da parte di chi si e volontariamente o
involontariamente offeso. Vale inoltre la pena ricordare un altro passo talmudico nel quale si
sostiene che i penitenti «sono considerati su un piano piti elevato degli stessi giusti e perfetti»?.
Pertanto, Dio accoglie piu volentieri il penitente del giusto; e paradossale, ma & una modalita
tipicamente rabbinica per ricordare che 1’'uvomo, in quanto essere che puo shagliare, € soggetto al
peccato, ma nonostante questo puo arrivare comunque alla salvezza perché pentirsi significa essere
pit che un giusto. Anche nei Racconti dei Chassidim, e in particolare in quelli che hanno come
protagonista il Baal Shem Tov, il loro fondatore, questo insegnamento e Spesso ripreso per
sottolineare I’amore divino nei confronti dei peccatori®,

Il giorno di Kippur e la sua liturgia

Il momento piu solenne dell’anno relativo alla teshuvah e all’esperienza del perdono é il giorno di
Kippur, il quale & caratterizzato dalla preghiera comunitaria e da un digiuno completo di 25 ore?*. 1l
fatto che alle 24 ore giornaliere se ne aggiunga una, dipende dalla tradizionale “siepe rabbinica”
attorno ai precetti che ha la funzione di radicalizzarli e facilitarli nel miglior modo possibile: se
anche si fosse iniziato a digiunare in ritardo, le 24 ore prescritte sarebbero assicurate®>.

Questa festa ¢ 1’unica festa dell’anno — insieme al 9 di "Av in ricordo della caduta del Tempio nel
70 dell’era attuale e di altre catastrofi — ad essere caratterizzata da una liturgia prevalentemente
legata alla Sinagoga anziché a quella famigliare. Le due ricorrenze, infatti, prevedono un digiuno
che ha la necessita di essere vissuto attraverso un grande senso comunitario che diventa determinate
a Kippur, in quanto, chi non fosse riuscito a riconciliarsi con i fratelli nei dieci giorni che lo
precedono, ha un’occasione in piu per poterlo fare durante la liturgia del perdono. Tale liturgia che,
come per ogni festa, inizia al tramonto della vigilia nel rispetto della scansione biblica dei giorni (cf.
Gen 1,1ss.), € caratterizzata da alcuni momenti fondamentali e da una particolare simbologia.
Vediamone dunque gli aspetti principali?®.

Lo scioglimento dei voti e la confessione dei peccati

Il primo gesto in preparazione al perdono di Kippur € la recitazione comunitaria della preghiera che
inizia con ’espressione ebraico-aramaica Kol nidré, che significa: “tutte le promesse”. Si tratta di
una preghiera di annullamento dei voti, 0 promesse, pronunciati nel corso dell’anno. Pare che il
testo attualmente in uso sia stato composto in Spagna durante le campagne di conversione forzata
sotto il regno dei Visigoti o dei monarchi cattolici. Tale formulazione liturgica, che si e evoluta nel
tempo sia in ambito sefardita che ashkenazita?’, & supportata da una melodia originariamente ripresa
da un canto gregoriano dell’antifonario cattolico di Ratisbona, e poi diventata tradizionale anche in
ambito ebraico. La sequenza, che viene ripetuta per tre volte, corrisponde alla seguente traduzione
in italiano:

Tutti i voti — o impegni o0 consacrazioni o limitazioni o giuramenti o obbligazioni che abbiamo
pronunziato dal giorno del digiuno e del perdono che é passato (dello scorso anno) fino al giorno del

22 Talmud Babilonese, Mo ‘ed Katan 19a.
23 |1 chassidismo € una corrente mistica popolare sorta nell’Europa orientale attorno al 1750.
24 Sono esenti dal digiuno i bambini, le donne in stato di gravidanza o allattamento, gli anziani fragili, i malati e tutti
coloro che, digiunando, potrebbero mettere a rischio la loro salute. La salvaguardia della vita & pitu importante
dell’osservanza dei precetti.
% Cf. Mishah, Avoth I,1.
2 | testi della liturgia di Kippur di seguito menzionati sono ritrovabili in: Tefillat Jom Kippur. Preghiere del giorno di
Espiazione secondo il rito italiano, a c. di D. Di Segni, Marietti, Torino 1966.
27 | sefarditi sono gli ebrei dell’Europa occidentale e dei paesi mediterranei, mentre gli ashkenaziti appartengono
all’area dell’Europa orientale.

6



digiuno e del perdono che sta per iniziare — cui avessimo contro volonta o per errore contravvenuto,
noi li ritrattiamo con la presente dichiarazione dinanzi al nostro Padre celeste: se abbiamo
pronunziato voto si consideri come non emesso, altrettanto dicasi per qualsiasi impegno,
consacrazione, limitazione, giuramento, obbligazione; sia annullato totalmente il voto, I’impegno, la
consacrazione, la limitazione, il giuramento, 1’obbligazione. Annullati i voti gli impegni, le
consacrazioni, le limitazioni, i giuramenti, le obbligazioni, invochiamo remissione, perdono,
espiazione per tutti i nostri peccati. Conforme a quanto & scritto: sara perdonato a tutta la comunita
dei figli di Israele e al forestiero che dimora in mezzo a loro, perché tutto il popolo ha commesso la
cosa per errore.

Con molta prudenza, infatti, la tradizione dei maestri d’Israele ritiene che spesso 1'uomo possa
impegnarsi in promesse eccessive, che non pud mantenere. Pertanto, prima di iniziare tutta la
grande liturgia che portera al perdono, si compiere questo gesto simbolico dello scioglimento dei
voti che libera da eventuali promesse eccessive o formulate sotto costrizione. Segue poi la
recitazione pubblica di un elenco di categorie di peccati codificato dalla tradizione, il quale
comprende tutte le possibilita di peccato umano, che, in maniera anonima, viene ripetuto
dall’assemblea piu volte durante tutta la giornata di digiuno. Di tale elenco ne esistono diverse
versioni, delle quali la piu antica pare risalire al periodo precedente al V secolo dell’era attuale:

Il peccato commesso spinti da forza maggiore

Il peccato commesso per inavvertenza

Il peccato commesso pubblicamente

Il peccato commesso con premeditazione e astutamente

Il peccato commesso con cattivo pensiero

Il peccato commesso nella confessione/testimonianza

Il peccato commesso con sfrontatezza

Il peccato commesso con la violenza

Il peccato commesso tenendo discorsi impuri

Il peccato commesso trasportati da passione

Il peccato commesso scientemente

Il peccato commesso inavvertitamente

Il peccato commesso pronunziando falsita e menzogna

Il peccato commesso con la maldicenza

Il peccato commesso con sguardo peccaminoso

Il peccato commesso con 1’usura

Il peccato commesso con discorsi biasimevoli

Il peccato commesso con alterigia

Il peccato commesso con vana loquacita

Il peccato commesso con passi falsi (conducenti al peccato)

11 peccato commesso negando 1’elemosina

Il peccato commesso con volonta

Il peccato commesso con falso giuramento

Il peccato commesso per errore

Il peccato commesso con presunzione

| peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio di pentimento

I peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio espiatorio

| peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio olocausto

| peccati commessi per i quali dovremmo offrire sacrificio (proporzionato alle nostre facolta)

| peccati commessi per i quali saremmo passibili della pena capitale

| peccati commessi per i quali € minacciata la pena dello sterminio

| peccati per i quali & comminata la pena capitale o lo sterminio, pena inflitta direttamente da Dio o
una delle quattro pene capitali applicate dal tribunale, cioe lapidazione, fuoco, spada, strangolazione,
pena di flagellazione (39 battute) per i trasgressori dei precetti affermativi o negativi, implicanti o no
azione materiale, siano a noi conosciuti o ignoti. Quelli che ci sono noti gia li abbiamo confessati
dinanzi a Te, e quelli a noi ignoti Tu li conosci, conforme a quanto sta scritto: le cose occulte

7



appartengono al Signore Dio nostro, ma le cose manifeste sono per noi e per i nostri figli in perpetuo,
perché mettiamo in pratica tutte le parole di questa Torah. Siano di gradimento i detti della mia
bocca, e le meditazioni del mio cuore dinanzi a Te o Signore, mio rifugio e mio redentore.

Colui che ha stabilito I’armonia nel creato, concedera pace a noi e a tutto il Suo popolo Israele.
Amen

Segue poi una lunga litania, tratta da alcuni passaggi del Talmud babilonese, con la quale si invoca
il perdono divino rivolgendosi al Signore riconosciuto come “nostro Padre e nostro Re” (Avinu
Malkenu).

Chi pu0 andare in sinagoga recita questa confessione e la litania collegata comunitariamente, chi
per qualche ragione non puo lo fa privatamente, ma comunque a nome di tutta la comunita. Nella
tradizione ebraica infatti non si ¢ mai presa in considerazione 1’idea di una confessione personale e
individuale come c¢’¢ invece nel Cristianesimo: Dio «scruta e conosce» (Sal 139,1) il cuore di ogni
uomo, quindi & a conoscenza delle mancanze commesse nei Suoi confronti, mentre per quelle che
riguardano il prossimo — che comungue sono gia note al Signore — come gia ricordato & necessario
che ci sia una riconciliazione effettiva fra chi ha commesso ’errore ¢ chi 1’ha subito, soprattutto €
importante ricevere il perdono da parte chi e stato offeso. A tale proposito e importante precisare
alcune situazioni particolari. Potrebbe succedere che chi & stato offeso non sia intenzionato a
perdonare, e in questo caso la tradizione insegna come poter fare diversi tentativi e come
eventualmente farsi aiutare da qualcuno di fiducia per ottenere il perdono. Importante pero € non
rendere mai pubblica la mancanza, perché questo potrebbe portare a cattivi giudizi da parte di altri o
favorire ritorsioni indebite. Questo gia lo si trova nella Scrittura, laddove Dio invita il popolo a
costruire le cosiddette “citta rifugio” da utilizzare nel caso in cui gli omicidi o le persone che si sono
macchiate da colpe gravi devono essere tenute in custodia in attesa di giudizio per evitare il
linciaggio popolare (cf. Nm 35,9ss.; Gs 20,1ss.). E lo stesso ¢ il significato del “segno di Caino”,
che permette al primo omicida della storia di non essere linciato dalle popolazioni incontrate
durante il cammino (cf. Gen 4,15-16). Il peccatore, quindi, deve fare teshuvah ma nello stesso
tempo deve essere tutelato.

Ci cono, inoltre situazioni nelle quali ricevere il perdono & impossibile, come nel caso
dell’omicidio, in quanto chi dovrebbe perdonare non € piu in vita. In questi casi I’unico perdono
possibile ¢ quello da parte dei parenti della vittima, che comunque non possono perdonare I’offesa
di chi non ¢’¢ pitt ma solo il dolore loro provocato. Cio significa che I’omicida deve accettare I’idea
di aver prodotto una ferita storicamente irreparabile: I’insegnamento tradizione per cui «chi uccide
un uomo uccide il mondo intero»?® sottolinea che I’omicidio comprende anche tutti i possibili
discendenti della persona uccisa, e pertanto — pur potendo fare qualcosa di buono a favore della
famiglia del defunto — I’omicida deve accettare di non poter ricevere il perdono in questa vita,
sperando comunque nella misericordia divina nel mondo avvenire. Sta infatti a Dio 1’ultima parola,
non a noi. Tutto ci0 costituisce quindi un importante monito: ogni nostra azione ha delle
conseguenze che vanno oltre I’azione stessa, per questo dobbiamo essere sempre responsabili nel
nostro agire, sia operando il bene che evitando il male.

La prostrazione

Un altro elemento interessante € il segno della prostrazione, gesto che si compie solo nel giorno di
Kippur come segno di pentimento gravati dal peso dei peccati, e ad accompagnare tale gesto e una
formula di preghiera particolarmente carica di significato, dove ad un certo punto si dice:

Signore dell’universo, prima che io incominci a pronunciare tutte le mie parole (che significa i miei
peccati) non ho bocca per rispondere né ardire per sollevare il capo poiché i miei peccati sono piu
grandi del mio capo come un peso grave, Sono troppo pesanti per me e le mie trasgressioni sono
troppo numerose da contare e i miei peccati sono troppo grandi da riferire. lo confesso a Te, o Dio,

28 Talmud Babilonese, Sanhedrin 37a.



Dio dei miei Padri, abbassando il capo, inchinandomi con spirito umile, con debolezza di forza, con
il cuore spezzato, mi inchino piegando le ginocchia, inginocchiandomi e prostrandomi con
reverenza, timore e trepidazione.

La prostrazione e 1’inchino come segno dell’essere gravati dal peso dei peccati € un gesto che va
riservato solo a questo particolare momento.

La memoria del “capro espiatorio”

La liturgia del giorno di Kippur e caratterizzata da tre momenti che fanno memoria del culto
sacrificale al Tempio di Gerusalemme. Quando infatti c’era il Santuario, in questo giorno
penitenziale si offrivano particolari sacrifici, tra i quali quello di un capro per I’officiatura e quello
del capro espiatorio simbolicamente caricato dei peccati del popolo che si mandava a morire nel
deserto. In memoria di questa liturgia si proclamano le parti della Torah relative a tali offerte (Lv
16,1-34 e Nm 29,7-11). Seguono poi dei passi profetici e, in particolare, una sezione di Isaia (Is
57,14-58) dove si precisa che quello che Dio desidera e apprezza non é 1’astenersi dal cibo, coprirsi
il capo di cenere, o vestirsi di sacco, ma praticare la giustizia, spezzare le catene dei prigionieri,
dare cibo ai poveri e risanare tutte quelle situazioni che causano contraddizioni sociali. Questo,
infatti, & il vero digiuno. Tali parole vengono solitamente lette quando si € gia digiunato da diverse:
percepire un senso di fame e sentir riecheggiare «non & questo il digiuno che voglio», produce nel
penitente una sensazione forte, che deve spingere chi non si e ancora riconciliato con il prossimo ad
affrettarsi a farlo, e non e inusuale che a questo punto qualcuno lasci la Sinagoga per riconciliarsi
con qualcuno che non ¢ presente prima dell’ultimo suono dello shofar. Ultima lettura di questa
giornata € il libro di Giona, che testimonia quanto una citta pagana e peccatrice, abitata da non
ebrei, sia disponibile al perdono. E un altro monito che richiama alle proprie responsabilita:
potrebbero esserci non ebrei molto pit disponibili a far teshuvah rispetto a coloro che sono presenti
nell’assemblea.

Il suono dello Shofar

La dinamica della teshuvah & preceduta e conclusa dal suono dello shofar, un corno di ariete o
montone, che ne segna I’inizio con la festa di Rosh haShanah e la chiusura con la fine del giorno di
Kippur, momento in cui tutta 1’assemblea che ha digiunato prende atto del perdono avvenuto. Il
suono dello shofar ci rimanda direttamente alla legatura di Isacco, avvenuta al monte Moria, € alla
prova a cui Dio sottopone Abramo in relazione alla sua fede nella promessa e nella parola rivelata.
Come € noto questo € un sacrificio non compiuto, dove al posto di Isacco viene sacrificato un ariete
0 un montone (il termine ebraico ’ajil che lo designa puo indicare entrambi) le cui corna rimangono
impigliate in un cespuglio. Abramo lo vede, lo prende e lo sacrifica al posto di Isacco (cf. Gen
22,13).

La tradizione ha deciso di legare Rosh haShanah e Kippur al suono dello shofar per sottolineare la
centralita di Abramo e Isacco nel mediare il perdono e la salvezza. A tale proposito ¢’¢ una
significativa poesia religiosa (pijut) che, come la narrazione della legatura di Isacco (Gen 22,1.ss.),
viene cantata piu volte in entrambe le feste per sottolineare I’importanza della mediazione del
perdono attraverso la fede di questi due patriarchi. E una composizione di Jehuda Samuel Abbas?,
che descrive poeticamente la narrazione biblica utilizzando la preghiera responsoriale: alle diverse
strofe cantate da un solista si alterna un’invocazione di tutta I’assemblea che corrisponde alla
seguente traduzione italiana: «Di grazia ricorda, ti prego, a mio favore in questo momento/giorno
del giudizio: il sacrificatore (colui che inceppa), la vittima (chi si ¢ fatto inceppare), e 1’altare». Fra
le strofe piu significative troviamo le seguenti:

2 Nato a Fez, in Marocco, attorno al 1080. In seguito a persecuzioni religiose emigro in Asia, prima a Bagdad e poi ad
Aleppo. Pare che egli sia stato il primo poeta a comporre cantici endecasillabi con due semivocali in mezzo, metro poi
in seguito adoperato largamente dai poeti in Italia. Nella letteratura poetica si accenna infatti ad un “Abbasi-metro” che
e precisamente quello di questo pijut.

9



Mi sento agitato/turbato alla vista del coltello, ebbene rendilo ben affilato, o padre mio, stringi le
legature, quando poi il fuoco avra distrutta la mia carne, raccogli le ceneri del mio cadavere, recale a
Sara dicendole: ecco gli avanzi di Isacco. Ricorda... (colui che inceppa...).

Tutti gli angeli del carro celeste si commossero, allora gli Offanim e i Serafini pregarono Dio,
supplicarono il Signore, perché preservasse quel giusto, dicendo: accetta un riscatto per la sua vita,
deh! Non rimanga privo il mondo di un tal luminare. Ricorda... (colui che inceppa...).

Il Signore del Cielo disse allora ad Abramo: non stendere la mano sopra uno dei tre patriarchi, e voi
angeli, ministri, mettetevi/tornate in pace, questo avvenimento/questo giorno avra ripercussioni
benefiche per i figli di Gerusalemme, si, in questo giorno i peccati dei figli di Giacobbe lo perdonero.
Ricorda... (colui che inceppa...).

Questa descrizione poetica riprende dei midrashim (commenti rabbinici) tradizionali nei quali si
spiega che tra Abramo e Isacco ci sarebbe stato un lungo dialogo durante la salita al Moria. Mentre
il capitolo 22 della Genesi, che narra 1’episodio, riporta solo la famosa domanda di Isacco al padre:
«Ma dov’¢ I’animale per I’offerta?» e il padre risponde: «Provvedera Dio» (Gen 22,7-8), secondo il
midrash invece questo dialogo sarebbe stato molto piu lungo, proprio perché Isacco ad un certo
punto capisce che probabilmente sarebbe stato lui ad essere offerto. E mentre il padre lo lega, egli lo
supplica dicendo: «Legami stretto, in maniera che quando verra il momento io non ostacoli la tua
prova di fede e tu possa arrivare a compiere cio che hai promesso a Dio», cosi come prega il padre
di raccontare con tatto a Sara quanto era successo perché possa reggere a un dolore cosi grande®. In
questo modo viene mostrato come Isacco partecipi attivamente alla prova a cui € sottoposto Abramo
invitando il padre a stringere le legature, affinché la sua agitazione per la vista del coltello non
ostacoli il compimento del sacrificio; ritorna inoltre la menzione della mediazione degli angeli a
favore di Isacco definito luminare del mondo, ma soprattutto si sottolineano le ripercussioni
benefiche che tale evento produrra a favore del perdono dei peccati per i figli di Giacobbe: Dio
perdona i peccati per la fede e per i meriti di Abramo, che rimane fedele al Signore anche in questa
prova, e per quelli di Isacco coinvolto nella legatura sacrificale. Ma poiché il popolo ebraico in tutte
le feste — e in particolare a Rosh haShanah e Kippur — rappresenta davanti a Dio tutta I’'umanita, i
benefici del perdono mediato da Abramo assieme ad Isacco possono raggiungere tutte le genti, la
condizione rimane quella della teshuvah, cioe della modalita di ritorno a Dio, che simbolicamente
viene designata come una “firma buona” sul libro della vita. Per questo nei giorni tra Rosh
haShanah e Jom Kippur ci si saluta dicendo: chatimah tovah, “buona firma”, ¢ ci si augura di essere
scritti sul libro della vita e non su quello della morte.

La benedizione sacerdotale e ['ultimo shofar

La liturgia di Kippur é scandita anche dalla benedizione sacerdotale che viene impartita piu volte
sull’assemblea da parte di coloro che discendono dai Cohen (sacerdoti discendenti da Aronne) e dai
Leviti. Si tratta della formula di benedizione contenuta nel libro dei Numeri: «Ti benedica il Signore
e ti protegga. Il signore faccia brillare il suo volto su di te e ti sia propizio. Il signore rivolga su di te
il suo volto e ti conceda pace» (Nm 6,24-27).

Durante questo momento, e in particolare durante la benedizione sacerdotale impartita non molto
prima della proclamazione solenne del perdono, i membri di ogni famiglia presente in Sinagoga si
radunano sotto lo scialle da preghiera del padre; se qualcuno non ha piu famiglia, perché anziano o
perché rimasto solo, viene sempre accolto sotto lo scialle da preghiera di un parente prossimo o di
un amico. Il gesto mostra quanto I’esperienza di teshuvah rigenera anche i rapporti parentali
all’interno della famiglia e della comunitd. E una vera e propria rinascita: il digiuno infatti
rappresenta in qualche modo anche una rigenerazione delle fibre del proprio corpo mettendo in

30 Cf. Midrash Tanchuma, Vajerah 1ss.
10



moto un metabolismo diverso. Ora, se tutto questo ¢ accompagnato da un’effettiva riconciliazione,
anche la famiglia e la comunita vengono rigenerate.

Prima del suono dell’ultimo shofar che attesta la conclusione del giorno di Kippur, in molte
comunita e in uso inserire un’altra preghiera ripresa dalla liturgia askenazita di Rosh haShanah, una
composizione medievale, che ricorda il martirio di Rav Amnon di Magonza, il quale visse in uno
dei momenti del rapporto fra ebrei e cristiani segnati da grandi persecuzioni. Il governatore del
paese in cui viveva, poco prima di queste feste, lo mando a prelevare e lo obbligo a convertirsi. Il
maestro gli chiese tre giorni di tempo. In questi tre giorni si rese conto di aver sbhagliato, perché
anziché chiedere tre giorni di attesa avrebbe dovuto rifiutare subito la conversione per non tradire la
fede nel Dio di Israele. Si ripresento quindi al governatore dicendo: «Tagliami pure la lingua perché
non 1’ho usata nel modo adeguato». Di fronte a questa richiesta il governatore, molto sadico,
anziché tagliargli la lingua lo fece torturare duramente. In seguito alle torture il maestro mori ma,
mentre era ancora agonizzante, chiese di poter essere portato in Sinagoga per celebrare per I’ultima
volta Rosh haShanah e il giorno di Kippur. In Sinagoga Rav Amnon prego dicendo:

Celebriamo il potere della santita di questo giorno poiché é veramente grandioso e terribile. In questo
giorno sara esaltato il Tuo Regno e stabilito con clemenza il Tuo trono e Tu [o Dio] vi siederai in
verita. Davvero Tu solo sei giudice e accusatore, il solo che conosce tutte le azioni dell’uomo e il
vero testimone. Tu scrivi e suggelli il verdetto, conti e numeri le azioni dell’uomo e ricordi le cose
dimenticate. Aprirai il libro dei ricordi e da esso si leggera e il segno di ogni uomo sara impresso nel
libro della vita®.

La tradizione precisa che il senso di queste parole € una solenne affermazione della grandezza di
Dio rispetto all’uomo, ed e un segno di grande teshuvah che viene ricordato prima del suono dello
shofar conclusivo davanti alle porte aperte dell’Arca Santa che contiene i rotoli della Torah, la
quale rappresenta la presenza di Dio fra il popolo; e mentre tale suono annuncia che il digiuno e
terminato, allo stesso tempo attesta che — se la teshuvah e stata autentica — il digiuno e stato un
segno effettivo di perdono, il cielo ha concesso ancora un anno nuovo e si € iscritti nel libro della
vita. Le porte del cielo, che a Rosh haShanah si sono aperte, a Jom kippur si chiudono in quanto il
perdono ha raggiunto gli uomini, i quali, fino al Kippur successivo, dovranno cercare di vivere da
riconciliati.

31 Art Scroll Rash HaShanah Machzor
11



