“DIECI PAROLE” DI LIBERTA
Elena Lea Bartolini De Angeli

[Postfazione al saggio di S. CARCANO, Tremila anni e non sentirli. Una rilettura sorprendente dei Dieci
Comandamenti, Ancora, Milano 2019, pp. 225-237]

Insegna la tradizione rabbinica:

E detto: Le tavole della Torah' sono opera del Signore e lo scritto & scrittura del Signore scolpita
[charut] sulle tavole (Es 32,16). Non leggere charut [scolpito] ma cherut [liberta]?, perché veramente
libero non & se non colui che si occupa della Torah. E chi si occupa della Torah € un uomo che si
eleva, come é detto: E andammo da Matanah [Dono] a Nachali’el [eredita del Signore], e da
Nachali’el a Bamot [elevazione]® (Nm 21,19)*.

In questo modo i Maestri di Israele sottolineano 1’importanza dei precetti ricevuti dal Signore che
ha liberato dall’Egitto, e quindi vuole il bene del Suo popolo che accoglie I’insegnamento rivelato al
Sinai dicendo: Tutto cio che il Signore ha rivelato lo faremo e lo ascolteremo (Es 24,7), espressione
che significa comprendere facendo.

La voce del Sinai e pertanto una voce di liberta che richiede di essere accolta, messa in pratica e
ascoltata, e che non a caso ha parlato nel deserto, midbar in ebraico, termine che vocalizzato
medabber significa: “Colui che parla”, diventando quindi metafora di uno spazio ove la vita puo
essere estrema e messa alla prova ma nello stesso tempo € anche rivelativo.

Cerchiamo allora di delineare, seppur in forma essenziale, le dinamiche fondamentali che
accompagnano la prassi religiosa dell’ebreo alla luce delle ‘asereth hadibberoth, le “Dieci Parole”
rivelate al Sinai contenute nella Torah.

Una rivelazione al contempo individuale e universale

Nelle fonti rabbiniche si precisa che la voce divina al Sinai si € rivelata rispettando la capacita di
ricezione individuale:

Rabbi Tanchuma disse: «La voce di Dio sul Sinai fu intesa da ciascuno secondo la sua capacita di
intendere. Gli anziani la intesero secondo la loro capacita, i giovani secondo la loro capacita e cosi
anche i bambini, i lattanti e le donne. Perfino Mosé la intese secondo la sua capacita. Perci0 sta
scritto: Mosé parlava e Dio gli rispondeva con una voce (Es 19,19). Cio significa: con una voce a cui

Mosé potesse reggere»”.

Si puo dire che questo “dono eterno”, adattandosi al ricevente, entra nella storia rispettando “i
tempi” dell’uomo, che comunque ¢ chiamato a comprendere e interiorizzare gli insegnamenti
rivelati assimilandoli progressivamente, facendoli propri nelle diverse eta della vita. Nello stesso
tempo pero e un dono offerto sia al popolo di Israele che a tutta I’'umanita. Fra i commenti rabbinici

! La Torah & la rivelazione divina al Sinai. In senso stretto designa il Pentateuco, in senso piti ampio puo indicare tutto il
canone biblico e il suo commento.

2 L’alfabeto ebraico & solo consonantico, pertanto ¢ possibile variare al vocalizzazione dei termini.

¥ Matanah, Nachali’el @ Bamot sono i luoghi in cui gli ebrei fecero tappa e si accamparono nel deserto dopo I’uscita
dall’Egitto. La tradizione ne sottolinea il significato simbolico per evidenziare 1’ascesa del popolo verso la Terra
promessa.

* Mishnah, *Avoth V2.

°Shemot Rabbah V,9.



che sostengono questa prospettiva, ce n’¢ uno molto famoso che ritiene di poter cogliere
I’'universalita della rivelazione sinaitica in relazione al passo dell’Esodo ove si afferma che tutto il
popolo vedeva le voci (Es 20,18)°, sottolineatura che cosi viene spiegata: «Perché “le voci”? Perché
la voce del Signore si trasformava in sette suoni e da questi nelle settanta lingue, affinché tutti i
popoli potessero comprendere’.»

Tale divisione, che avviene secondo un numero che nella Scrittura indica universalita, e in ordine
percio ad una comprensione che ha come orizzonte tutti gli uomini, e che, in conformita con le
dinamiche tipiche della rivelazione biblica, privilegia la relazione e la reciprocita. Fondamentale €
infatti in questo contesto il rapporto fra Mose e Dio che fa da mediazione nei confronti del popolo,
che la narrazione non manca di sottolineare e che, nell’originale ebraico, corrisponde alla seguente
traduzione italiana: Mose parlava e il Signore attestava nella voce (Es 19,19).

L’espressione “parlava” ¢ resa nel testo masoretico con la forma verbale intensiva jedabber, la
quale sottolinea il carattere rivelativo di tale parlare, dove e Mosé il mediatore della rivelazione che
Dio, in settanta lingue, attesta.

Se consideriamo poi gli effetti che tutto cio ha prodotto nella tradizione rabbinica postbiblica,
troviamo ulteriori elementi interessanti: il dono della Torah sul Sinai non € universale solo perché il
Signore si € espresso in settanta lingue, ma lo € anche in riferimento alla duplicita di tale dono: il
giudaismo infatti concepisce I’insegnamento divino in duplice forma: 613 mitzwot (precetti) per gli
ebrei e 7 precetti noachidi (cioé dati da Dio a Noe dopo il diluvio) per tutti i non ebrei, entrambi
considerati I’unica Torah di Dio rivelata agli uomini sul Sinai®. Nel Libro dei giubilei, che si
colloca nel secondo secolo prima dell’era cristiana, non a caso quindi si legge che la Festa delle
Settimane — la Pentecoste ebraica — deve essere celebrata come memoriale dell’Alleanza tra Dio e
Nog, cio¢ tra Dio e tutta I’umanita, e non solo tra Dio e gli ebrei’.

La teofania sinaitica va dunque compresa come un dono nella prospettiva di un cammino di liberta
che deve portare, seppur attraverso percorsi diversificati, ad una vita realizzata ed eticamente
fondata sulla base delle “Dieci Parole” che, secondo autorevoli maestri'®, ne sono I’espressione
principale. Gia nell’epoca post-esilica le “Dieci Parole” facevano parte della liturgia quotidiana che
i sacerdoti celebravano presso il Tempio di Gerusalemme®?, e per questo si decise di introdurne la
lettura quotidiana anche nelle Sinagoghe, decisione tuttavia contrastata dai rabbini affinché gli
eretici non dicessero: « Le “Dieci Parole” occupano un posto cosi importante nella liturgia perché
esse sole furono rivelate a Mose al Sinai»*,

La preoccupazione dei maestri dunque € quella di non perdere di vista il fatto che tutta la Torah
viene dal Sinai e non solo le “Dieci Parole” in essa contenute. Per questo la prassi prevalsa, e
tutt’oggi in vigore, € quella di proclamarle pubblicamente solo tre volte all’anno: nei due Sabati nei
quali i capitoli di Esodo 20 e Deuteronomio 5 sono letti come parte delle sezioni del Pentateuco
previste™, e durante Shavu ‘oth, la Festa delle Settimane che fa memoria della rivelazione sinaitica.
Per quanto concerne la preghiera privata ci sono invece testi liturgici che continuano a riportarle in
coda alla preghiera del mattino™.

® La traduzione corrisponde all’originale ebraico ma differisce da quella proposta dalla CEI.

’Shemot Rabbah V9.

8 Interessante al riguardo I’opera di E.BENAMOZEGH, Isralele e [ 'umanita, Marietti, Genova 1990, in particolare pp.181-
2717.

°Cf. J.J. PETUCHOWSKI, Le feste del Signore, Ed Dehoniane, Napoli 1987, pp.47-48.

%' Un esempio autorevole & Rav Saadja Gaon (882-942) che in una enunciazione poetica dei 613 precetti decide di
collocarli nel quadro delle “Dieci Parole”. Cfr. Siddur R. Saadja Gaon, ed. I. Davidson, S. Assaf e B. 1. Joel, Jerusalem
1941, pp. 191-216.

1 Cfr. Mishnah, Tamid V,1.

12 Talmud Palestinese, Berakhoth 1,8; cfr. Talmud Babilonese, Berakhoth 12a.

3 La liturgia sinagogale prevede che, nell’arco di un anno, venga proclamata tutta la Torah. Per questo & stata suddivisa
in sezioni che coprono tutte le settimane e le feste dell’anno.

4 Cfr. J.J. PETUCHOWSKI, La voce del Sinai, Ed. Dehoniane, Napoli 1985, pp. 12-13.



E sempre riguardo I’importanza di non perdere mai di vista il contesto in cui le “Dieci Parole” sono
inserite, e di particolare interesse un commento rabbinico omiletico su un famoso passo del profeta
Geremia: Mi hai sedotto, Signore, e io mi sono lasciato sedurre; mi hai afferrato e hai prevalso
(Ger 20,7), ove si immagina il seguente discorso del popolo di Israele dinanzi al Signore:

La comunita di Israele parlo al Santo, sia Egli benedetto e disse:

Signore del mondo, Tu mi hai sedotto prima di darmi la Torah; e poi mi hai posto sul collo il giogo
dei comandamenti, in modo che, per la trasgressione di essi io sarei punito. Se non avessi accettato la
Torah, sarei come qualsiasi altro popolo, che non viene né premiato né punito.

Cosi la comunita di Israele parlo al Santo, sia Egli benedetto:

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: 1o sono il Signore, tuo Dio (Es 20,2); e io pensai, Egli e
debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando mi dicesti: Perché lo, il Signore, sono il tuo Dio,
un Dio geloso (Es 20,5).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non avrai altri dei di fronte a Me (Es 20,3) e io pensai, Egli
é debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando aggiungesti: Colui che offre un sacrificio agli
déi, oltre al solo Signore, sara votato allo sterminio (Es 22,19).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non pronuncerai invano il Nome del Signore, tuo Dio (Es
20,7) e io pensai, Egli & debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai proseguito: Il Signore
non lascera impunito chi pronuncia il suo Nome invano (Es 20,7).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Ricordati del giorno di Sabato per santificarlo (Es 20,8) e io
pensai, Egli &€ debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai aggiunto: Chi profanera il
Sabato sara messo a morte (Es 31,14).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Onora tuo padre e tua madre (Es 20,12) e io pensai, Egli &
debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai dichiarato: Colui che maledice suo padre o
sua madre sara messo a morte (Es 21,17).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non uccidere (Es 20,13) e io pensai, Egli & debole. Ma mi hai
afferrato e hai prevalso quando insegnasti anche nella Torah: Chi sparge il sangue dell uomo
dall’'uomo il suo sangue sara sparso (Gen 9,6).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non commettere adulterio (Es 20,14) e io pensai, Egli €
debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai aggiunto: L adultero e [’adultera dovranno
essere messi a morte (Lv 20,10).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non rubare (Es 20,15) e io pensai, Egli € debole. Ma mi hai
afferrato e hai prevalso quando poi hai chiarito: Colui che rapisce un uomo... sara messo a morte
(Es 21,16).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non pronunciare falsa testimonianza contro il tuo prossimo
(Es 20,16) e io pensai, Egli & debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai spiegato: Farete
a lui quello che aveva pensato di fare al suo fratello (Dt 19,19).

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non desiderare... (Es 20,17) e io pensai, Egli é debole. Ma
mi hai afferrato e hai prevalso quando continuasti a spiegare: Non desiderare in cuor tuo la
bellézza... cosi é per chi si accosta alla donna altrui, chi la tocca, non restera impunito (Pr 6,25-
29)™.

Come si puo notare questo commento non si limita a ricondurre le “Dieci Parole” alla Torah, al
Pentateuco, ma si allarga ad altri testi del canone biblico secondo la tripartizione ebraica: Torah,
Profeti e Scritti sapienziali. Mentre in un altro testo rabbinico si considera il fatto che ogni
Comandamento e espresso al singolare e si precisa:

Perché le “Dieci Parole” sono dette al singolare? Affinché ciascuno in particolare debba dirsi: «Sono
stati comandati a me. Per me ¢ stata data la Torah, perché la osservi». E non dicesse: «Basta che il
mondo, senza di me, osservi le “Dieci Parole”»™.

1> Pesigta Rabbati 21, 107a.
18 Midrash Legah Tov, Waethanan 9a,b.



Lo stesso vale per la lode che si deve al singolo che rimane fedele agli insegnamenti divini, il
“giusto” di cui il modello per eccellenza ¢ Giuseppe di cui si racconta:

Durante tutti quegli anni che il popolo di Israele camminava nel deserto, portava con sé due casse. In
una si trovavano le ossa di Giuseppe (cfr. Es 13,19) e nell’altra le tavole di pietra con le “Dieci
Parole”.

Quando persone che attraversavano il deserto chiesero ai figli di Israele: «Che cosa ¢’¢ in queste due
casse?» ebbero la risposta: «Una ¢ quella di un morto, I’altra ¢ di Dio».

Quando, meravigliati, insistevano: «Ma € conveniente per un morto viaggiare con la presenza
divina?» i figli di Israele risposero: «Costui ha osservato quello che sta scritto sulle tavole»®’.

Puo sembrare anacronistico pensare che Giuseppe abbia potuto osservare le “Dieci Parole” che
verranno date solo dopo I’uscita dall’Egitto ma, nella visione rabbinica, nella Torah c¢’¢ una sorta di
contiguita che relativizza la scansione temporale.

Le responsabilita verso il Signore e quelle verso i propri simili

Le “Dieci Parole” sono state rivelate nella prospettiva di un’etica che non riguarda solo i1 rapporti
con il Signore: € un’etica soprattutto sociale. Come ricorda il rabbino francese Marc-Alain Ouknin:

Risveglia in ciascuno le responsabilita che spettano per il semplice fato di essere un membro della
societa umana. Alla base di quest’etica collettiva ¢’¢ il mirabile comandamento dell’amore: Amerai
il prossimo tuo come te stesso (Lv 19,18), un comandamento senza limiti, che invita 'uomo ad
amare non solo i propri simili, ma anche lo straniero, lo schiavo, il nemico. La nozione di rispetto e
di dignita umana é inclusa in questo appello e rende necessarie le istituzioni sociali che assicurino la
giustizia.

Amare non ¢, per la Torah, un sentimento, bensi un’azione. [...] La Torah fa della giustizia e della
bonta una legge. [...] Essa garantisce i diritti della persona, la Torah é una sorta di parapetto contro
I’egoismo individuale e collettivo™.

Si tratta dunque di un’etica collettiva fondata sull’amore del prossimo compreso a partire da noi
stessi, come insegnato nel “Codice di santita” del Levitico, dove la traduzione letterale del versetto
noto come “comandamento dell’amore” corrisponde alle parole: Amerai il prossimo tuo, egli é te
stesso (Lv 19,18), che significa desiderare per gli altri cio che desideriamo per noi, agendo per il
loro bene cosi come agiremmo per il nostro stesso bene. Si pud quindi affermare che tale
rivelazione costituisce una guida per il genere umano che, da secoli, sta alla base dei valori che
regolano la buona convivenza sociale.

Sottolinea al riguardo il rabbino Elia Kopciowski in suo noto commento alla Torah che si articola
secondo le sezioni che vengono proclamate settimanalmente nell’ambito della liturgia sinagogale:

Possiamo affermare che quella rivelazione fu il piu notevole avvenimento nella storia dell’Umanita;
fu il momento in cui nacque la “religione dello spirito” che era destinata nel tempo ad illuminare le
anime, a dare un ordine alla vita di tutti gli esseri umani.

Il Decalogo, fondamento di tutte le religioni monoteistiche, & un sublime compendio dei doveri
basilari che impegnano tutto il genere umano; un compendio rimasto ineguagliato per la concisione,
per D’esposizione, per la vastita dei concetti, per la solennitda del momento in cui vennero
pronunciati®®.

7 Talmud Babilonese, Sotah 13a; cfr. Pesigta Rabbati 22, 112a, b.
8 M. OUAKNIN, Le Dieci Parole, Paoline, Milano 2001, pp. 27-28.
9 E. Kopclowski, Invito alla lettura della Tora, Giuntina, Firenze 1998, pp. 100-101.



Ma c’¢ un altro aspetto importante da considerare: la narrazione biblica ci attesta che tale
rivelazione e stata consegnata dal Signore a Mosé sul Sinai attraverso due “Tavole”, che vengono
solitamente chiamate “Tavole del Patto” o “Tavole della Testimonianza”, sulle quali la tradizione
ebraica ritiene che le “Dieci Parole” siano elencate nel modo seguente:

1. [ lo sono il Signore Dio tuo che ti fece | 6. | Non uccidere
uscire dal paese d’Egitto, dalla casa di
schiavitu
2. | Non avrai altri dei all’infuori di Me 7. | Non commettere adulterio
3. | Non pronunciare il Nome del Dio tuo | 8. | Non rubare
invano
4. | Ricordati del giorno del Sabato per | 9. | Non testimoniare il falso riguardo al tuo
santificarlo prossimo
5. | Onora tuo padre e tua madre 10. | Non desiderare la donna del tuo prossimo;
non desiderare tutto cio che appartiene al tuo
prossimo

Come si puo notare nella prima Tavola sono elencati i Comandamenti che riguardano i doveri
dell’'uvomo verso Dio, mentre nella seconda quelli che riguardano il comportamento verso il
prossimo. Il principio fondamentale dei Comandamenti della prima Tavola € quindi I’amore per il
Signore, che nello Shema®, la dichiarazione di fede ebraica, € espresso dalle parole: E amerai il
Signore Dio tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua persona, con tutte le tue facolta (Dt 6,5);
mentre il principio su cui si fondano i Comandamenti della seconda Tavola ¢ I’amore verso il
prossimo secondo il precetto levitico gia ricordato (Lv 19,18). Come precisa rav Elia Kopciowski:

Nelle due “Tavole del Patto” viene percio messo in risalto che 1’amore verso Dio e quello verso il
prossimo sono due sentimenti che si completano a vicenda, come ricorda Lattes citando quanto ha
affermato Rabbi Avraham Yeoshua di Apta, grande maestro del Chassidismo dell’inizio del secolo
scorso”: «Le frasi “Ama I’Eterno tuo Dio” e “Ama il prossimo tuo”, costituiscono senza dubbio due
Comandamenti. In realta, pero, ’amore di Dio e I’amore degli uomini sono una cosa sola. Compito
dello tzaddiq, del giusto, ¢ appunto di fare effettivamente dell’amore di Dio e dell’amore degli
uomini una cosa sola»".

Rav Elia fa anche notare che I’inserimento del Comandamento di onorare i genitori nella prima
Tavola puo lasciare perplessi, in quanto si potrebbe ritenere che riguardi invece i rapporti
interpersonali, e a tale proposito ripropone un insegnamento tradizionale:

In realta esso [il dovere di onorare i genitori] costituisce il collegamento tra il primo e il secondo
gruppo di Comandamenti. I genitori sono infatti i creatori materiali dell’'uomo, ma 1’anima ¢ divina; i
genitori sono quindi i collaboratori dell’Eterno nella creazione di un nuovo essere: concetto espresso
in modo chiaro nel Talmud®: «Tre sono i collaboratori nella creazione dell’uomo: il Signore
Benedetto, il padre e la madre. Percio, quando un uomo onora e rispetta il padre e la madre, il

2 per noi lettori di oggi si tratta dell’inizio del diciottesimo secolo.
2L E. KopclowskKl, Invito alla lettura della Tora, cit., p. 102.
22 Talmud Babilonese, Qiddushin 30b.




Signore Benedetto dice: “lIo lo considero degno di ricompensa come se avesse rispettato Me
23
stesso!”»”.

L’osservanza del precetto di onorare i genitori costituisce quindi il punto di partenza per la
comprensione del rispetto e del timore di Dio: sono infatti il padre e la madre che insegnano ai
giovani tali valori costituendo il primo anello della catena della tradizione, fondamento non solo
della vita religiosa ma, nel suo significato piu ampio, anche della vita sociale.

Se osserviamo poi in maniera sinottica la collocazione dei precetti sulle due Tavole, possiamo
trovare significativi parallelismi. In particolare: il primo precetto, lo sono il Signore tuo Dio, & in
parallelo con Non uccidere; secondo la tradizione chi uccide commette un gravissimo peccato verso
I’immagine divina presente in ogni creatura umana, e chi compie questo gesto violento non uccide
solo la singola persona ma anche tutta la sua possibile discendenza che non potra piu nascere. Per
questo il Talmud afferma che: «Chi uccide un uomo uccide il mondo intero, e chi salva un uomo
salva il mondo intero»?*. Cosi pure Non desiderare la donna del tuo prossimo si trova in parallelo
con Onora tuo padre e tua madre per sottolineare I’importanza della santita della famiglia in ogni
suo aspetto.

Se invece consideriamo il loro ordine sulle due Tavole, possiamo notare che nella prima i primi due
Comandamenti riguardano il pensiero e le intenzioni dell’'uomo, il terzo la parola e il quarto
I’azione, mentre il quinto costituisce il passaggio dalla prima alla seconda Tavola. Su quest’ultima
invece troviamo all’inizio tre Comandamenti che sottolineano I’importanza dell’azione concreta,
vietando le azioni che possono danneggiare materialmente il prossimo, ne segue poi uno che
riguarda la parola e vieta di pronunciare il falso verso i propri simili, e solo alla fine troviamo un
Comandamento che riguarda il pensiero e le intenzioni umane. Sempre secondo il rabbino
Kopciowski:

Si puo avanzare ’ipotesi che 1I’Eterno abbia voluto richiamare la nostra attenzione sul fatto che, per
quanto riguarda il nostro comportamento verso di Lui, il punto di partenza non puo essere che la
fede, il pensiero. Affermato questo principio fondamentale, indiscutibile, ci ammonisce che le nostre
azioni verso il prossimo devono essere improntate alla giustizia e alla comprensione reciproca, tese a
stabilire rapporti concreti di armonia e di concordia.

La Torah non si limita quindi ad emanare disposizioni che ci guidino nel comportamento a cui
dobbiamo attenerci nei riguardi del prossimo, non si limita a imporci di non compiere alcuna azione
indegna che possa colpire i nostri simili nella vita, nella famiglia, nella proprieta; la Torah esige che
Vi sia reciproco rispetto anche nel sentimento e nel pensiero.

E molto importante a questo proposito il fatto che il Decalogo si concluda proprio con il
Comandamento Non desiderare tutto cio che appartiene al tuo prossimo! [...] In quest’ultimo
Comandamento, non meno che nel primo, si rivela la straordinaria rivoluzione operata con la
promulgazione del Decalogo. Il primo Comandamento, che esige la conoscenza di un Dio unico,
creatore di ogni essere, trova la sua logica conclusione nell’ultimo che ci ammonisce a rispettare il
prossimo che ¢ stato creato per volonta del’Eterno, a Sua immagina e somiglianza!®.

Si evidenzia cosi una sorta di circolarita attraverso le “Dieci Parole” che riconduce da Dio all’uomo
e dall’uomo a Dio nell’orizzonte di una dinamica di continua reciprocita: ¢ attraverso I’uomo che si
arriva al suo Creatore ed ¢ Colui che crea e si rivela che incontra I’'umanita attraverso gesti umani.

Riguardo poi la formulazione di tutti i precetti che, nella seconda Tavola, indicano cosa “non” si
deve fare, che potrebbe risuonare nella comprensione occidentale come un elenco di divieti
perentori, vorrei ricordare che, nella cultura semitica, tale genere letterario costituisce una modalita
per affermare diritti e wvalori universali. Proclamare: Non uccidere significa riconoscere
universalmente il valore della vita, cosi come Non commettere adulterio significa riconoscere il

2 E. KopclowsKl, Invito alla lettura della Tora, cit., p. 102.
 Talmud Babilonese, Sanhedrin 37a.
% E. KopclowskKl, Invito alla lettura della Tora, cit., pp. 104-105.



valore della fedelta, e via di seguito... Si tratta pertanto di un modo di esprimersi dove la negazione
serve ad affermare, secondo un pensiero che utilizza le antinomie come criteri di intelligibilita, e
dove la positiva tensione fra polarita permette di cogliere e sperimentare tutte le possibili sfumature
sia del bene che del male, condizione imprescindibile per un’etica sociale fondata sul diritto e sulla
giustizia.

Quelle rivelate al Sinai sono quindi “Dieci Parole” per costruire rapporti di responsabilita fondata
sul riconoscimento di un Unico Dio creatore e Signore della storia: ¢ questa la radice per un’etica di
liberta nel rispetto reciproco e del creato a noi affidato. “Dieci Parole” che stanno alla base di valori
universali, alla luce dei quali si sono formate — e si formeranno — intere generazioni, e che non a
caso vengono scritte — indicandone solitamente solo la parte iniziale — sull’Arca Santa che
custodisce in Sinagoga i rotoli della Torah. Parole che cosi ricorda André Chouraqui nel suo saggio
dedicato al Decalogo:

Nell’umile Sinagoga della mia citta natale di Ain Témouchent, in Algeria, i dieci Comandamenti
erano scritti a lettere d’oro su due tavole di legno di quercia appese sopra I’armadio che conteneva i
rotoli della Torah. Come tutti gli altri bambini ebrei, imparavo a memoria le dieci Parole centrali, le
cui 620 lettere ebraiche, disposte su due colonne allineate, danzavano davanti ai miei occhi,
affascinandomi. Rimanevo estasiato di fronte a quelle dieci Parole che riassumono tutto cio che
I’uomo puod comprendere e auspicare per I’Universo?®

% A CHOURAQUI, | dieci comandamenti, Mondadori, Milano 2001, p. 7.



