
1 

 

“DIECI PAROLE” DI LIBERTÀ 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

 
[Postfazione al saggio di S. CARCANO, Tremila anni e non sentirli. Una rilettura sorprendente dei Dieci 

Comandamenti, Ancora, Milano 2019, pp. 225-237] 

 

 

Insegna la tradizione rabbinica: 

 
È detto: Le tavole della Torah

1
 sono opera del Signore e lo scritto è scrittura del Signore scolpita 

[charut] sulle tavole (Es 32,16). Non leggere charut [scolpito] ma cherut [libertà]
2
, perché veramente 

libero non è se non colui che si occupa della Torah. E chi si occupa della Torah è un uomo che si 

eleva, come è detto: E andammo da Matanah [Dono] a Nachali’el [eredità del Signore], e da 

Nachali’el a Bamot [elevazione]
3
 (Nm 21,19)

4
. 

 

In questo modo i Maestri di Israele sottolineano l’importanza dei precetti ricevuti dal Signore che 

ha liberato dall’Egitto, e quindi vuole il bene del Suo popolo che accoglie l’insegnamento rivelato al 

Sinai dicendo: Tutto ciò che il Signore ha rivelato lo faremo e lo ascolteremo (Es 24,7), espressione 

che significa comprendere facendo. 

La voce del Sinai è pertanto una voce di libertà che richiede di essere accolta, messa in pratica e 

ascoltata, e che non a caso ha parlato nel deserto, midbar in ebraico, termine che vocalizzato 

medabber significa: “Colui che parla”, diventando quindi metafora di uno spazio ove la vita può 

essere estrema e messa alla prova ma nello stesso tempo è anche rivelativo. 

Cerchiamo allora di delineare, seppur in forma essenziale, le dinamiche fondamentali che 

accompagnano la prassi religiosa dell’ebreo alla luce delle ’asereth hadibberoth, le “Dieci Parole” 

rivelate al Sinai contenute nella Torah. 

 

 

Una rivelazione al contempo individuale e universale 
 

Nelle fonti rabbiniche si precisa che la voce divina al Sinai si è rivelata rispettando la capacità di 

ricezione individuale: 

 
Rabbi Tanchuma disse: «La voce di Dio sul Sinai fu intesa da ciascuno secondo la sua capacità di 

intendere. Gli anziani la intesero secondo la loro capacità, i giovani secondo la loro capacità e così 

anche i bambini, i lattanti e le donne. Perfino Mosè la intese secondo la sua capacità. Perciò sta 

scritto: Mosè parlava e Dio gli rispondeva con una voce (Es 19,19). Ciò significa: con una voce a cui 

Mosè potesse reggere»
5
. 

 

Si può dire che questo “dono eterno”, adattandosi al ricevente, entra nella storia rispettando “i 

tempi” dell’uomo, che comunque è chiamato a comprendere e interiorizzare gli insegnamenti 

rivelati assimilandoli progressivamente, facendoli propri nelle diverse età della vita. Nello stesso 

tempo però è un dono offerto sia al popolo di Israele che a tutta l’umanità. Fra i commenti rabbinici 

                                                 
1
 La Torah è la rivelazione divina al Sinai. In senso stretto designa il Pentateuco, in senso più ampio può indicare tutto il 

canone biblico e il suo commento. 
2
 L’alfabeto ebraico è solo consonantico, pertanto è possibile variare al vocalizzazione dei termini. 

3
 Matanah, Nachali’el e Bamot sono i luoghi in cui gli ebrei fecero tappa e si accamparono nel deserto dopo l’uscita 

dall’Egitto. La tradizione ne sottolinea il significato simbolico per evidenziare l’ascesa del popolo verso la Terra 

promessa. 
4
 Mishnah, ’Avoth VI,2. 

5
Shemot Rabbah V,9. 



2 

 

che sostengono questa prospettiva, ce n’è uno molto famoso che ritiene di poter cogliere 

l’universalità della rivelazione sinaitica in relazione al passo dell’Esodo ove si afferma che tutto il 

popolo vedeva le voci (Es 20,18)
6
, sottolineatura che così viene spiegata: «Perché “le voci”? Perché 

la voce del Signore si trasformava in sette suoni e da questi nelle settanta lingue, affinché tutti i 

popoli potessero comprendere
7
.» 

Tale divisione, che avviene secondo un numero che nella Scrittura indica universalità, è in ordine 

perciò ad una comprensione che ha come orizzonte tutti gli uomini, e che, in conformità con le 

dinamiche tipiche della rivelazione biblica, privilegia la relazione e la reciprocità. Fondamentale è 

infatti in questo contesto il rapporto fra Mosè e Dio che fa da mediazione nei confronti del popolo, 

che la narrazione non manca di sottolineare e che, nell’originale ebraico, corrisponde alla seguente 

traduzione italiana: Mosè parlava e il Signore attestava nella voce (Es 19,19). 

L’espressione “parlava” è resa nel testo masoretico con la forma verbale intensiva jedabber, la 

quale sottolinea il carattere rivelativo di tale parlare, dove è Mosè il mediatore della rivelazione che 

Dio, in settanta lingue, attesta. 

Se consideriamo poi gli effetti che tutto ciò ha prodotto nella tradizione rabbinica postbiblica, 

troviamo ulteriori elementi interessanti: il dono della Torah sul Sinai non è universale solo perché il 

Signore si è espresso in settanta lingue, ma lo è anche in riferimento alla duplicità di tale dono: il 

giudaismo infatti concepisce l’insegnamento divino in duplice forma: 613 mitzwot (precetti) per gli 

ebrei e 7 precetti noachidi (cioè dati da Dio a Noè dopo il diluvio) per tutti i non ebrei, entrambi 

considerati l’unica Torah di Dio rivelata agli uomini sul Sinai
8
. Nel Libro dei giubilei, che si 

colloca nel secondo secolo prima dell’era cristiana, non a caso quindi si legge che la Festa delle 

Settimane – la Pentecoste ebraica – deve essere celebrata come memoriale dell’Alleanza tra Dio e 

Noè, cioè tra Dio e tutta l’umanità, e non solo tra Dio e gli ebrei
9
. 

La teofania sinaitica va dunque compresa come un dono nella prospettiva di un cammino di libertà 

che deve portare, seppur attraverso percorsi diversificati, ad una vita realizzata ed eticamente 

fondata sulla base delle “Dieci Parole” che, secondo autorevoli maestri
10

, ne sono l’espressione 

principale. Già nell’epoca post-esilica le “Dieci Parole” facevano parte della liturgia quotidiana che 

i sacerdoti celebravano presso il Tempio di Gerusalemme
11

, e per questo si decise di introdurne la 

lettura quotidiana anche nelle Sinagoghe, decisione tuttavia contrastata dai rabbini affinché gli 

eretici non dicessero: « Le “Dieci Parole” occupano un posto così importante nella liturgia perché 

esse sole furono rivelate a Mosè al Sinai»
12

. 

La preoccupazione dei maestri dunque è quella di non perdere di vista il fatto che tutta la Torah 

viene dal Sinai e non solo le “Dieci Parole” in essa contenute. Per questo la prassi prevalsa, e 

tutt’oggi in vigore, è quella di proclamarle pubblicamente solo tre volte all’anno: nei due Sabati nei 

quali i capitoli di Esodo 20 e Deuteronomio 5 sono letti come parte delle sezioni del Pentateuco 

previste
13

, e durante Shavu‘oth, la Festa delle Settimane che fa memoria della rivelazione sinaitica. 

Per quanto concerne la preghiera privata ci sono invece testi liturgici che continuano a riportarle in 

coda alla preghiera del mattino
14

. 

                                                 
6
 La traduzione corrisponde all’originale ebraico ma differisce da quella proposta dalla CEI. 
7
Shemot Rabbah V,9. 

8
 Interessante al riguardo l’opera di E.BENAMOZEGH, Isralele e l’umanità, Marietti, Genova 1990, in particolare pp.181-

277. 
9
Cf. J.J. PETUCHOWSKI, Le feste del Signore, Ed Dehoniane, Napoli 1987, pp.47-48. 

10
 Un esempio autorevole è Rav Saadja Gaon (882-942) che in una enunciazione poetica dei 613 precetti decide di 

collocarli nel quadro delle “Dieci Parole”. Cfr. Siddur R. Saadja Gaon, ed. I. Davidson, S. Assaf e B. I. Joel, Jerusalem 

1941, pp. 191-216. 
11

 Cfr. Mishnah, Tamid V,1. 
12

 Talmud Palestinese, Berakhoth I,8; cfr. Talmud Babilonese, Berakhoth 12a. 
13

 La liturgia sinagogale prevede che, nell’arco di un anno, venga proclamata tutta la Torah. Per questo è stata suddivisa 

in sezioni che coprono tutte le settimane e le feste dell’anno. 
14

 Cfr. J.J. PETUCHOWSKI, La voce del Sinai, Ed. Dehoniane, Napoli 1985, pp. 12-13. 



3 

 

E sempre riguardo l’importanza di non perdere mai di vista il contesto in cui le “Dieci Parole” sono 

inserite, è di particolare interesse un commento rabbinico omiletico su un famoso passo del profeta 

Geremia: Mi hai sedotto, Signore, e io mi sono lasciato sedurre; mi hai afferrato e hai prevalso 

(Ger 20,7), ove si immagina il seguente discorso del popolo di Israele dinanzi al Signore: 

 
La comunità di Israele parlò al Santo, sia Egli benedetto e disse: 

Signore del mondo, Tu mi hai sedotto prima di darmi la Torah; e poi mi hai posto sul collo il giogo 

dei comandamenti, in modo che, per la trasgressione di essi io sarei punito. Se non avessi accettato la 

Torah, sarei come qualsiasi altro popolo, che non viene né premiato né punito. 

Così la comunità di Israele parlò al Santo, sia Egli benedetto: 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Io sono il Signore, tuo Dio (Es 20,2); e io pensai, Egli è 

debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando mi dicesti: Perché Io, il Signore, sono il tuo Dio, 

un Dio geloso (Es 20,5). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non avrai altri dèi di fronte a Me (Es 20,3) e io pensai, Egli 

è debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando aggiungesti: Colui che offre un sacrificio agli 

dèi, oltre al solo Signore, sarà votato allo sterminio (Es 22,19). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non pronuncerai invano il Nome del Signore, tuo Dio (Es 

20,7) e io pensai, Egli è debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai proseguito: Il Signore 

non lascerà impunito chi pronuncia il suo Nome invano (Es 20,7). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Ricordati del giorno di Sabato per santificarlo (Es 20,8) e io 

pensai, Egli è debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai aggiunto: Chi profanerà il 

Sabato sarà messo a morte (Es 31,14). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Onora tuo padre e tua madre (Es 20,12) e io pensai, Egli è 

debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai dichiarato: Colui che maledice suo padre o 

sua madre sarà messo a morte (Es 21,17). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non uccidere (Es 20,13) e io pensai, Egli è debole. Ma mi hai 

afferrato e hai prevalso quando insegnasti anche nella Torah: Chi sparge il sangue dell’uomo 

dall’uomo il suo sangue sarà sparso (Gen 9,6). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non commettere adulterio (Es 20,14) e io pensai, Egli è 

debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai aggiunto: L’adultero e l’adultera dovranno 

essere messi a morte (Lv 20,10). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non rubare (Es 20,15) e io pensai, Egli è debole. Ma mi hai 

afferrato e hai prevalso quando poi hai chiarito: Colui che rapisce un uomo… sarà messo a morte 

(Es 21,16). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non pronunciare falsa testimonianza contro il tuo prossimo 

(Es 20,16) e io pensai, Egli è debole. Ma mi hai afferrato e hai prevalso quando hai spiegato: Farete 

a lui quello che aveva pensato di fare al suo fratello (Dt 19,19). 

Mi hai sedotto al Sinai, quando dicesti: Non desiderare… (Es 20,17) e io pensai, Egli è debole. Ma 

mi hai afferrato e hai prevalso quando continuasti a spiegare: Non desiderare in cuor tuo la 

bellezza… così è per chi si accosta alla donna altrui, chi la tocca, non resterà impunito (Pr 6,25-

29)
15

. 

 

Come si può notare questo commento non si limita a ricondurre le “Dieci Parole” alla Torah, al 

Pentateuco, ma si allarga ad altri testi del canone biblico secondo la tripartizione ebraica: Torah, 

Profeti e Scritti sapienziali. Mentre in un altro testo rabbinico si considera il fatto che ogni 

Comandamento è espresso al singolare e si precisa: 

 
Perché le “Dieci Parole” sono dette al singolare? Affinché ciascuno in particolare debba dirsi: «Sono 

stati comandati a me. Per me è stata data la Torah, perché la osservi». E non dicesse: «Basta che il 

mondo, senza di me, osservi le “Dieci Parole”»
16

. 

 

                                                 
15

 Pesiqta Rabbati 21, 107a. 
16

 Midrash Leqah Tov, Waethanan 9a,b. 



4 

 

Lo stesso vale per la lode che si deve al singolo che rimane fedele agli insegnamenti divini, il 

“giusto” di cui il modello per eccellenza è Giuseppe di cui si racconta: 

 
Durante tutti quegli anni che il popolo di Israele camminava nel deserto, portava con sé due casse. In 

una si trovavano le ossa di Giuseppe (cfr. Es 13,19) e nell’altra le tavole di pietra con le “Dieci 

Parole”. 

Quando persone che attraversavano il deserto chiesero ai figli di Israele: «Che cosa c’è in queste due 

casse?» ebbero la risposta: «Una è quella di un morto, l’altra è di Dio». 

Quando, meravigliati, insistevano: «Ma è conveniente per un morto viaggiare con la presenza 

divina?» i figli di Israele risposero: «Costui ha osservato quello che sta scritto sulle tavole»
17

. 

 

Può sembrare anacronistico pensare che Giuseppe abbia potuto osservare le “Dieci Parole” che 

verranno date solo dopo l’uscita dall’Egitto ma, nella visione rabbinica, nella Torah c’è una sorta di 

contiguità che relativizza la scansione temporale. 

 

 

Le responsabilità verso il Signore e quelle verso i propri simili 

 

Le “Dieci Parole” sono state rivelate nella prospettiva di un’etica che non riguarda solo i rapporti 

con il Signore: è un’etica soprattutto sociale. Come ricorda il rabbino francese Marc-Alain Ouknin: 

 
Risveglia in ciascuno le responsabilità che spettano per il semplice fato di essere un membro della 

società umana. Alla base di quest’etica collettiva c’è il mirabile comandamento dell’amore: Amerai 

il prossimo tuo come te stesso (Lv 19,18), un comandamento senza limiti, che invita l’uomo ad 

amare non solo i propri simili, ma anche lo straniero, lo schiavo, il nemico. La nozione di rispetto e 

di dignità umana è inclusa in questo appello e rende necessarie le istituzioni sociali che assicurino la 

giustizia. 

Amare non è, per la Torah, un sentimento, bensì un’azione. […] La Torah fa della giustizia e della 

bontà una legge. […] Essa garantisce i diritti della persona, la Torah è una sorta di parapetto contro 

l’egoismo individuale e collettivo
18

. 

 

Si tratta dunque di un’etica collettiva fondata sull’amore del prossimo compreso a partire da noi 

stessi, come insegnato nel “Codice di santità” del Levitico, dove la traduzione letterale del versetto 

noto come “comandamento dell’amore” corrisponde alle parole: Amerai il prossimo tuo, egli è te 

stesso (Lv 19,18), che significa desiderare per gli altri ciò che desideriamo per noi, agendo per il 

loro bene così come agiremmo per il nostro stesso bene. Si può quindi affermare che tale 

rivelazione costituisce una guida per il genere umano che, da secoli, sta alla base dei valori che 

regolano la buona convivenza sociale. 

Sottolinea al riguardo il rabbino Elia Kopciowski in suo noto commento alla Torah che si articola 

secondo le sezioni che vengono proclamate settimanalmente nell’ambito della liturgia sinagogale: 

 
Possiamo affermare che quella rivelazione fu il più notevole avvenimento nella storia dell’Umanità; 

fu il momento in cui nacque la “religione dello spirito” che era destinata nel tempo ad illuminare le 

anime, a dare un ordine alla vita di tutti gli esseri umani. 

Il Decalogo, fondamento di tutte le religioni monoteistiche, è un sublime compendio dei doveri 

basilari che impegnano tutto il genere umano; un compendio rimasto ineguagliato per la concisione, 

per l’esposizione, per la vastità dei concetti, per la solennità del momento in cui vennero 

pronunciati
19

. 

 

                                                 
17

 Talmud Babilonese, Sotah 13a; cfr. Pesiqta Rabbati 22, 112a, b. 
18

 M. OUAKNIN, Le Dieci Parole, Paoline, Milano 2001, pp. 27-28. 
19

 E. KOPCIOWSKI, Invito alla lettura della Torà, Giuntina, Firenze 1998, pp. 100-101. 



5 

 

Ma c’è un altro aspetto importante da considerare: la narrazione biblica ci attesta che tale 

rivelazione è stata consegnata dal Signore a Mosè sul Sinai attraverso due “Tavole”, che vengono 

solitamente chiamate “Tavole del Patto” o “Tavole della Testimonianza”, sulle quali la tradizione 

ebraica ritiene che le “Dieci Parole” siano elencate nel modo seguente: 

 

1. Io sono il Signore Dio tuo che ti fece 

uscire dal paese d’Egitto, dalla casa di 

schiavitù 

 

6. Non uccidere 

2. Non avrai altri dèi all’infuori di Me 

 

7. Non commettere adulterio 

3. Non pronunciare il Nome del Dio tuo 

invano 

 

8. Non rubare 

4. Ricordati del giorno del Sabato per 

santificarlo 

 

9. Non testimoniare il falso riguardo al tuo 

prossimo 

5. Onora tuo padre e tua madre 10. Non desiderare la donna del tuo prossimo; 

non desiderare tutto ciò che appartiene al tuo 

prossimo 

 

Come si può notare nella prima Tavola sono elencati i Comandamenti che riguardano i doveri 

dell’uomo verso Dio, mentre nella seconda quelli che riguardano il comportamento verso il 

prossimo. Il principio fondamentale dei Comandamenti della prima Tavola è quindi l’amore per il 

Signore, che nello Shema‘, la dichiarazione di fede ebraica, è espresso dalle parole: E amerai il 

Signore Dio tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua persona, con tutte le tue facoltà (Dt 6,5); 

mentre il principio su cui si fondano i Comandamenti della seconda Tavola è l’amore verso il 

prossimo secondo il precetto levitico già ricordato (Lv 19,18). Come precisa rav Elia Kopciowski: 

 
Nelle due “Tavole del Patto” viene perciò messo in risalto che l’amore verso Dio e quello verso il 

prossimo sono due sentimenti che si completano a vicenda, come ricorda Lattes citando quanto ha 

affermato Rabbi Avraham Yeoshua di Apta, grande maestro del Chassidismo dell’inizio del secolo 

scorso
20

: «Le frasi “Ama l’Eterno tuo Dio” e “Ama il prossimo tuo”, costituiscono senza dubbio due 

Comandamenti. In realtà, però, l’amore di Dio e l’amore degli uomini sono una cosa sola. Compito 

dello tzaddiq, del giusto, è appunto di fare effettivamente dell’amore di Dio e dell’amore degli 

uomini una cosa sola»
21

. 

 

Rav Elia fa anche notare che l’inserimento del Comandamento di onorare i genitori nella prima 

Tavola può lasciare perplessi, in quanto si potrebbe ritenere che riguardi invece i rapporti 

interpersonali, e a tale proposito ripropone un insegnamento tradizionale: 

 
In realtà esso [il dovere di onorare i genitori] costituisce il collegamento tra il primo e il secondo 

gruppo di Comandamenti. I genitori sono infatti i creatori materiali dell’uomo, ma l’anima è divina; i 

genitori sono quindi i collaboratori dell’Eterno nella creazione di un nuovo essere: concetto espresso 

in modo chiaro nel Talmud
22

: «Tre sono i collaboratori nella creazione dell’uomo: il Signore 

Benedetto, il padre e la madre. Perciò, quando un uomo onora e rispetta il padre e la madre, il 

                                                 
20

 Per noi lettori di oggi si tratta dell’inizio del diciottesimo secolo. 
21

 E. KOPCIOWSKI, Invito alla lettura della Torà, cit., p. 102. 
22

 Talmud Babilonese, Qiddushin 30b. 



6 

 

Signore Benedetto dice: “Io lo considero degno di ricompensa come se avesse rispettato Me 

stesso!”»
23

. 

 

L’osservanza del precetto di onorare i genitori costituisce quindi il punto di partenza per la 

comprensione del rispetto e del timore di Dio: sono infatti il padre e la madre che insegnano ai 

giovani tali valori costituendo il primo anello della catena della tradizione, fondamento non solo 

della vita religiosa ma, nel suo significato più ampio, anche della vita sociale. 

Se osserviamo poi in maniera sinottica la collocazione dei precetti sulle due Tavole, possiamo 

trovare significativi parallelismi. In particolare: il primo precetto, Io sono il Signore tuo Dio, è in 

parallelo con Non uccidere; secondo la tradizione chi uccide commette un gravissimo peccato verso 

l’immagine divina presente in ogni creatura umana, e chi compie questo gesto violento non uccide 

solo la singola persona ma anche tutta la sua possibile discendenza che non potrà più nascere. Per 

questo il Talmud afferma che: «Chi uccide un uomo uccide il mondo intero, e chi salva un uomo 

salva il mondo intero»
24

. Così pure Non desiderare la donna del tuo prossimo si trova in parallelo 

con Onora tuo padre e tua madre per sottolineare l’importanza della santità della famiglia in ogni 

suo aspetto. 

Se invece consideriamo il loro ordine sulle due Tavole, possiamo notare che nella prima i primi due 

Comandamenti riguardano il pensiero e le intenzioni dell’uomo, il terzo la parola e il quarto 

l’azione, mentre il quinto costituisce il passaggio dalla prima alla seconda Tavola. Su quest’ultima 

invece troviamo all’inizio tre Comandamenti che sottolineano l’importanza dell’azione concreta, 

vietando le azioni che possono danneggiare materialmente il prossimo, ne segue poi uno che 

riguarda la parola e vieta di pronunciare il falso verso i propri simili, e solo alla fine troviamo un 

Comandamento che riguarda il pensiero e le intenzioni umane. Sempre secondo il rabbino 

Kopciowski: 

 
Si può avanzare l’ipotesi che l’Eterno abbia voluto richiamare la nostra attenzione sul fatto che, per 

quanto riguarda il nostro comportamento verso di Lui, il punto di partenza non può essere che la 

fede, il pensiero. Affermato questo principio fondamentale, indiscutibile, ci ammonisce che le nostre 

azioni verso il prossimo devono essere improntate alla giustizia e alla comprensione reciproca, tese a 

stabilire rapporti concreti di armonia e di concordia. 

La Torah non si limita quindi ad emanare disposizioni che ci guidino nel comportamento a cui 

dobbiamo attenerci nei riguardi del prossimo, non si limita a imporci di non compiere alcuna azione 

indegna che possa colpire i nostri simili nella vita, nella famiglia, nella proprietà; la Torah esige che 

vi sia reciproco rispetto anche nel sentimento e nel pensiero. 

È molto importante a questo proposito il fatto che il Decalogo si concluda proprio con il 

Comandamento Non desiderare tutto ciò che appartiene al tuo prossimo! […] In quest’ultimo 

Comandamento, non meno che nel primo, si rivela la straordinaria rivoluzione operata con la 

promulgazione del Decalogo. Il primo Comandamento, che esige la conoscenza di un Dio unico, 

creatore di ogni essere, trova la sua logica conclusione nell’ultimo che ci ammonisce a rispettare il 

prossimo che è stato creato per volontà del’Eterno, a Sua immagina e somiglianza!
25

. 

 

Si evidenzia così una sorta di circolarità attraverso le “Dieci Parole” che riconduce da Dio all’uomo 

e dall’uomo a Dio nell’orizzonte di una dinamica di continua reciprocità: è attraverso l’uomo che si 

arriva al suo Creatore ed è Colui che crea e si rivela che incontra l’umanità attraverso gesti umani. 

Riguardo poi la formulazione di tutti i precetti che, nella seconda Tavola, indicano cosa “non” si 

deve fare, che potrebbe risuonare nella comprensione occidentale come un elenco di divieti 

perentori, vorrei ricordare che, nella cultura semitica, tale genere letterario costituisce una modalità 

per affermare diritti e valori universali. Proclamare: Non uccidere significa riconoscere 

universalmente il valore della vita, così come Non commettere adulterio significa riconoscere il 

                                                 
23

 E. KOPCIOWSKI, Invito alla lettura della Torà, cit., p. 102. 
24

 Talmud Babilonese, Sanhedrin 37a. 
25

 E. KOPCIOWSKI, Invito alla lettura della Torà, cit., pp. 104-105. 



7 

 

valore della fedeltà, e via di seguito… Si tratta pertanto di un modo di esprimersi dove la negazione 

serve ad affermare, secondo un pensiero che utilizza le antinomie come criteri di intelligibilità, e 

dove la positiva tensione fra polarità permette di cogliere e sperimentare tutte le possibili sfumature 

sia del bene che del male, condizione imprescindibile per un’etica sociale fondata sul diritto e sulla 

giustizia. 

Quelle rivelate al Sinai sono quindi “Dieci Parole” per costruire rapporti di responsabilità fondata 

sul riconoscimento di un Unico Dio creatore e Signore della storia: è questa la radice per un’etica di 

libertà nel rispetto reciproco e del creato a noi affidato. “Dieci Parole” che stanno alla base di valori 

universali, alla luce dei quali si sono formate – e si formeranno – intere generazioni, e che non a 

caso vengono scritte – indicandone solitamente solo la parte iniziale – sull’Arca Santa che 

custodisce in Sinagoga i rotoli della Torah. Parole che così ricorda André Chouraqui nel suo saggio 

dedicato al Decalogo: 

 
Nell’umile Sinagoga della mia città natale di Aïn Témouchent, in Algeria, i dieci Comandamenti 

erano scritti a lettere d’oro su due tavole di legno di quercia appese sopra l’armadio che conteneva i 

rotoli della Torah. Come tutti gli altri bambini ebrei, imparavo a memoria le dieci Parole centrali, le 

cui 620 lettere ebraiche, disposte su due colonne allineate, danzavano davanti ai miei occhi, 

affascinandomi. Rimanevo estasiato di fronte a quelle dieci Parole che riassumono tutto ciò che 

l’uomo può comprendere e auspicare per l’Universo
26

. 

 

                                                 
26

 A. CHOURAQUI, I dieci comandamenti, Mondadori, Milano 2001, p. 7. 


