
EBRAISMO/EBRAISMI

Feste di pellegrinaggio – Pesach 

Anno Accademico 2024-2025

Prof.ssa Elena Lea Bartolini – a scopo esclusivamente didattico



PREMESSA



Le feste ebraiche seguono un calen-
dario lunisolare
 
Periodicamente si inserisce un tredi-
cesimo mese per mantenere la festa 
di Pesach (Pasqua) in primavera (si 
raddoppia il mese di Adar)



LE TRE FESTE DI 
PELLEGRINAGGIO

• Pesach (Pasqua)

• Shavu‘ot (Pentecoste sinaitica)

• Sukkot (Capanne)

Sono le tre feste che – fino alla caduta del Tempio 
del 70 e.v. – richiedevano un pellegrinaggio di tutto 
il popolo a Gerusalemme

Oggi tale pellegrinaggio non è più obbligatorio in 
quanto non c’è più il Tempio, tuttavia mantengono il 
loro riferimento al pellegrinaggio tradizionale nel 
modo in cui vengono chiamate



PESACH
E SUA CELEBRAZIONE



PESACH – Pasqua

• Segna il passaggio dalla «servitù» di Faraone al «servizio» di Dio: duplice 
significato della radice ‘avad, «servire» (cf. Es 3,12)

• È con l’uscita dall’Egitto che i figli di Israele diventano il «popolo di Dio»

• Evento a partire dalla quale è iniziata la redazione della Torah (Pentateuco)

• Dio stesso ne ordina la celebrazione come «memoriale» (zikkaron) peren-
ne (cf. Es 12,14 e 13,3)



MEMORIALE

• Zikkaron

• Fare (compiere gesti significativi) e ricordare 
per rivivere, per diventare contemporanei 
all’evento di salvezza celebrato:

In ogni generazione ciascuno ha il dovere 
di considerarsi come se egli stesso fosse 
uscito dall’Egitto
(dalla liturgia della Pasqua ebraica)

• Ricordare per essere liberi, per passare di 
nuovo dalla servitù al servizio



MEMORIALE PASQUALE

• La tradizione ne ha fissato l’ordine celebrativo (Seder) sulla base delle 
indicazioni bibliche (cf. Es 12-13; Dt 26,5-9) e del passaggio dal noma-
dismo alla sedentarietà 

• Dopo la caduta del Tempio del 70 e.v. è venuto a mancare l’agnello 
sacrificale, che è stato sostituito da altri elementi «memoriali» già 
utilizzati da alcune comunità della diaspora

• Alle indicazioni bibliche si sono aggiunte nel tempo tradizioni diverse, 
il Seder che celebriamo oggi è quello stabilito da Rabban Gamaliel II 
a Javne nel primo secolo e.v., nel momento in cui l’Ebraismo ha 
iniziato ricostituirsi attorno allo studio della Torah 

   (cf. Talmud Babilonese, Pesachim 116ab)



OVE SONO CONFLUITI

• Elementi dell’antica festa pastorale di transumanza
• Elementi dell’antica festa agricola degli «azzimi»
• Elementi dell’esilio babilonese

Pertanto

• È una festa stagionale (celebra la primavera)
• Segna storicamente la nascita del popolo ebraico
• È una festa di libertà e rinascita (Cantico dei Cantici)
• È un rituale di preparazione alla redenzione definitiva di cui la Pasqua 

biblica è segno e promessa 



PRECEDUTO DAL DIGIUNO DEI PRIMOGENITI

Nelle correnti ortodosse solo per i primogeniti maschi
Nelle comunità progressive e riformate anche le primogenite femmine

Tale digiuno è stato prescritto in memoria della decima piaga/flagello, ed è 
interpretabile in vari modi: 

• ringraziamento a Dio che ha risparmiato i primogeniti ebrei
• come segno di lutto per i primogeniti egiziani morti

Si è esentati nel caso il digiuno possa mettere a rischio la salute

Può essere interrotto se si partecipa allo studio comunitario di un trattato 
della Mishnah o del Talmud a cui deve seguire sempre un momento convi-
viale

Se Pesach cade di Shabbath il digiuno si anticipa al giovedì



UNA 
SIGNIFICATIVA 
LITURGIA 
DOMESTICA



COINVOLGIMENTO DI TUTTA LA FAMIGLIA

• Sgombero dei cibi lievitati: eliminare 
il cibo lievitato (chametz) per sette 
giorni costituisce l’elemento centrale 
della festa

• Preparazione dei cibi rituali
• Preparazione della cena festiva 
• Preparazione della tavola
• Conduzione del Seder 
     (ordine celebrativo)



CIBI RITUALI: PANE AZZIMO PER SETTE GIORNI

Durante il Seder tre azzime in particolare: 
sacerdoti – leviti – popolo
Solo farina nuova
Eliminando la «violenza» (chametz/chamas)
Nel segno del servizio

La tradizione lo definisce anche come «pane 
dell’afflizione» (cf. Haggadah di Pesach)



CIBI RITUALI: IL 
PIATTO DEL SEDER



L’AMAREZZA DELLA SCHIAVITÙ

Erbe amare intinte in 
acqua e sale: le lacrime 
della schiavitù

Charoset



FRA LUTTO E SPERANZA

«memoria» del sacrificio di comunione

Segno di lutto per la caduta del Tempio

Calice per Elia in attesa dei «Tempi messianici», 
per questo non si beve



CALICE DI 
VINO PER ELIA

• Simbolo dei «tempi messianici» e della futura re-
denzione

• Riprende una delle numerose attese messianiche: 
Elia potrebbe accompagnare l’arrivo del «messia» o 
dei «tempi messianici» durante una notte di 
Pasqua…

• Questo calice non si beve in quanto è un segno dei 
«tempi futuri»

• Durante la benedizione su questa coppa di vino si 
apre una porta o una finestra come «segno di atte-
sa»



4 COPPE RITUALI DI VINO 

4 verbi di liberazione (cf. Es 6,6-7)

• Vi farò uscire…
• Vi salverò…
• Vi riscatterò…
• Vi prenderò…

La tradizione attribuisce a queste 4 
coppe/bicchieri anche altri significati



Esempi di calice per Elia



IN MEMORIA DI MIRJAM: UN CALICE D’ACQUA 

• Simbolo di speranza e rinnovamento nella vita presente

• È una tradizione introdotta dalle Comunità Riformate per ricordare che fin-
ché Miriam rimase in vita non mancò mai l’acqua per il popolo

• In questo modo si rende onore al ruolo delle donne ebree nella storia
     (cf. Es 1,17: disobbedienza al Faraone delle levatrici ebree)

• A differenza di quello per Elia il calice di Mirjam si beve, in quanto fa me-
moria di una dimensione storica



Esempi di calice per 
Mirjam



Esempi di calici per 
Mirjam ed Elia



PRIMA CHE LA FESTA «ENTRI»

Accensione delle candele (gesto tradizio-
nalmente femminile)

Per segnare il passaggio dal tempo ordi-
nario a quello festivo



SEDER: «ORDINE CELEBRATIVO»



«CHI HA FAME VENGA E MANGI…»

«Chi ha bisogno venga e faccia Pasqua…»
(Haggadah di Pesach)

Perché la libertà è un dono per tutti e va 
condivisa



LE DOMANDE DEL PIÙ PICCOLO 

«Perché questa sera è diversa dalle altre 
sere?...»

Quando tuo figlio ti chiederà… allora gli 
dirai…
(cf. Es 12,25-27; 13,14-15)

Una dinamica narrativa



4 TIPOLOGIE 
DI FIGLIO

• Assennato (vuole conoscere il rituale tradizionale)

• Malvagio/spregiudicato (parla come se non facesse
parte della famiglia e della comunità)

• Semplice (ha bisogno di maggiori spiegazioni per
poter capire)

• Inesperto (non sa porre domande)

Rappresentano le diverse modalità di porsi di ciascuno
nei confronti della tradizione



LA RISPOSTA ALLE DOMANDE

• È il racconto-rituale dell’uscita dall’Egitto commentato dai maestri (Haggadah), al 
quale partecipano tutti coloro che sono in grado di farlo 

• Viene intercalato dalla benedizione e dalla consumazione dei cibi rituali e delle 
coppe rituali nei momenti previsti

• Comprende Salmi (come il 114) e Inni liturgici tradizionali, come il Dajenu: «Ci 
sarebbe bastato», con il quale si ringrazia Dio dicendo che – anche solo uno dei 
Suoi prodigi – operati in questa circostanza «ci sarebbe bastato»

• Si tratta di una liturgia dialogata: la celebrazione è strutturata in modo da poter 
interagire sia con i piccoli (con immagini) che con i più grandi (indovinelli e 
ragionamenti midrashici), in modo che tutti possano partecipare attivamente al 
«memoriale» dell’uscita dall’Egitto



Le immagini dei «10 flagelli» per 
poterli spiegare anche ai più piccoli



Haggadah illustrata da Lele Luzzati 



STRUTTURA TRIPARTITA

Prima parte

• Domande dei più piccoli

• Racconto commentato dell’Esodo (Haggadah)

• Cibi rituali, prime due coppe di vino e calice d’acqua in memoria di Mirjam

Seconda parte

• Cena conviviale

Terza parte

• Benedizione festiva di fine pasto e canto dell’Hallel (ricordo della morte degli egiziani)

• Ultime due coppe di vino

• Coppa per Elia (attesa messianica)

• Augurio: «l’anno prossimo a Gerusalemme!» e canti finali



«La memoria del passato racchiude in sé la rivelazione della meta e dello
scopo finale dell’uomo: ci rivela che il Dio liberatore è contemporaneamente
il Dio della speranza, un Dio che promette al Suo popolo l’Epoca messianica
come conquista definitiva per l’umanità che ha imparato a usare nel giusto
modo della propria libertà»

(Tratto da: Rav Elia Kopciowski, Invito alla lettura della Torà, Giuntina,
Firenze 1998, p. 277)


	Diapositiva 1: EBRAISMO/EBRAISMI
	Diapositiva 2: PREMESSA
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4: LE TRE FESTE DI PELLEGRINAGGIO
	Diapositiva 5: PESACH E SUA CELEBRAZIONE
	Diapositiva 6: PESACH – Pasqua
	Diapositiva 7: MEMORIALE
	Diapositiva 8: MEMORIALE PASQUALE
	Diapositiva 9: OVE SONO CONFLUITI
	Diapositiva 10: PRECEDUTO DAL DIGIUNO DEI PRIMOGENITI
	Diapositiva 11: UNA SIGNIFICATIVA LITURGIA DOMESTICA
	Diapositiva 12: COINVOLGIMENTO DI TUTTA LA FAMIGLIA
	Diapositiva 13: CIBI RITUALI: PANE AZZIMO PER SETTE GIORNI
	Diapositiva 14: CIBI RITUALI: IL PIATTO DEL SEDER
	Diapositiva 15: L’AMAREZZA DELLA SCHIAVITÙ
	Diapositiva 16: FRA LUTTO E SPERANZA
	Diapositiva 17: CALICE DI VINO PER ELIA
	Diapositiva 18: 4 COPPE RITUALI DI VINO 
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20: IN MEMORIA DI MIRJAM: UN CALICE D’ACQUA 
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22
	Diapositiva 23: PRIMA CHE LA FESTA «ENTRI»
	Diapositiva 24: SEDER: «ORDINE CELEBRATIVO»
	Diapositiva 25: «CHI HA FAME VENGA E MANGI…»
	Diapositiva 26: LE DOMANDE DEL PIÙ PICCOLO 
	Diapositiva 27: 4 TIPOLOGIE DI FIGLIO
	Diapositiva 28: LA RISPOSTA ALLE DOMANDE
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30
	Diapositiva 31: STRUTTURA TRIPARTITA
	Diapositiva 32

