A proposito della proposta di insegnamento della Bibbia nella Scuola

Prof. B. Salvarani

“Non c’¢ un aspetto della nostra cultura, compreso il marxismo, che non sia stato
influenzato dalla cultura espressa dalla Bibbia... Perché 1 ragazzi debbono sapere tutto
degli dei di Omero e pochissimo di Mose? Perché debbono conoscere la Divina
Commedia e non il Cantico dei Cantici (anche perché senza Salomone non si capisce
Dante)?”. Comparse sul settimanale L’Espresso nel lontano settembre 1989, queste
domande retoriche erano a firma di un notissimo intellettuale di formazione cattolica
ma di matrice laica, Umberto Eco (che la Bibbia, il libro piu presente nelle nostre case
ma in genere anche il meno letto, la conosceva davvero). Considerazioni, diciamolo da
subito, tanto sensate quanto del tutto inascoltate, nello scorrere delle stagioni e dei
ministri della pubblica istruzione. Eppure, appare evidente che, in assenza di una
consapevolezza almeno minima della Bibbia, ci si preclude la comprensione di
numerosi elementi diffusi nella vita quotidiana di molti paesi di antica cristianita,
compreso il nostro: come interpretare edifici, sculture e immagini che popolano citta
grandi e piccole e campagne, cogliere il senso di espressioni, modi di dire e proverbi
del linguaggio popolare e colto, muoversi con costrutto tra calendari, celebrazioni e
feste, se si ¢ privi dell’alfabeto che 1i ha generati e nutriti? E come auspicare
I’integrazione di quanti arrivano qui provenendo da vari mondi religiosi, se chi
dovrebbe accoglierli non ¢ in grado di spiegare loro testi e meccanismi che nella storia
ne hanno originato usi e costumi? Mi rendo conto che sono domande tutt’altro che
marginali — e tutt’altro che neutre — nell’attuale quadro sociopolitico nazionale: quali
episodi, volti, immagini della Bibbia hanno plasmato 1’orizzonte simbolico e culturale
di generazioni di uomini e donne nati e cresciuti in una societa che, fino a qualche
decennio fa, crocianamente non poteva non dirsi cristiana? Si, I’analfabetismo biblico
¢ una piaga italiana quanto mai diffusa, che, per quanto riguarda il mondo cattolico, ha
radici lontane, che affondano nel Cinquecento, con la scelta dei padri del concilio di
Trento di prendere radicalmente le distanze da Martin Lutero e dal suo Sola Scriptura.
Un altro concilio, il Vaticano II, con la costituzione Dei Verbum (1965) ha
meritoriamente rilanciato, come sappiamo, il tema della necessita della lettura della
Bibbia, per il singolo credente e per la vita della Chiesa: avviando un processo ancora
in corso, che avrebbe bisogno di investimenti massicci in chiave pastorale, nelle
parrocchie e nelle comunita.

In questo panorama, qualche settimana fa, in un’intervista al Giornale, il ministro
dell’istruzione e del merito Giuseppe Valditara ha parlato delle nuove Indicazioni
nazionali per il primo ciclo, cio¢ 1 programmi che dovrebbero entrare in vigore dal
2026-2027, illustrandone alcune linee generali e invitando a un grande dibattito su
quelle proposte. Subito dopo, la sottosegretaria Paola Frassinetti ha ripreso la



questione, annunciando che, nelle future Indicazioni, si prevede che nelle scuole
primarie le Sacre Scritture avranno cittadinanza in quanto “testo della nostra tradizione,
che tra I’altro ha ispirato numerose opere di letteratura, musica, pittura e influenzato il
patrimonio culturale di molte civilta”. Il Grande codice della cultura occidentale, ci
siamo abituati ad ammettere sulla scorta di un volume importante del critico canadese
Northrop Frye. Niente di piu vero. Percid, ritengo che 1’ipotesi che la Bibbia diventi
materia di studio vada esaminata con attenzione; ma corredandola con un invito a
dotarsi delle dovute precauzioni, alcune delle quali provo qui a elencare.

In primo luogo, sulla Bibbia andrebbe sempre scritta un’avvertenza: maneggiare con
cura. Storicamente, purtroppo, € stato in nome di essa e brandendola come una clava
che si sono effettuati 1 peggiori massacri € compiute le peggiori nefandezze: guerre
(cosiddette) giuste, guerre (cosiddette) sante, guerre (cosiddette) di religione e violenze
di ogni genere, e mi fermo qui. Ecco perché ¢ fondamentale che si offra agli studenti,
calibrandola sulla loro eta e sulle loro competenze, una lettura di carattere storico-
critico, contestualizzando 1 vari libri, scritti, non dimentichiamolo, nell’arco di diversi
secoli, in lingue lontane dall’italiano e in un un quadro culturale distantissimo dal
nostro. Decontestualizzare le Scrittture puo rivelarsi alquanto pericoloso, e rischia di
far dire alle pagine bibliche addirittura il contrario di quello che intendevano narrare 1
loro autori. Gli esempi citabili al riguardo potrebbero essere numerosi, ivi compresi gli
usi strumentali cui stiamo assistendo nei conflitti internazionali oggi in corso, quali
quello israelopalestinese e quello fra Russia e Ucraina.

Seconda osservazione. Occorrera evitare che la Bibbia sia presentata nelle aule
scolastiche in chiave confessionale o, ancor peggio, catechetica: altri sono 1 luoghi in
cui si deve affrontarla in questo modo, le parrocchie e le chiese. Nella scuola, seguendo
una suggestione del cardinal Martini, in una societa di laicita matura andrebbe piuttosto
evidenziato il suo carattere di /ibro che educa: come libro letterario ma anche come
testo sapienziale, “che esprime la verita della condizione umana, di qualunque
continente e cultura, pud sentirsi specchiata almeno in qualche parte di esso”. La
Bibbia, in tale direzione, lo ¢ “perché descrive le vicende di un popolo nell’ambito di
altri popoli attraverso un cammino progressivo di liberazione, di presa di coscienza, di
crescita di responsabilita del soggetto individuale, fornendo un paradigma storico
valido per l’intera storia dell’umanita”. “Ero straniero e mi avete accolto” (Mt
25,35), per fare solo un esempio, € un messaggio prezioso ed eterno, che ci interpella
nel profondo, € non andrebbe mai sottovalutato o dimenticato.



In terza battuta, cedo la parola a Italo Fiorin, pedagogista cattolico assai qualificato,
che oggi presiede la Scuola di alta formazione Educare alla solidarieta e all’incontro —
Eis della Lumsa di Roma. Il quale, sull’ipotesi dello studio della Bibbia, osserva che
“ovviamente non c’¢ nulla di sbagliato nell’introdurre testi di natura religiosa che sono,
anche, di rilevanza culturale e letteraria”. Aggiungendo tuttavia che “il problema ¢ il
modo in cui viene presentata 1’introduzione dei testi biblici. Sembra una proposta che
ha D’obiettivo di affermare 1’identita e 1’appartenenza specifica. Invece avremmo
bisogno di far leggere ai nostri ragazzi diversi testi religiosi per confrontarli, riflettere
e lavorare insieme per superare le differenze”. Vale la pena di ragionarci sopra: in un
mondo globale e sempre piu interconnesso, la conoscenza almeno basica dei Grandi
codici delle tradizioni religiose (dal Talmud al Corano fino ai testi chiave delle
spiritualita orientali) ¢ un elemento importante di una formazione armonica e completa.

Infine, un’ultima riflessione. E’ necessario fare attenzione a un equivoco possibile, che
potrebbe nascere da ogni richiamo alla Bibbia, qualora lo si legga in maniera
1dentitaria, come un invito a serrare le fila dell’Occidente nella fase storica in cui €
aperto un delicato confronto con il mondo islamico (gia assistiamo, del resto, a un
proliferare di rosari, crocifissi € madonne varie da parte di politici che, diciamo cosi,
non sempre nella loro azione concreta si mostrano coerenti con I’ispirazione
evangelica). Non va dimenticato, inoltre, che nel Corano ¢ frequente il richiamo a passi,
personaggi e motivi biblici, per cui interpretare I'invito a leggere la Bibbia come
un’iniziativa contro I’islam — o contro una presunta deriva laicista — sarebbe sia un
errore strategico, sia un’indebita forzatura. Certo, il progressivo diffondersi nelle
societa europee di presenze religiose distanti da quelle tradizionali sfida apertamente
la scuola e le agenzie educative, invitando a una doverosa riflessione sulla valenza
culturale del fattore religioso, da farsi in forme adeguate alla nuova realta. Che registra
il riemergere, in questi decenni, dell’importanza del fattore religioso (il fattore R) che
sembrava destinato ad affievolirsi progressivamente. Ebbene, incontrarsi, conoscersi,
dialogare ¢ la prima condizione per rispettarsi a vicenda, per vivere insieme, per
collaborare. Ecco perché qualsiasi appello a una maggiore attenzione alla Bibbia
dovrebbe inquadrarsi in una piu ampia sensibilita al fenomeno religioso in tutte le sue
espressioni. Conoscere e capire ¢ la condizione indispensabile di ogni fruttuosa
convivenza e di una matura consapevolezza della propria identita, di cui le Scritture
ebraico-cristiane, piaccia o no, fanno parte da lungo tempo. In questa prospettiva,
potremo preparare i nostri bambini a costruire un mondo in cui si lavori insieme sui
problemi comuni, favorendo la loro capacita di apprezzare le differenti culture e di
convivere imparando 1’uno dall’altro. E’ quanto accade, ad esempio, nella scuola del
villaggio della pace di Neve Shalom — Wahat as Salam, in Israele, dove vivono assieme
ebrei e palestinesi e si studiano le due lingue nazionali (1’ebraico e I’arabo), mentre gli
alunni, provenienti da famiglie di religioni diverse, si aiutano reciprocamente a



predisporre al meglio la celebrazione delle feste ebraiche, cristiane € musulmane. Il suo
fondatore, padre Bruno Hussar, era un religioso domenicano che partecipo al Vaticano
IT e che proprio alla Bibbia si ispird per creare quello straordinario laboratorio di
convivialita delle differenze: il nome del villaggio significa infatti Oasi di Pace, ed ¢
tratto dal profeta Isaia (32,18).

Brunetto Salvarani



