
1 
 

A proposito della proposta di insegnamento della Bibbia nella Scuola 

Prof. B. Salvarani 

 

“Non c’è un aspetto della nostra cultura, compreso il marxismo, che non sia stato 

influenzato dalla cultura espressa dalla Bibbia… Perché i ragazzi debbono sapere tutto 

degli dèi di Omero e pochissimo di Mosè? Perché debbono conoscere la Divina 

Commedia e non il Cantico dei Cantici (anche perché senza Salomone non si capisce 

Dante)?”. Comparse sul settimanale L’Espresso nel lontano settembre 1989, queste 

domande retoriche erano a firma di un notissimo intellettuale di formazione cattolica 

ma di matrice laica, Umberto Eco (che la Bibbia, il libro più presente nelle nostre case 

ma in genere anche il meno letto, la conosceva davvero). Considerazioni, diciamolo da 

subito, tanto sensate quanto del tutto inascoltate, nello scorrere delle stagioni e dei 

ministri della pubblica istruzione. Eppure, appare evidente che, in assenza di una 

consapevolezza almeno minima della Bibbia, ci si preclude la comprensione di 

numerosi elementi diffusi nella vita quotidiana di molti paesi di antica cristianità, 

compreso il nostro: come interpretare edifici, sculture e immagini che popolano città 

grandi e piccole e campagne, cogliere il senso di espressioni, modi di dire e proverbi 

del linguaggio popolare e colto, muoversi con costrutto tra calendari, celebrazioni e 

feste, se si è privi dell’alfabeto che li ha generati e nutriti? E come auspicare 

l’integrazione di quanti arrivano qui provenendo da vari mondi religiosi, se chi 

dovrebbe accoglierli non è in grado di spiegare loro testi e meccanismi che nella storia 

ne hanno originato usi e costumi? Mi rendo conto che sono domande tutt’altro che 

marginali – e tutt’altro che neutre – nell’attuale quadro sociopolitico nazionale: quali 

episodi, volti, immagini della Bibbia hanno plasmato l’orizzonte simbolico e culturale 

di generazioni di uomini e donne nati e cresciuti in una società che, fino a qualche 

decennio fa, crocianamente non poteva non dirsi cristiana? Sì, l’analfabetismo biblico 

è una piaga italiana quanto mai diffusa, che, per quanto riguarda il mondo cattolico, ha 

radici lontane, che affondano nel Cinquecento, con la scelta dei padri del concilio di 

Trento di prendere radicalmente le distanze da Martin Lutero e dal suo Sola Scriptura. 

Un altro concilio, il Vaticano II, con la costituzione Dei Verbum (1965) ha 

meritoriamente rilanciato, come sappiamo, il tema della necessità della lettura della 

Bibbia, per il singolo credente e per la vita della Chiesa: avviando un processo ancora 

in corso, che avrebbe bisogno di investimenti massicci in chiave pastorale, nelle 

parrocchie e nelle comunità. 

In questo panorama, qualche settimana fa, in un’intervista al Giornale, il ministro 

dell’istruzione e del merito Giuseppe Valditara ha parlato delle nuove Indicazioni 

nazionali per il primo ciclo, cioè i programmi che dovrebbero entrare in vigore dal 

2026-2027, illustrandone alcune linee generali e invitando a un grande dibattito su 

quelle proposte. Subito dopo, la sottosegretaria Paola Frassinetti ha ripreso la 



2 
 

questione, annunciando che, nelle future Indicazioni, si prevede che nelle scuole 

primarie le Sacre Scritture avranno cittadinanza in quanto “testo della nostra tradizione, 

che tra l’altro ha ispirato numerose opere di letteratura, musica, pittura e influenzato il 

patrimonio culturale di molte civiltà”. Il Grande codice della cultura occidentale, ci 

siamo abituati ad ammettere sulla scorta di un volume importante del critico canadese 

Northrop Frye. Niente di più vero. Perciò,  ritengo che l’ipotesi che la Bibbia diventi 

materia di studio vada esaminata con attenzione; ma corredandola con un invito a 

dotarsi delle dovute precauzioni, alcune delle quali provo qui a elencare.  

In primo luogo, sulla Bibbia andrebbe sempre scritta un’avvertenza: maneggiare con 

cura. Storicamente, purtroppo, è stato in nome di essa e brandendola come una clava 

che si sono effettuati i peggiori massacri e compiute le peggiori nefandezze: guerre 

(cosiddette) giuste, guerre (cosiddette) sante, guerre (cosiddette) di religione e violenze 

di ogni genere, e mi fermo qui. Ecco perché è fondamentale che si offra agli studenti, 

calibrandola sulla loro età e sulle loro competenze, una lettura di carattere storico-

critico, contestualizzando i vari libri, scritti, non dimentichiamolo, nell’arco di diversi 

secoli, in lingue lontane dall’italiano e in un un quadro culturale distantissimo dal 

nostro. Decontestualizzare le Scrittture può rivelarsi alquanto pericoloso, e rischia di 

far dire alle pagine bibliche addirittura il contrario di quello che intendevano narrare i 

loro autori. Gli esempi citabili al riguardo potrebbero essere numerosi, ivi compresi gli 

usi strumentali cui stiamo assistendo nei conflitti internazionali oggi in corso, quali 

quello israelopalestinese e quello fra Russia e Ucraina.  

Seconda osservazione. Occorrerà evitare che la Bibbia sia presentata nelle aule 

scolastiche in chiave confessionale o, ancor peggio, catechetica: altri sono i luoghi in 

cui si deve affrontarla in questo modo, le parrocchie e le chiese. Nella scuola, seguendo 

una suggestione del cardinal Martini, in una società di laicità matura andrebbe piuttosto 

evidenziato il suo carattere di libro che educa: come libro letterario ma anche come 

testo sapienziale, “che esprime la verità della condizione umana, di qualunque 

continente e cultura, può sentirsi specchiata almeno in qualche parte di esso”. La 

Bibbia, in tale direzione, lo è “perché descrive le vicende di un popolo nell’ambito di 

altri popoli attraverso un cammino progressivo di liberazione, di presa di coscienza, di 

crescita di responsabilità del soggetto individuale, fornendo un paradigma storico 

valido per l’intera storia dell’umanità”. “Ero straniero e mi avete accolto” (Mt 

25,35), per fare solo un esempio, è un messaggio prezioso ed eterno, che ci interpella 

nel profondo, e non andrebbe mai sottovalutato o dimenticato. 

 

 

 



3 
 

In terza battuta, cedo la parola a Italo Fiorin, pedagogista cattolico assai qualificato, 

che oggi presiede la Scuola di alta formazione Educare alla solidarietà e all’incontro – 

Eis della Lumsa di Roma. Il quale, sull’ipotesi dello studio della Bibbia, osserva che 

“ovviamente non c’è nulla di sbagliato nell’introdurre testi di natura religiosa che sono, 

anche, di rilevanza culturale e letteraria”. Aggiungendo tuttavia che “il problema è il 

modo in cui viene presentata l’introduzione dei testi biblici. Sembra una proposta che 

ha l’obiettivo di affermare l’identità e l’appartenenza specifica. Invece avremmo 

bisogno di far leggere ai nostri ragazzi diversi testi religiosi per confrontarli, riflettere 

e lavorare insieme per superare le differenze”. Vale la pena di ragionarci sopra: in un 

mondo globale e sempre più interconnesso, la conoscenza almeno basica dei Grandi 

codici delle tradizioni religiose (dal Talmud al Corano fino ai testi chiave delle 

spiritualità orientali) è un elemento importante di una formazione armonica e completa. 

 

Infine, un’ultima riflessione. E’ necessario fare attenzione a un equivoco possibile, che 

potrebbe nascere da ogni richiamo alla Bibbia, qualora lo si legga in maniera 

identitaria, come un invito a serrare le fila dell’Occidente nella fase storica in cui è 

aperto un delicato confronto con il mondo islamico (già assistiamo, del resto, a un 

proliferare di rosari, crocifissi e madonne varie da parte di politici che, diciamo così, 

non sempre nella loro azione concreta si mostrano coerenti con l’ispirazione 

evangelica). Non va dimenticato, inoltre, che nel Corano è frequente il richiamo a passi, 

personaggi e motivi biblici, per cui interpretare l’invito a leggere la Bibbia come 

un’iniziativa contro l’islam – o contro una presunta deriva laicista – sarebbe sia un 

errore strategico, sia un’indebita forzatura. Certo, il progressivo diffondersi nelle 

società europee di presenze religiose distanti da quelle tradizionali sfida apertamente 

la scuola e le agenzie educative, invitando a una doverosa riflessione sulla valenza 

culturale del fattore religioso, da farsi in forme adeguate alla nuova realtà. Che registra 

il riemergere, in questi decenni, dell’importanza del fattore religioso (il fattore R) che 

sembrava destinato ad affievolirsi progressivamente. Ebbene, incontrarsi, conoscersi, 

dialogare è la prima condizione per rispettarsi a vicenda, per vivere insieme, per 

collaborare. Ecco perché qualsiasi appello a una maggiore attenzione alla Bibbia 

dovrebbe inquadrarsi in una più ampia sensibilità al fenomeno religioso in tutte le sue 

espressioni. Conoscere e capire è la condizione indispensabile di ogni fruttuosa 

convivenza e di una matura consapevolezza della propria identità, di cui le Scritture 

ebraico-cristiane, piaccia o no, fanno parte da lungo tempo. In questa prospettiva, 

potremo preparare i nostri bambini a costruire un mondo in cui si lavori insieme sui 

problemi comuni, favorendo la loro capacità di apprezzare le differenti culture e di 

convivere imparando l’uno dall’altro. E’ quanto accade, ad esempio, nella scuola del 

villaggio della pace di Neve Shalom – Wahat as Salam, in Israele, dove vivono assieme 

ebrei e palestinesi e si studiano le due lingue nazionali (l’ebraico e l’arabo), mentre gli 

alunni, provenienti da famiglie di religioni diverse, si aiutano reciprocamente a 



4 
 

predisporre al meglio la celebrazione delle feste ebraiche, cristiane e musulmane. Il suo 

fondatore, padre Bruno Hussar, era un religioso domenicano che partecipò al Vaticano 

II e che proprio alla Bibbia si ispirò per creare quello straordinario laboratorio di 

convivialità delle differenze: il nome del villaggio significa infatti Oasi di Pace, ed è 

tratto dal profeta Isaia (32,18). 

 

 

 

Brunetto Salvarani 


