SANTITA DEL CIBO E SANTITADELLA VITA
Cibi “puri” e cibi “impuri”

Elena Lea Bartolini De Angeli
[Pubblicato in: Parola Spirito e Vita 53 (2006/1) pp. 45-60]

La differenza fra cibi “puri” e cibi “impuri” testimoniata dalla Scrittura, in particolare nel libro
del Levitico, va compresa nell ‘orizzonte della distinzione fra “sacro” e “profano” che caratterizza
il rapporto con la realta alla luce di cio che Dio ‘“riserva per sé” e di cio che invece affida alla
liberta degli uomini. Non si tratta di una distinzione di tipo etico ma riguarda piuttosto le
dinamiche del rapporto fra 'uomo e la sacralita della trascendenza divina; tuttavia, proprio a
partire dalla medesima, la tradizione ebraica stabilisce delle norme la cui osservanza ha a che fare
anche con le scelte etiche di un popolo chiamato a vivere la santita secondo una forma particolare
voluta da Dio stesso, che lo separa dagli altri popoli per una testimonianza fra le genti. In tale
contesto le norme religiose alimentari si delineano in relazione ad una via di santita che, attraverso
la fedelta ai precetti rivelati, mostra i valori soggiacenti ad una prassi che non € richiesta a tutti ma

’

solo al “popolo di Dio”.

“Prima di mangiare e bere, ’'uomo ha due cuori; dopo aver mangiato e bevuto non ne ha che uno”™.
Con questa affermazione la tradizione rabbinica sottolinea 1’importanza del cibo per la santita della
vita sottolineando che lo stomaco vuoto, cio¢ la fame, ha un’azione perturbatrice sullo spirito e
impedisce la concentrazione del pensiero. Nell’orizzonte antropologico unitario che caratterizza
I’ebraismo, che non separa quindi corpo e spirito, il cuore rappresenta il centro vitale dell’'uomo ove
risiedono i sentimenti, la volonta e la ragione. Una buona e corretta alimentazione € pertanto
riconosciuta importante sia per la conservazione della salute che per un’equilibrata spiritualita,
purché disciplinata dagli insegnamenti rivelati alla luce dei quali il popolo di Israele deve essere il
“popolo santo” di Dio per le Nazioni (cf. Es 19,5-6). L’esigenza di mangiare, di nutrirsi per poter
vivere, ¢ infatti un’esigenza determinata dall’atto divino della creazione che affida all’uomo 1’uso
dei beni del mondo: il cibo é funzionale alla vita (Gen 1,28-29) che deve essere vissuta secondo un
insegnamento rivelato. Per questo nella Scrittura la sfera sacrale € quasi sempre connessa
all’alimentazione: nel contesto della creazione Dio distingue cid che 1'uomo pud mangiare

indicando il primo precetto negativo, cio¢ il divieto di cibarsi dell’albero della conoscenza del bene

! Talmud Babilonese, Bava Batra 12b.



e del male (Gen 2,16-17); la permanenza nel deserto dopo 1’uscita dall’Egitto ¢ scandita dal ritmo
della discesa della manna; il culto del Tempio ruota attorno al mangiare “dalla mensa del Signore”,
i Cohanim — i sacerdoti — mangiano le offerte e anche gli offerenti partecipano al culto
mangiandone a loro volta alcune parti (Lv 1-10); le tappe religiose della vita (nascita, circoncisione,
maturita religiosa, matrimonio, morte), le feste e perfino la conclusione di un ciclo di studio sono
caratterizzati da una se‘udat mitzwah, un “pasto di precetto”; e gli esempi potrebbero
abbondantemente continuare.

Osservare delle norme alimentari stabilite da Dio implica pertanto un riconoscimento del rapporto
Creatore-creatura in riferimento all’atto del mangiare che, nella tradizione ebraica, si traduce
sempre in un gesto di “benedizione” che precede e segue 1’assunzione del cibo secondo regole
precise che la tradizione ha fissato, e tutto ci0 esprime sia la consapevolezza di non essere i
“proprietari” ma solo gli “amministratori” delle risorse create per tutti che la fedelta a cio che Dio
chiede ai figli di Israele.

Nell’esperienza del popolo ebraico, il rapporto con il Dio dell’Alleanza che libera dalla schiavitu
d’Egitto trasformando una storia anonima e perdente in storia di salvezza, non passa attraverso
dottrine ma attraverso cose da fare o non fare che il popolo accoglie con le seguenti parole: “tutto
cio che il Signore ha detto/rivelato noi lo eseguiremo e lo ascolteremo... (Es 24,7)”2. Come si puo
notare la prassi precede 1’ascolto, ovvero, € il contesto nel quale avviene la concettualizzazione
secondo una modalita tipicamente biblica. In altri termini: si comprende attraverso una particolare
esperienza alla luce dell’insegnamento di un Dio che, avendo liberato dalla schiavitu d’Egitto, non
pud che volere il bene e la felicita degli uomini. E per rimanere fedeli a tale prassi che i sette fratelli
Maccabei hanno preferito il martirio piuttosto che accettare di mangiare un cibo proibito: hanno
testimoniato con la vita la loro fede secondo 1’insegnamento rabbinico per il quale, se si € in
pubblico, bisogna affrontare la morte piuttosto che violare una sola qualsiasi norma. In pubblico,
mangiare il cibo vietato avrebbe infatti avuto il significato di apostasia. Per I’ebreo osservante
dunque, il cibo assunto secondo determinate regole religiose esprime la fedelta al Dio dell’ Alleanza
e la risposta concreta all’esortazione: “Poiché Io sono il Signore Dio vostro, vi santificherete e
sarete santi perché Io sono Santo” (Lv 11,44; cf. Lv 19,1).

La spiritualita ebraica € quindi radicalmente legata ad una prassi fondata sulla Torah,
I’insegnamento rivelato al Sinai, e la fondamentale discriminazione fra cose da fare e da non fare
coinvolge principalmente il mangiare secondo le norme della kasherut,® che distingue gli alimenti

permessi da quelli vietati e determina le modalita di preparazione e assunzione. E in tale contesto

2 Questa la traduzione letterale dell’originale ebraico. La Conferenza Episcopale Italiana interpreta e traduce
diversamente.
® Dalla radice verbale k-sh-r che comprende il significato di “essere adatto”, nel nostro caso riferito all’alimentazione.



che vanno considerate e comprese le norme di “purita” levitiche relative ai cibi “puri” e a quelli

“impuri” (Lv 11,1ss.).

“Purita” e “impurita” nella tradizione ebraica

Quando si affronta il discorso relativo a cio che ¢ “puro” e cio che ¢ “impuro” si puo tendere a dare
per scontata la coincidenza fra impurita e peccato e quindi fra impurita e trasgressione. Tale idea,
piuttosto diffusa in occidente e nel cristianesimo, € invece estranea all’ebraismo che, pur dovendosi
misurare con periodi della sua storia nei quali le tradizionali categorie bibliche sono state rilette in
maniera discutibile*, comprende la differenza fra puritd e impuritd in relazione al rapporto col
“sacro” che — nella sua concezione originaria — non ha connotazioni etiche.

I riferimenti biblici piu significativi per cogliere I’orizzonte nel quale tale categoria viene compresa
sono nel libro del Levitico e nel libro del profeta Eziechiele, testi nei quali € possibile trovare la
formulazione del pensiero ebraico del VI secolo prima dell’era cristiana. Nel Levitico,
successivamente ad una serie di norme relative all’investitura e al servizio sacerdotale, si precisa:
“Ed il Signore parlo ad Aronne dicendogli: non bevete vino e liquore [...]: e cid perché possiate
distinguere tra il sacro e il profano e fra il I'impuro e il puro” (Lv 9-10,10). L’accento ¢ dunque
posto sull’importanza delle condizioni utili alla distinzione fra queste realta, compito che viene cosi
ribadito nel testo profetico: “[i sacerdoti] istruiranno il mio popolo a distinguere tra sacro e profano,
tra impuro e puro insegneranno loro a distinguere” (Ez 44,23). Come ben sottolineato da Paolo

Sacchi:

si tratta di una categoria manifestatamente divisa in due sottocategorie, capace di permettere
I’interpretazione e classificazione di tutto il reale. Non ci sono realta che non possano essere viste

come appartenenti a uno di questi quattro elementi della categoria®.

La prima sottocategoria (sacro/profano) esprime la distinzione fondamentale fra cio che appartiene
a Dio (sacro), come ad esempio il grasso degli animali, il sangue e tutto cio che & connesso alla
sfera della vita (cf.: Lv 17,11) e cio che appartiene all’'uomo (profano), in un contesto nel quale la
profanita ¢ comunque qualcosa che Dio stesso dona all’'uomo e per questo ¢ una realtd buona;
pertanto tale distinzione non va letta come una contrapposizione ma piuttosto come la delimitazione

fra ci0 che Dio “riserva” per sé e cio che invece affida all’umanita.

* Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: P. SACCHI, Storia del Secondo Tempio, SEI, Torino 1994, in
particolare pp. 415-453
> P. SACCHI, Storia del secondo Tempio, pp. 415-416.



La seconda sottocategoria (puro/impuro) indica invece lo stato derivante dal contatto col sacro, cioe
con le realta direttamente o indirettamente connesse alla sfera divina trascendente: ogni volta che
I’uomo viene a contatto con una realta “altra” da sé “passa” dallo spazio profano a lui riservato alla
sacralita di Dio, per questo ¢ “impuro”, nel senso che si trova nella sfera stessa della divinita.
Contattare il “sacro” ¢ un po’ come avvicinarsi al fuoco che, di per sé e benefico e scalda, ma
quando lo si tocca puo bruciare: al monte Sinai, ove Dio discende dalla nube per parlare a Mose, il
popolo non puo accostarsi altrimenti morirebbe, inoltre deve prepararsi e purificarsi per poter stare
al cospetto del Signore anche a distanza di sicurezza (Es 19,12-13); Aronne e i suoi figli, deputati al
servizio sacerdotale nella tenda dell’adunanza, hanno bisogno di particolari indumenti per
avvicinarsi alla zona “sacra” (Es 28,43, cf.: Lv 6,3-4); e ancora Aronne, autorizzato ad entrare da
solo oltre il velo del Santuario quindi nella zona piu “sacra”, una volta uscito dalla stessa deve
purificarsi prima di compiere il rito espiatorio per sé e per il popolo durante il cerimoniale di
Kippur, il giorno del grande perdono (Lv 16,1ss.). In tale orizzonte vanno comprese anche le norme
di purificazione dopo il parto prescritte al capitolo dodicesimo del Levitico la dove si parla di
sacrifici ad esse connessi (Lv 12,1-8): il testo infatti precisa che dei due sacrifici dovuti il primo €
un olocausto e il secondo e un sacrificio di espiazione (Lv 12,6). Tale distinzione € importante in
quanto la prescrizione dell’olocausto, sacrificio di comunione che esprime uno stretto rapporto fra
Dio e gli uomini, sottolinea la dimensione sacrale che connota la trasmissione della vita in quanto
realta “sacra” benedetta da Dio (Gen 1,28), realta che coinvolge in maniera particolare la donna che
porta in sé la stessa durante il suo formarsi. Il sacrificio di espiazione invece € in stretta connessione
con il fatto che il parto e sempre accompagnato da una dispersione di sangue, elemento vitale che
“appartiene a Dio” (cf.: Lv 1,ss. e 17,11); secondo alcune interpretazioni tale sacrificio espiatorio
puo anche essere messo in relazione alla memoria del primo peccato e delle sue conseguenze (cf.:
Gen 3,16), a causa del quale nel dolore del travaglio potrebbe aver trovato spazio qualche
imprecazione. Anche in questo caso, in cui di fatto pud essere presente un richiamo alla dimensione
etica, prevale comunque I’idea che la purificazione ¢ necessaria in quanto la trasmissione della vita
¢ un atto “sacro” che ha a che fare con la “sacralita di Dio”.

Dalle testimonianze bibliche che abbiamo preso in considerazione emerge che la distinzione
sacro/profano e puro/impuro prescinde da una connotazione strettamente etica: la sacerta é
compresa secondo il principio della creazione, cioé secondo la necessita di una distinzione per una
conoscenza e un corretto uso delle realta create (cf.: Gen 1,1ss. e Lv 11,1ss.)°, e I’impurita deriva

principalmente dal contatto con la sfera del sacro. Tuttavia, a partire da tale concezione originaria,

® Riguardo il concetto di distinzione, anche antinomica, ai fini della conoscenza rimando al seguente commento
tradizionale: Il midrash temurah, ed. it. a c. di M. PERANI, EDB, Bologna 1986.



si sviluppano successivamente tendenze diverse che, soprattutto nel periodo del giudaismo medio’,
danno origine a tensioni e dibattiti nei quali si inserisce anche la posizione di Gesu testimoniata dai
Vangeli®. Fra la varieta di idee e posizioni di questo particolare periodo, matura anche la
convinzione che tra I’impurita e il peccato, inteso come trasgressione, vi debba essere una qualche
affinita, e cio é rilevabile a livello scritturistico gia nel capitolo 6 del libro di Isaia. Il contesto e
quello della visione che accompagna la sua vocazione, nell’orizzonte della quale 1 “serafini”
affermano molto chiaramente che il sacro ¢ 1’essenza, o per lo meno I’attributo fondamentale, del
divino: Dio & infatti proclamato tre volte gadosh, sacro/santo® (Is 6,3). Isaia, durante tale visione, sa
di essere al cospetto di Dio e quindi in uno stato di impurita derivante dal contatto col sacro, tuttavia
I’angelo che accorre in suo aiuto e lo purifica non toglie, come ci aspetteremmo, I’impurita
derivante da tale contatto, bensi il suo ‘avon e il suo chet, cioé la sua colpa e la sua trasgressione.
Isaia raggiunge quindi la puritd con D’espiazione del peccato, con [’allontanamento della
trasgressione. Qui si afferma che il peccato e fonte di contaminazione facendo pertanto emergere un
nuovo concetto di impurita piuttosto diverso da quello originario. Tale concetto di ‘avon, colpa,
affine all’impuro avra il massimo sviluppo nell’essenismo.

Il giudaismo postbiblico, pur dovendo fare i conti con tale scomoda eredita, ha recuperato
positivamente la distinzione originaria sottolineando che, mentre il peccato e la trasgressione si
definiscono come 1I’inadempienza dell’'uomo ai doveri che ’osservanza della Torah impone, purita
e impurita indicano invece uno status in rapporto al contatto con la sfera del “sacro”°. E quanto la
tradizione ebraica attuale continua a testimoniare fra i popoli attraverso una prassi che richiede di
essere compresa secondo categorie adeguate, soprattutto evitando 1’indebita coincidenza fra

impurita e peccato.

Una distinzione fondamentale per la coscienza e la prassi ebraica

Tutta la prassi religiosa ebraica che visibilmente distingue 1I’ebreo dal non ebreo, e che il giudaismo

non impone ai non ebrei nella consapevolezza che la “via” dei 613 precetti ¢ la particolare

" Quello che va dal IV secolo prima dell’era cristiana al IT secolo della medesima. Per un approfondimento al riguardo si
rimanda a: G. BoCCACCINI, Il Medio Giudaismo, Marietti, Genova 1993.

8 Cf.: P. SAccHI, Storia del secondo Tempio, p. 450.

° Il termine ebraico gadosh comprende entrambi i significati italiani.

19°Si puo vedere al riguardo: E.S. ARTOM, La vita di Israele, 4a ed., Tipografia Veneziana, Roma 5753 - 1993; A.
BARTH, Problemi eterni dell’ebraismo nela nostra generazione, Scuola Superiore di Studi Ebraici — “Fondazione Sally
Mayer” — Milano, ristampa a cura dell’ Assemblea dei Rabbini d’Italia, Roma 5740 - 1980; E. GUGENHEIM, L ‘ebraismo
nella vita quotidiana, Giuntina, Firenze 1997. Interessanti anche i commenti settimanali alle sezioni della Torah
ritrovabili sul sito www.torah.it .


http://www.torah.it/

vocazione a cui Dio chiama Israele e non altri popoli*, costituisce da una parte la modalita
specifica con cui il popolo di Isracle risponde all’elezione divina e, dall’altra, rappresenta la
possibilita nel tempo di comprendere e vivere il proprio senso di appartenenza in rapporto ad una
distinzione da Dio stesso stabilita. L’elezione/separazione del popolo di Isracle fra gli altri popoli
non é infatti un privilegio, ma un impegno e una responsabilita nella prospettiva di una
testimonianza di santita fra le genti (cf. Es 19,5-6), che deve esprimersi secondo una particolare
modalita sulla base di norme stabilite da Colui che ha liberato dalla schiavitu d’Egitto e ha donato
un insegnamento rivelato affinché Israele potesse essere il “suo popolo santo”. Solo in tale
prospettiva le norme di “purita” e la kasherut possono avere un senso: perché insegnate e volute da
un Dio che ama il suo popolo e non pud che volere il suo bene. Si possono poi trovare
giustificazioni di altro tipo — come quelle che rimandano a prescrizioni igieniche o sanitarie — che
possono in parte spiegare le ragioni soggiacenti a molti precetti ma, dal punto di vista tradizionale,
la ragione fondamentale rimane il fatto che questa é la via di santita che il Signore chiede ad Israele.

A tale proposito nel Talmud si dice:

“E voi vi sforzerete di essere santi e sarete santi” (Lv 11,44). L’uomo si santifica un poco, viene
santificato molto. [Se si santifica] dal basso (dalla terra), viene santificato dall’alto (dal cielo). [Se si

santifica] in questo mondo, viene santificato nel mondo avvenire®.

L’esortazione “sarete santi” ¢ ripetuta in diverse forme in vari passi della Torah, ed € sempre in
relazione a due generi di precetti: quelli che vietano le unioni sessuali illecite e quelli relativi ai cibi
permessi e proibiti. Siamo quindi nell’orizzonte di due atti fondamentali per la vita umana: la sua
continuazione attraverso le generazioni successive e la sua conservazione dipendente dal cibo che,
in questo modo, vengono compresi e vissuti come gesti sacri strettamente connessi alla santita della
vita. Sono pertanto atti che, distinti e regolati dalla Torah, sottolineano che se da una parte
apparteniamo al mondo animale, dall’altra abbiamo la possibilita di differenziarci dal medesimo
attraverso 1’adempimento delle mitzwot, cio¢ degli insegnamenti rivelati. Per I’ebreo tutto cio
significa raggiungere la santita a cui € chiamato distinguendosi dagli altri popoli ai quali e chiesta
una forma di santita diversa ma comunque orientata alla stessa salvezza®.

In tale orizzonte la distinzione fra cibi permessi e cibi vietati, quindi la separazione fra cibi “puri” e
“impuri”, indica cio che ¢ “adatto” o non “adatto” all’alimentazione compresa come gesto “sacro”.

E questo il significato del termine ebraico kasher, aggettivo che comprende i sensi italiani di

'L Si puo vedere al riguardo: E. BENAMOZEGH, Israele e ['umanita, Marietti, Genova 1990.

12 Talmud Babilonese, Jomah 39a.

13 per un approfondimento al riguardo, oltre al saggio di Benamozegh gia citato si rimanda a: A. LICHTENSTEIN, Le sette
leggi di Nogé, Lamed, Milano s.d.



“consono, adatto, conforme”, e che per questo distingue cio ¢ adatto ad essere assunto come cibo
permesso dalla normativa religiosa alimentare secondo la Torah. La connotazione etica si colloca
pertanto nel contesto dell’accoglienza o del rifiuto dei precetti e non in quello della distinzione fra
“puro/impuro”: ci sono animali — come ad esempio il cavallo e il cammello — che sono “impuri” in
relazione all’alimentazione e nello stesso tempo permessi per il trasporto di cose o persone, cosi
come ci sono situazioni di “impurita” che derivano dal contatto con realta sacre — il rotolo della
Torah, il sangue, e altro ancora — che richiedono una purificazione che non ha nulla a che vedere

con I’espiazione per le trasgressioni.

Le norme relative alla kasherut e la loro collocazione nella Torah

Nell’orizzonte fin qui delineato, proviamo a questo punto a considerare le indicazioni fondamentali
emergenti dalle norme levitiche sulle quali si radica la kasherut, cio¢ I’insieme delle indicazioni
tradizionali che stabiliscono cio che e kasher e cio che non lo e sia in riferimento ai cibi permessi
che alla loro preparazione. A tale proposito € interessante notare che le medesime si trovano
collocate in una posizione particolare della Torah considerata secondo la suddivisione tradizionale
per la proclamazione sinagogale settimanale'*: sono infatti contenute in una sezione (Lv 9,1-11,47)
che divide in due parti uguali le parole del Pentateuco che, essendo pari, si congiungono con
I’espressione darosh darash (Lv 10,16) che significa: “cerco accuratamente”, la quale ha come
soggetto Mosé nel contesto di una discussione con Aronne relativa ad un caso particolare di
sacrificio espiatorio “non mangiato” dai sacerdoti secondo le prescrizioni (Lv 10,16-20). Il testo ci
dice che il caso — che pareva controverso — fu risolto con piena soddisfazione di Aronne, a cui Mosé
dette ragione approvando la sua condotta dopo una discussione chiarificatrice. La Torah ci
testimonia cosi sia I’importanza del rispetto delle norme rituali che la necessita di un confronto
dialettico autorevole capace di adeguarle a situazioni diverse e impreviste, che deve attuarsi
“cercando accuratamente” nella tradizione sia scritta che orale elementi interpretativi validi e
soddisfacenti. E una caratteristica tipica della tradizione rabbinica che, ancora oggi, discute

sull’applicazione della prassi religiosa attraverso una casistica complessa e articolata™.

4 A tale scopo la Torah & stata suddivisa in sezioni di pit capitoli, ciascuna denominata Parashah, che settimanalmente
vengono lette e commentate assieme a pericopi tratte dai libri profetici denominate Haftarot. Le Parashot sono 54, in
modo da coprire il numero massimo di Sabati, non corrispondenti a giorni di festa solenne 0 mezza festa, secondo il
calendario ebraico. Notizie al riguardo sono ritrovabili in: Il Pentateuco e Haftaroth, a c. di D. DISEGNI, 4a ed.
anastatica, Roma 5749-1989, p. 4.; A.S. ARTOM, La vita di Israele, pp. 57-59; C. DI SANTE, La preghiera di Israele,
Casale Monf.(AL) 1985, pp. 114-134; E. Kopciowskil, | libri dei Profeti e la Torah oggi, Marietti, Genova 1992, pp. 5-
9.

15 Cf.: D. LATTES, Nuovo commento alla Torah, Carucci, Roma [1986], pp. 377-378.



Riconducendo inoltre tutto cio al fatto che, proprio in questa sezione, si trovano sia le indicazioni
relative all’inaugurazione del Santuario che le norme su cui si fonda la kasherut, si coglie una
interessante relazione fra il luogo particolare ove la “presenza di Dio” si manifesta, la santita della
vita che passa anche e soprattutto attraverso 1’assunzione del cibo e la capacita di discernimento
della tradizione che, autorevolmente, discute sulla miglior applicazione possibile degli insegnamenti
rivelati, poiché, come ricorda il Deuteronomio, la Torah “non ¢ pit un cielo” (Dt 30,12) ma ¢ stata
data agli uomini affinché ne sviscerino tutti i significati possibili attraverso un confronto costruttivo.
La collocazione delle norme alimentari si trova pertanto nel “cuore” della Torah e puo essere
considerata come la premessa per accedere a tutti gli altri precetti. Non a caso la tradizione ricorda
che le norme alimentari sono le prime che il popolo di Israele ha messo in pratica quando ha accolto
1 precetti ai piedi del Sinai dicendo: “faremo e ascolteremo” (Es 24,7). Per tale ragione, durante la
festa di Shavu ‘ot (Pentecoste) in cui si celebra la memoria di questo evento, é tradizione mangiare
formaggio o pietanze comunque a base di latte come probabilmente hanno fatto gli ebrei da poco
usciti dall’Egitto che, in questo giorno, hanno scoperto le regole alimentari che la Torah prescrive:
per non trasgredire ai precetti appena rivelati e accolti era infatti necessario evitare cibi come la
carne, la cui macellazione rituale e la conseguente salatura richiede pitl giorni di preparazione®®.
Non sorprende allora che nei libri di cucina ebraica siano comprese indicazioni relative alle norme
religiose alimentari e ai piatti tipici di ogni festa, soprattutto in riferimento a quelli che fanno parte
degli elementi rituali fondamentali, e siano inoltre richiamate prescrizioni che spaziano da come
preparare la casa e la tavola alle benedizioni e ai canti tradizionali che devono accompagnare
I’assunzione del cibo vissuta come momento sacro’'. Sull’importanza della dimensione celebrativa

del pasto la tradizione rabbinica conserva un testo talmudico fondamentale:

Rabbi Jochanan e Rabbi Eleazar dicevano: quando esisteva il Santuario, 1’altare espiava le colpe di

Israele; ora ¢ la tavola dell’uomo che espia le sue colpe™.

Il significato di questa affermazione va colto in due sensi: in primo luogo perché assumere cibo
comporta la preghiera che precede e segue questo atto (Dt 8,10 e 12,7); in secondo luogo perché
consumando i doni di Dio si gode e si celebra secondo la stessa dinamica dei cosi detti sacrifici
pacifici di comunione. In altri termini: attorno alla tavola si costruisce una piccola comunita in cui
non devono mancare i poveri e gli ospiti, ed ¢ il cibo ad essere ora 1’elemento di comunione che una

volta era costituito dai sacrifici detti shelamin.

16 Cf.: J.J. PETUCHOWSKI, Le feste del Signore, Ed. Dehoniane, Napoli 1987, pp. 53-55.

7 Cf.: AA. VV., Le feste ebraiche. Tradizioni Canti e Ricette da tutto il Mondo, Logart Press, Roma 1987; R. ANAU — E.
LOEWENTHAL, Cucina ebraica, Fabbri Ed., Milano 2000.

18 Talmud Babilonese, Berakhot 55a.



La classificazione dei cibi permessi
La kasherut si fonda sulla classificazione dei cibi permessi secondo le indicazioni levitiche che,
nelle loro linee generali, prescrivono una serie di norme elaborate successivamente dalla

tradizione® che possiamo riepilogare secondo le categorie indicate di seguito®.

Distinzione fra animali “puri” e “impuri” (Lv 20,25-26)

Si tratta della distinzione fra gli animali adatti ¢ non adatti all’alimentazione umana. In base alla
medesima si stabilisce che ¢ permesso mangiare solo i quadrupedi ruminanti con 1’'unghia fessa —
quindi i bovini, gli ovini, il cervo e il capriolo — mentre restano esclusi il coniglio, il maiale, il
cammello e il cavallo. Fra i volatili sono permessi solo quelli non rapaci o notturni, e dato che la
loro individuazione non e sempre facile e chiara, di fatto si consuma prevalentemente il pollame.
Per quanto riguarda infine gli animali che vivono nell’acqua, sono permessi solo quelli che
presentano pinne e squame, mentre sono considerati inadatti crostacei, molluschi e pesci di dubbia
natura. Tale suddivisione tuttavia non é sufficiente se non viene unita a particolari norme di

macellazione.

Regole che disciplinano la macellazione rituale degli animali permessi (Dt 12,21)

La prescrizione della macellazione rituale si fonda su un passo del Deuteronomio molto generico,
nel quale si dice che la stessa deve avvenire “nel modo prescritto”, ma quale sia la Torah scritta non
lo indica, tuttavia la tradizione orale ne ha fissato le regole precisando che la stessa riguarda solo i
quadrupedi e i volatili. La macellazione rituale, denominata shechitah — da shochet , “macellatore”
— deve avvenire mediante taglio completo dell’esofago e della trachea: il taglio si pratica facendo
passare sul collo dell’animale, senza premere, un coltello affilatissimo e senza intaccature. Lo scopo
di tale operazione che, in quanto rituale, € preceduta da un’apposita benedizione, ¢ duplice: che
venga versata la maggior parte possibile di sangue dell’animale e che la morte sia resa quanto piu
possibile sollecita e senza inutili sofferenze. L’idea soggiacente ¢ che 1’'uomo puod cibarsi degli
animali ma nel rispetto del loro essere creature di Dio sensibili alla sofferenza, per questo € vietato

mangiare carne prelevata da animali vivi.

Divieto di consumare sangue e alcune parti di grasso animale (Lv 17,10-12 e 7,23-24)

Tali divieti, del quale il primo é strettamente connesso alle modalita di macellazione rituale,

9 e medesime si possono ritrovare ampiamente spiegate in: R. DI SEGNI, Guida alle regole alimentari ebraiche,
Lamed, Roma 1996.
2 Cf.: A.S. ARTOM, La vita di Israele, pp. 23-36.



10

rimandano alle prescrizioni per i sacrifici del Tempio. Il sangue degli animali e alcune parti del loro
grasso venivano infatti bruciate interamente sull’altare in quanto cosi prescritto dal Signore stesso,
perché elementi “sacri” a Dio che 'uomo deve riconosce come tali in nome della Sua sovranita;
inoltre il sangue ¢ compreso come 1’elemento in cui risiede la vita che Dio stesso dona agli uomini,
per questo va rispettata e riconosciuta come “Suo possesso” che 1’'uomo non puod violare. A tale
scopo, dopo la macellazione rituale, si effettua il procedimento della salatura con 1’obiettivo di
eliminare tutte le parti di sangue ancora presenti e visibili. Rispettando queste norme si riconosce la

signoria divina sul creato e la sacralita della vita umana.

Divieto di cibarsi del nervo sciatico (Gen 32,23-33)

Il medesimo deriva dalla narrazione relativa alla lotta notturna di Giacobbe con un angelo di Dio
che, non riuscendo a vincerlo, lo ferisce in questa particolare parte del corpo. Si tratta di una
consuetudine che limita tale divieto ai quadrupedi, e che rimanda ad una benedizione di Dio su
questa patriarca che si manifesta anche nel segno di una ferita, la quale diventa il paradigma di un
popolo che, nell’orizzonte dell’esperienza di Alleanza, non solo accoglie una promessa e si impegna
per la medesima ma vive con Dio un rapporto dialettico che puo esprimersi anche nel “lottare” con

Lui.

Divieto di mangiare carne o sostanze che possono mettere in pericolo la salute e la vita dell’uomo

Rientra in questo divieto la proibizione di mangiare carne di animali sbranati (Es 22,30), morti da sé
(Dt 14,21) e con malattie o difetti fisici, anche se si tratta di animali “puri”. Per questo prima della
macellazione rituale si compie un’ispezione medica particolareggiata che ha lo scopo di escludere
qualsiasi forma conosciuta di patologia animale e qualsiasi difetto. Osservando queste norme non
solo si rispettano gli insegnamenti rivelati ma si custodisce la vita compresa come dono prezioso di

Dio nei confronti dell’uomo.

Divieto di consumare carne e latticini nello stesso pasto

Si fonda sulla nota affermazione biblica: “non cuocerai il capretto nel latte di sua madre.....” (Es
23,19; 34,26; Dt 14,21). Tale divieto, ripetuto tre volte nella Torah, € stato esteso dalla tradizione a
tutte le carni di quadrupedi e volatili con qualsiasi tipo di latticino, ed é circondato da una grande
quantita di “ripari” che comprendono il tipo di stoviglie diverse da utilizzare, il modo di
conservazione separata e molto altro ancora, con lo scopo di evitare qualsiasi tipo di contatto fra
carne e latte anche involontario. Si tratta di un precetto che pud apparire originale o

incomprensibile, ma che puo essere spiegato ancora una volta come una particolare attenzione alla



11

vita, in quanto il latte & un alimento vitale che non va sottratto alla madre.

La particolare prassi religiosa che distingue 1’ebreo dal non ebreo, e che nell’orizzonte della
rivelazione biblica testimonia la santita del Dio di Israele per le genti e fra le genti, ci rimanda
pertanto a dei valori che continuano a dirci che Dio é il Dio della vita e che la santita € un orizzonte
al quale tutti possiamo guardare. Non & necessario che tutti vivano in questo modo, ma e
fondamentale che il “popolo scelto da Dio” — la cui elezione non € mai stata revocata (Rm 9-11) —

continui a farlo come servizio sacerdotale per tutte le genti al quale Dio stesso lo ha destinato.



