LA LITURGIA FAMIGLIARE NELLA TRADIZIONE EBRAICA
Elena Lea Bartolini De Angeli

[pubblicato in «Avinu — Rivista per il dialogo ebraico-cristiano» 1 (2024/2) pp. 67-77. Atti Colloqui
ebraico-cristiani Camaldoli 2023]

Come ricordano Amos e Fania Oz nel loro saggio Gli ebrei e le parole, «La continuita ebraica si fonda
da sempre su parole dette e scritte, su un labirinto di interpretazioni, dibattiti e dissensi in continua
espansione, su una relazione umana unica. In Sinagoga, a scuola ma soprattutto in casa ha sempre
coinvolto attivamente nel dialogo due o tre generazioni»'. Si evidenziano cosi due elementi
fondamentali del farsi della tradizione: il rapporto con le parole dei Testi sacri secondo una dialettica
che coinvolge piu generazioni, e I’importanza della famiglia come nucleo originario che introduce in
tale dinamica attraverso relazioni umane significative. La famiglia, pertanto, ¢ un elemento
fondamentale per la vita ebraica e per la sua sopravvivenza, molto piu della Sinagoga e della scuola:
solitamente ebrei si nasce? ed ¢ in famiglia che vengono testimoniati e trasmessi i valori e la prassi di
vita tradizionale alla luce dei precetti; questo inoltre ¢ I’ambito nel quale si celebrano molti momenti
significativi legati allo Shabbath e al calendario delle feste. Vediamo quindi quali sono le dinamiche

fondamentali che caratterizzano la liturgia famigliare ebraica ripartendo dall’importanza del

matrimonio e della famiglia.

Importanza del matrimonio e della famiglia

Nella tradizione ebraica il matrimonio costituisce una delle tappe religiose fondamentali della vita,
attraverso la quale 1’amore coniugale viene “consacrato” nella prospettiva di una santita che
comprende tutta la comunita di appartenenza. Matrimonio e famiglia sono infatti parti integranti del
piano di Dio secondo la creazione: la Scrittura attesta che 1’'uomo e la donna sono stati creati ad
immagine di Dio come coppia (cf. Gen 1,27) e sono destinati a diventare una carne sola (Gen 2,24),
per questo Chi ha trovato una donna/moglie® ha trovato un bene (Pr 18,22). Per tali motivi la
tradizione ribadisce I’importanza dell’unione coniugale, come ricordato da Rabbi Eleazar nel Talmud
Babilonese: «Un uomo che non ha moglie non ¢ vero uomo, poiché ¢ detto: Maschio e femmina li

creo. Li benedisse e li chiamo "Adam (Gen 5,2)»*; in tale contesto viene ripreso un passo della Genesi

L A. Oz — F. Oz-Salzberger, Gli ebrei e le parole. Alle radici dell’identita ebraica, Feltrinelli, Milano 2013, p. 11.

2 Tradizionalmente ¢ ebreo/a chi nasce da genitori ebrei 0 almeno da madre ebrea. Ci si puo convertire secondo le regole
stabilite dalla Halakhah, la prassi codificata dalla tradizione, tuttavia, dal momento che 1’ebraismo non fa proselitismo,
la situazione pit comune ¢ quella dell’essere ebrei per nascita.

311 termine ’ishah utilizzato in questo passo biblico puo significare sia “donna” che “moglie”.

* Talmud Babilonese, Jevamoth 63a.

1



nel quale il termine ’Adam viene utilizzato come nome collettivo che designa la coppia umana in
quanto rappresentante dell’'umanita. Rabbi Eleazar, inoltre, precisa che quando fra marito e moglie la
reciprocita dell’amore ¢ autentica, la loro relazione mostra la radice trascendente dell’amore rendendo
possibile la presenza di Dio nella loro storia a beneficio di tutta la famiglia®. Ben si comprende allora
perché il matrimonio in ebraico ¢ chiamato iddushin, termine che deriva dalla radice g-d-sh e
comprende i significati di “consacrare e santificare”, ed ¢ formulato al plurale poiché coinvolge la
coppia e porta beneficio a tutta la comunita dei figli di Israele, come attestato nel Rito nuziale dove
si benedice il Signore dicendo: «Benedetto sei Tu, o Signore, che santifica il Popolo di Israele
mediante la Chuppah e i Qiddushin»®. La Chuppah ¢& il Baldacchino nuziale che rappresenta la
presenza di Dio sugli sposi rendendoli una carne sola, mentre la formulazione della Benedizione, che
inizia rivolgendosi a Dio con la seconda persona singolare (Benetto Tu) per poi proseguire alla terza
singolare (che santifica), mette in evidenza la dimensione immanente della divina presenza che, al
contempo, rimane comunque trascendente rispetto le categorie umane. Mistero che si rende presente
attraverso la reciprocita dell’amore dei coniugi.

L’amore coniugale che origina la famiglia ¢ pertanto il luogo dove si manifesta la Shekhinah, il
dimorare di Dio fra gli uomini che, come ricorda Martin Buber, entra nel mondo — che ¢ Suo — a
condizione che ci siano uomini e donne disponibili a farLo entrare attraverso gesti concreti di amore
autentico’. In tale orizzonte la Torah, la rivelazione divina al Sinai, esorta a vivere alla luce delle
Parole divine riferendosi spesso alla vita famigliare e, in particolare, al rapporto fra genitori e figli. E
quanto ritroviamo nei primi due brani che costituiscono lo Shema ‘ Jisra’el, 1a preghiera attraverso la
quale il popolo ebraico proclama la disponibilita ad un costante ascolto attivo della Parola rivelata
testimoniando I’unicita di Dio®, e che accompagna ogni ebreo ed ogni ebrea dalla piui tenera eta fino

alla conclusione della vita terrena. In questi due brani troviamo infatti le seguenti esortazioni:

Queste parole, che oggi ti do, stiano fisse/impresse nel cuore®; le ripeterai/inculcherai ai tuoi figli,
ne parlerai con essi stando in casa, quando camminerai per via, quando ti coricherai e quando ti
alzerai: te le legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi e le

scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle porte (Dt 6, 6-9).

S Cf. Talmud Babilonese, Jevamoth 63a.

6 11 testo bilingue, ebraico-italiano, del Rito nuziale ebraico & ritrovabile in: Il matrimonio ebraico, a c. di R. Colombo,
Morashah, Milano 1999.

" Cf. M. Buber, Il cammino dell uomo, Ed. Qiqajon, Magnano (VC) 1990, pp. 63-64.

8 L’espressione iniziale: Shema ‘ Jisra el significa infatti: “Ascolta, Isracle”; mentre quella finale: ’Adonai "Echad, “il
Signore ¢ Uno”, che va intesa non solo come affermazione monoteistica ma soprattutto come riconoscimento dell’unicita
di Colui che ¢ I’Unico capace di salvare. Lo Shema *, infatti, non ¢ una dichiarazione del popolo di Israele ma semmai la
proclamazione della volonta di Dio al popolo di Israele. 11 testo completo comprende: Dt 6,4-9; 11,13-21; Nm 15,37-41.
® ’antropologia biblica, fondamentalmente unitaria, considera il cuore come il centro vitale della persona in quanto sede
dei sentimenti, della ragione e della volonta.

2



Imprimete dunque queste Mie parole nel vostro cuore e nella vostra anima'®; legatele alla mano come
un segno e siano un pendaglio tra i vostri occhi; insegnatele ai vostri figli, parlandone con loro sia
in casa che camminando per via, sia quando ti corichi che quando ti alzi; le scriverai sugli stipiti della

tua casa e sulle tue porte (Dt 11,18-20).

Come si puo notare dalle forme verbali evidenziate in grassetto, nella prima parte il testo indica una
serie di azioni da compiere al singolare e poi, nella seconda, le ripete al plurale. Ci sono diverse
interpretazioni tradizionali che spiegano tale ripetizione e tale alternanza fra singolare e plurale:
secondo alcuni Maestri significa che, inizialmente, ci si limitera ad esporre ai figli gli insegnamenti
rivelati in maniera semplice, cosi come sono scritti nella Torah, mentre successivamente si
approfondiranno attraverso lo studio di tutte le fonti rabbiniche comprese nella 7orah orale. Ma c’¢
anche chi considera i verbi al singolare riferiti principalmente a ciascuno dei due genitori, quindi
all’insegnamento in ambito famigliare, al quale deve poi aggiungersi quello impartito dalla comunita
a cui si riferisce la ripetizione al plurale, la quale sostiene la famiglia e la accompagna in tutte le tappe
della vita religiosa dei singoli membri®?,

In ogni caso, ¢ evidente il ruolo fondamentale dei genitori chiamati a testimoniare i valori tradizionali
e ad insegnare ai figli a vivere secondo i precetti rivelati in ogni momento della giornata: in casa,
camminando fuori casa, coricandosi e alzandosi. Inoltre, tale insegnamento deve essere
accompagnato da segni significativi, che sono quelli dei tefillin da indossare per la preghiera del
mattino*? e della mezuzah da applicare agli stipiti delle porte!®; in questo modo le parole della Torah
— che devono accompagnare ogni azione quotidiana — sono costantemente richiamate sia dalla
testimonianza dei genitori che dai segni prescritti, che rimandano visivamente al senso di
appartenenza e alla Parola attorno alla quale il popolo di Israele si costituisce e si riconosce come
popolo di Dio. A tale proposito, nel terzo brano dello Shema* (Nm 15,37-41) si prescrivono delle
frange (tzitzit), da applicare agli angoli dei vestiti, come promemoria per rimanere fedeli agli
insegnamenti rivelati mettendo in pratica le mitzwoth, i “precetti” 1*. Se da, una parte, la recita dello
Shema* costituisce un appello che impegna ogni ebreo/a nel mantenere la fede dei padri di

generazione in generazione, dall’altra questi segni, come ricorda Rav Elia Kopciowski: «Impegnano

10 Letteralmente: ve ‘al-nafshekhem, cioé “sulla vostra persona” che comprende corpo e spirito.

11 Cf. E. Kopciowski, Shema ‘. Queste parole saranno nel tuo cuore e le ripeterai ai tuoi figli, Effata Ed., Cantalupa (TO)
2004, pp. 64-65.

12 §j tratta di astucci in pelle contenenti dei passi della Torah. Quello che viene legato al braccio sinistro, all’altezza del
cuore, richiama il centro vitale nel quale devono imprimersi e fissarsi gli insegnamenti divini rivelati; mentre quello che
si lega sul capo deve ricordare a chi lo indossa la limitatezza creaturale.

13 Sj tratta di un astuccio che contiene le prime due parti dello Shema ‘¢ puo essere di materiali diversi. L’obbligo ¢ di
apporlo sullo stipite destro della porta di ingresso, ma ¢ molto diffusa la pratica di apporlo anche sugli stipiti delle porte
interne dell’abitazione.

14 Solitamente tali frange sono quelle del tallit, lo scialle per la preghiera. Tuttavia, alcuni ebrei usano indossarle
utilizzando indumenti con tali frange sotto i vestiti.

3



I’ebreo e i membri della sua famiglia a tenere sempre presente quale sia la missione affidata loro come
discendenti di Abramo, il padre dei credenti, a cui fu detto: E sii benedizione per tutte le famiglie
della terra (Gen 12,3). L'uomo infatti puo facilmente dimenticare, ma i segni esteriori sono pronti a

richiamarlo in ogni momento della giornata ad adempiere al compito assegnatoglin®®.

E quindi nell’ambito della vita famigliare quotidiana che, di generazione in generazione, si impara a
vivere secondo queste dinamiche maturando il senso di appartenenza ad un unico popolo. Ma qual ¢
la modalita specifica attraverso la quale deve articolarsi la testimonianza intergenerazionale?

Vediamo quali sono gli insegnamenti della 7orah e della tradizione al riguardo.

Trasmettere narrando e celebrando

Come ricorda Yosef Haim Yerushalmi nel suo saggio Zakhor relativo alle dinamiche della memoria
ebraica, il flusso del ricordo — fin dai tempi biblici — scorre attraverso il racconto e attraverso il rito,
con I’obiettivo di tramandare gli interventi di Dio nella storia e le risposte, sia positive che negative,
a tali interventil®. La dinamica narrativa, infatti, costituisce la modalita fondamentale con la quale
Dio stesso insegna al popolo di Israele come trasmettere la tradizione e come celebrarla in famiglia.
Nel libro dell’Esodo, a proposito dei segni che Dio compie fra gli Egiziani affinché Faraone lasci
partire gli ebrei dall’Egitto, si precisa che il Signore disse a Mosé: Perché tu racconti agli orecchi di
tuo figlio, e al figlio di tuo figlio che Mi sono fatto beffe degli Egiziani e i Miei segni che feci fra loro,
e sappiate che lo sono il Signore (Es 10,2). E poco piu avanti, dando le istruzioni per la celebrazione
futura del memoriale pasquale, aggiunge: Quando tuo figlio ti chiedera, domani, dicendo: “Cos’e
questo?” Allora dirai a lui: “Con mano forte il Signore ci ha fatto uscire dall’Egitto” (Es 13,14). 11
memoriale — che caratterizza particolarmente la celebrazione famigliare della Pasqua ebraica — ¢
costituito infatti da un racconto unito a gesti significativi che permettono di rivivere il momento di
salvezza raccontato: vuol dire che attraverso il racconto-memoriale della Cena pasquale famigliare si
esce nuovamente dall’Egitto. Per questo la liturgia precisa: «In ogni generazione ciascuno ha il dovere
di considerarsi come se egli stesso fosse uscito dall’Egitto, perché il Santo, Benedetto Egli sia, non
libero soltanto i nostri padri, ma noi pure liberd con loro, come ¢ detto (Dt 6,23): Noi fece uscire di
la per condurci e darci la Terra che ha giurato ai nostri padrin®’.

Sulla stessa linea, nei Salmi si ribadisce: Cio che abbiamo udito e conosciuto, e i nostri padri ci hanno
raccontato, non lo terremo nascosto ai nostri figli (Sal 78,3-4); e ancora: Una generazione, a un’altra

generazione, celebrera le Tue opere, e le Tue prodezze racconteranno (Sal 145,4). Raccontare implica

15 E. Kopciowski, Shema ‘. Queste parole saranno nel tuo cuore e le ripeterai ai tuoi figli, cit., pp. 24-25.
16 Cf. Y.H. Yerushalmi, Zakhor. Storia ebraica e memoria ebraica, nuova ed. Giuntina, Firenze 2011, pp. 45-46.
1" Haggadah di Pesach, ed. ebraico-italiano a c. di R. Bonfil, Ed. Fondazione Sally Mayer, Milano 5722/1962, p. 83.

4



un rapporto personale e coinvolgente con chi ascolta, ed ¢ qualcosa di molto diverso da una
spiegazione o da una lezione di tipo scolastico: durante la liturgia famigliare si compiono dei gesti
significativi e si mangiano dei cibi rituali secondo le norme tradizionali, i piu piccoli ne domandano
il senso e la generazione adulta ne spiega il significato celebrando. Si stabilisce cosi una significativa
interazione fra generazioni, dove chi oggi pone delle domande un domani sara chiamato a dare delle
risposte, in un clima di convivialitd dove tutti — dai piu grandi ai piu piccoli — sono coinvolti nella
celebrazione. In tale orizzonte narrativo ¢ evidente il valore della domanda, dell’interrogazione che
sollecita una spiegazione; e a tale proposito la tradizione sottolinea, innanzitutto, I’importanza del
creare le condizioni che sollecitino i figli a fare domande, che implica sia incuriosirli che coinvolgerli
secondo I’eta nelle dinamiche celebrative senza annoiarli; in secondo luogo, si presuppone che la
risposta non sia definitiva ma riorienti la domanda affinché si possa chiedere di nuovo: I’obiettivo,
infatti, non ¢ risolvere le questioni ma riorientare la vita nella prospettiva di un cammino che non si
¢ ancora concluso®,

Tale compito riguarda sia il padre che la madre nell’orizzonte di una positiva differenza narrativa, che
la tradizione spiega in riferimento ad una precisazione di Dio durante le indicazioni per la
preparazione del popolo alla teofania sinaitica: Mosé sali verso Dio e il Signore lo chiamo dal monte,
dicendo: “Questo dirai (tomar) alla casa di Giacobbe e racconterai (tagged) ai figli di Israele” (Es
19,3). Perché il Signore ribadisce lo stesso concetto (dire/raccontare) con due verbi apparentemente
sinonimi? I Maestri precisano che qui non siamo di fronte ad una inutile ripetizione, in quanto nella
Scrittura ogni espressione ha un particolare senso: pertanto il primo verbo (dirai/tomar), configurato
dalla radice verbale "-m-r che comprende anche il significato di “progettare”, si riferisce alle donne e
al loro particolare ruolo nella trasmissione della vita e della tradizione di fede; mentre il secondo
(racconterai/tagged), configurato dalla radice verbale n-g-d che comprende anche il significato di
“instillare”, cioé¢ approfondire gradualmente, si riferisce agli uomini che, assieme alle donne, sono
chiamati a testimoniare la fede dei Padri educando le nuove generazioni ad una vita alla luce della
Torah®®. Si pud dire che viene qui riconosciuta una sorta di differenza narrativa e comunicativa
riferibile alla diversita di genere in ambito famigliare che, nell’orizzonte di un rapporto di reciprocita,
esprime e testimonia sia la fede che la tradizione in relazione al senso di appartenenza ad una

comunita piu ampia.

18 Cf. Haggadah di Pesach, cit., p. pp. 37-39.
19 Cf. Rashi, Chumash su Es 19,3.



L’altare domestico nel contesto liturgico famigliare

Da quanto fin qui esposto, la famiglia nell’ebraismo si delinea non solo come luogo in cui si vive e
si si cresce, ma anche come significativo spazio di testimonianza dei valori tradizionali e di
celebrazione attraverso parole, narrazioni e segni. Tutto cio ¢ legato alla convivialita sia quotidiana
che festiva: ogni pasto costituisce un momento di sacralita legato sia alle regole alimentari (Kasherut)
che alle benedizioni che accompagnano 1’assunzione del cibo compreso come alimento per nutrire il
corpo e lo spirito fra loro inscindibilmente uniti: i Maestri insegnano che «Prima di mangiare e bere,
1’uomo ha due cuori; dopo aver mangiato e bevuto non ne ha che uno»?°, nel senso che la fame puo
avere un’azione perturbatrice sullo spirito e impedire la concentrazione del pensiero. Per questo,
I’unica benedizione esplicitamente comandata dalla Torah & proprio quella legata al pasto: Mangerai,
ti sazierai e benedirai il Signore tuo Dio sulla Terra buona che ti ha dato (Dt 8,10), cio¢ potrai lodare
e ringraziare pienamente Dio solo dopo esserti saziato.

L’orizzonte sacrale del pasto quotidiano diventa particolarmente significativo in occasione dello
Shabbath e delle feste: i principali momenti e gesti celebrativi avvengono infatti nel contesto dei pasti
comuni, che sono caratterizzati da particolari cibi connessi al significato del giorno festivo. Non
sorprende allora che nei libri di cucina ebraica siano comprese indicazioni relative alle norme
religiose alimentari e ai piatti tipici di ogni festivita, soprattutto in riferimento a quelli che fanno parte
degli elementi rituali fondamentali, e siano inoltre richiamate prescrizioni che spaziano da come
preparare la casa e la tavola alle benedizioni e ai canti tradizionali che devono accompagnare
I’assunzione del cibo. La tavola, pertanto, diventa un elemento fondamentale nell’orizzonte
conviviale della festa che, secondo la tradizione, ¢ strettamente collegata all’altare del Tempio, come
evidenziato da questo dialogo fra autorevoli Maestri riportato nel 7a/mud, nell’ambito del quale si sta

discutendo sulle azioni che possono allungare la vita:

E sul prolungare i propri pasti a tavola, [perché allunga la vita?]. Forse verra un povero e gli dara [da
mangiare], poiché ¢ scritto: L altare era di legno, altro tre ammot/cubiti; ed anche scritto: E mi disse:
Questa é la tavola che sta davanti al Signore (Ez 41,22).

[Questo versetto di Ezechiele] inizia parlando di un altare, e finisce parlando di una tavola! Rabbi
Jochanan e Rabbi Elazar dicono entrambi: Per tutto il tempo in cui c’era il Santuario, 1’altare
[attraverso 1 sacrifici] espiava per [il popolo di] Israele, ma adesso [dopo la distruzione del Santuario]

la tavola dell’uomo espia per lui [attraverso la beneficenza nei confronti dei poveri]?.

Secondo 1 Maestri, coloro che prolungano i pasti a tavola offrono maggiori possibilita ai poveri di

recarsi presso la loro casa e di essere accolti e sfamati, come raccomandato dalla 7orah (cf. Lv 19,10;

2 Talmud Babilonese, Bava Batra 12b.
2 Talmud Babilonese, Berakhoth 55a.



23,22; Dt 15,11). Mentre il passo del profeta Ezechiele citato viene commentato in riferimento alla
differenza fra il periodo in cui ¢’era il Tempio di Gerusalemme — unico luogo sacro dell’ebraismo —
e la situazione attuale dopo la sua distruzione ad opera dei Romani: la sacralita che caratterizza il
Tempio, luogo che il Signore ha scelto come Sua dimora (cf. Sal 132,13), si ¢ estesa oltre questo
spazio ed ha abbracciato la dimensione domestica. Questo ¢ il senso dell’altare che diventa tavola e
luogo per I’accoglienza del povero, ed ¢ proprio tale mensa che ora sostituisce i sacrifici di espiazione
e allunga la vita. In altri termini: lo spazio domestico ¢ diventato un luogo paragonabile alla sacralita
e santita del Tempio di Gerusalemme.

Tuttavia, non sarebbe corretto pensare che la casa sia diventata uno spazio sacro di celebrazione solo
dopo la caduta del Tempio. Se ¢ vero che la mancanza dell’unico Santuario ha contribuito a
valorizzare e potenziare la liturgia famigliare, ¢ altrettanto vero che molte delle disposizioni bibliche
sono comunque destinate alla vita famigliare e alle mense domestiche, come ad esempio: la
benedizione del cibo e del pasto gia ricordata (cf. Dt 8,10), le norme alimentari riguardo gli animali
permessi (cf. Lv 20,25-26) e la loro macellazione rituale (cf. Dt 12,21), il divieto di consumarne
alcune parti (cf. Lv 17,10-12; 7,23-24 e Gen 32,23-33); a tali norme — successivamente rielaborate
dalla tradizione rabbinica — vanno aggiunte anche molte altre indicazioni relative alle feste e ai cibi
rituali che le caratterizzano (cf. Lv 23,1ss.), in quanto il cibo fa parte della dimensione rituale festiva.
In tale orizzonte va considerata anche una particolare indicazione contenuta nell’Esodo riguardo la
presenza di Dio in mezzo al popolo. 1l testo biblico afterma: Essi mi faranno un Santuario e lo [Dio]
risiedero in mezzo a loro (Es 25,8). Rashi, nel suo commento alla Torah, fa notare che: «Egli [Dio]
non ha detto: /o risiedero in esso, nel Tempio, ma in mezzo a loro, nel cuore di ciascuno»??. La
sottolineatura di Rashi rimette a tema la presenza di Dio nel cuore dell’'uomo e della donna che si
rivolgono a Lui con la giusta kawwanah, “intenzione”, e secondo le corrette disposizioni, dimensioni
che caratterizzano sia la liturgia comunitaria che quella famigliare. Cio significa che Dio si rende
presente indipendentemente dallo spazio del Tempio, ed ¢ quanto di fatto accade con 1’accensione
domestica delle candele prima dello Shabbath e di ogni festa: la luce segna il passaggio dal tempo
quotidiano a quello festivo caratterizzato da una particolare presenza divina, gesto tradizionalmente
compiuto dalla donna — la quale porta in sé i segni della vita che periodicamente la introducono nella

trascendenza divina?®

— e che ogni madre trasmette alle proprie figlie come importante valore
religioso tradizionale. Si pud quindi dire che la “sacralita” nell’ebraismo ¢ particolarmente legata al

tempo di ogni festivita che ci raggiunge in ogni luogo, nelle nostre case, a condizione che siamo

22 Raschi, Chumash su Es 25,8.
23 Si tratta del ciclo mestruale e del parto, entrambi caratterizzati dal sangue che, essendo un elemento che appartiene a
Dio, introduce nella sfera della Sua trascendenza.

7



capaci di accoglierla e viverla come opportunita che puntualmente ci viene offerta, come ben

sottolinea Rav Shimshon Raphael Hirsch:

Niente potrebbe sembrare piu transitorio del tempo: eppure proprio ai giorni, ai mesi, agli anni Dio ha
affidato la trasmissione del Suo insegnamento divino rendendolo in tal modo piu duraturo di qualsiasi
tempio o altare. [...]. I templi e gli altari cadono in pezzi: ma il tempo sussiste in eterno [...]. I
monumenti e gli altari attendono che ci si rechi a visitarli: ma i giorni, i mesi, gli anni non attendono
che ci si rechi da loro, essi vengono da noi anche se non li chiamiamo, essi ci raggiungono in ogni

momento e in ogni luogo e ci portano la Parola di Dio, ammonitrice, esortatrice, confortante?,

Per tali motivi, le case degli ebrei sono dei veri e propri “santuari” domestici nei quali si impara a
vivere secondo gli insegnamenti della 7orah, si prega, si celebra e, nel contesto conviviale dello
Shabbath e delle feste, si partecipa ad un dialogo famigliare che comprende spesso il commento alla
Parashah — 1a sezione della Torah settimanale — oppure le tradizioni tipiche della festivita in corso,
che possono differenziarsi secondo il minhag, I’usanza locale. Tutto cio implica un coinvolgimento
di tutti 1 membri della famiglia gia a partire dalla preparazione di cio che serve per ogni momento
festivo, il quale si caratterizza con dinamiche adattabili alle esigenze non solo degli adulti ma
soprattutto delle diverse eta dei figli. Gli stessi Siddurim — i Sussidi con 1’ordine celebrativo della
liturgia per ogni momento festivo — tengono conto della presenza dei piu piccoli, e in particolare
quelli per la celebrazione del Seder di Pesach, la cena rituale famigliare per la celebrazione della
Pasqua ebraica. Spesso anche 1 giochi tradizionali, che seguono il momento strettamente celebrativo,
hanno I’obiettivo di rendere accessibile a tutti il particolare significato di ogni festa. Un esempio
tipico ¢ il gioco con la trottola dopo ’accensione rituale delle luci di Chanukkah, la festa della
ridedicazione del Tempio dopo la rivolta dei Maccabei: sulle quattro facce — o sul quadrante — della
trottola sono raffigurate le inziali della frase: Nes gadol hajah sham, “Un grande miracolo ¢ avvenuto
1a” oppure poh, “qui”, per chi vive a Gerusalemme, e ad ogni giro, quando la trottola si ferma su una
di queste quattro lettere, viene ricordata la storia che ha permesso agli ebrei di celebrare di nuovo il
culto del Signore nel luogo profanato da Antioco IV Epifane nel secondo secolo prima dell’era attuale.
Questo gioco ¢ accompagnato dai dolci tipici di questa festa: 1 sufganiot, 1 bomboloni fritti, per
ricordare, anche attraverso il cibo, il miracolo dell’olio tramandato dalla tradizione: per riconsacrare
il Tempio profanato serviva un particolare olio preparato dai Kohanim, i sacerdoti, per poter accendere
la Menorah, il Candelabro a sette braccia. Purtroppo, dopo la rivolta, ne era rimasta solo una piccola
ampolla decisamente insufficiente allo scopo. Si racconta che quel poco olio bastd miracolosamente,

non solo ad accendere la Menorah, ma a tenerla accesa per otto giorni, quindi il tempo sufficiente per

24 S R. Hirsch, in C. ed E. Kopciowski, Le pietre del tempo. Il popolo ebraico e le sue feste, Ancora, Milano 2001, p. 5.
8



preparare 1’olio rituale. Pertanto: le benedizioni sulle luci della festa, la ritualita, i canti, i giochi e il
cibo “memoriale”, tutto concorre a rendere significativa un’azione rituale famigliare da trasmettere
midor ledor, di generazione in generazione.

Come ricorda anche Ernest Gugenhaim nel suo saggio su L ebraismo nella vita quotidiana: «La casa,
piu della Sinagoga, ¢ il centro della vita religiosa, il luogo privilegiato per 1’esercizio e lo sviluppo
della religiosita. La casa, Migdash me’at, Santuario in scala ridotta, in passato includeva anche alcune
prerogative del Bet haMigdash, il Tempio, e in seguito ne ha ereditato alcuni simboli. E cosi che la

tavola intorno a cui si riunisce la famiglia per il pasto diventa 1’altare domestico»?>.

Osservazioni conclusive

Il processo che ha portato progressivamente nelle case degli ebrei la sacralita del Tempio e i suoi
simboli si articola attraverso diversi secoli, cosi come forme di liturgia domestica sono riscontrabili
anche nel periodo in cui esisteva ancora il Tempio: non € possibile separare in maniera netta le due
dimensioni celebrative, in quanto — seppur in forme diverse rispetto ad oggi — hanno convissuto
alimentandosi reciprocamente per poi prevalere 1’una sull’altra per ragioni storiche. In ogni caso, la
liturgia famigliare nell’ebraismo non solo — per molti aspetti — € pit importante di quella sinagogale,
ma, soprattutto nei momenti piu bui e difficili della storia, ha contribuito a tenere in vita il popolo
ebraico attraverso celebrazioni che hanno permesso di tramandare la ricchezza della tradizione e il
senso di appartenenza. Elie Wiesel, noto scrittore ebreo sopravvissuto alla Shoah e scomparso nel
2016, durante le interviste ha piu volte ricordato che, durante quel terribile periodo ad Aushwitz,
c’erano uomini e donne ebree che conservavano parte del poco pane distribuito giornalmente per
celebrare lo Shabbath, e questo gesto — precisava — piu che mantenere viva la ritualita ebraica ha
mantenuto in vita il popolo ebraico.

Ecco perché ¢ importante che I’educazione ebraica continui ad essere veicolata e sostenuta dalla
famiglia e dalla ritualita domestica, nella prospettiva di una trasmissione dei valori identitari che, da
una parte crei continuita, ma che dall’altra possa anche aprirsi a nuove prospettive. In tale orizzonte
si collocano in particolare la riflessione di genere e 1 nuovi modelli sociali di famiglia che sollecitano
una riflessione all’interno di ogni tradizione religiosa. Non ¢ questo sicuramente I’ambito adatto ad
affrontare la questione, tuttavia, ¢ opportuno ricordare che il modo di pensare e vivere la famiglia
oggi non ¢ piu quello dei tempi biblici e dei secoli passati. Pertanto, se da una parte ¢ importante
continuare a trasmettere quei valori tradizionali che hanno permesso all’ebraismo di attraversare

millenni di storia mantenendo salda la sua identita, dall’altra ¢ altrettanto importante interrogarsi sulla

%5 E. Gugenheim, L ebraismo nella vita quotidiana, Giuntina, Firenze 19972 p. 51.

9



possibilita di nuove forme che — senza tradire i fondamenti identitari — possano rispondere a nuove
esigenze e nuovi modi di pensare. E sicuramente una sfida di fronte alla quale non possiamo rimanere

indifferenti.

10



