
1 

 

LA LITURGIA FAMIGLIARE NELLA TRADIZIONE EBRAICA 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

 

[pubblicato in «Avinu – Rivista per il dialogo ebraico-cristiano» 1 (2024/2) pp. 67-77. Atti Colloqui 

ebraico-cristiani Camaldoli 2023] 

 

 

 

Come ricordano Amos e Fania Oz nel loro saggio Gli ebrei e le parole, «La continuità ebraica si fonda 

da sempre su parole dette e scritte, su un labirinto di interpretazioni, dibattiti e dissensi in continua 

espansione, su una relazione umana unica. In Sinagoga, a scuola ma soprattutto in casa ha sempre 

coinvolto attivamente nel dialogo due o tre generazioni»1. Si evidenziano così due elementi 

fondamentali del farsi della tradizione: il rapporto con le parole dei Testi sacri secondo una dialettica 

che coinvolge più generazioni, e l’importanza della famiglia come nucleo originario che introduce in 

tale dinamica attraverso relazioni umane significative. La famiglia, pertanto, è un elemento 

fondamentale per la vita ebraica e per la sua sopravvivenza, molto più della Sinagoga e della scuola: 

solitamente ebrei si nasce2 ed è in famiglia che vengono testimoniati e trasmessi i valori e la prassi di 

vita tradizionale alla luce dei precetti; questo inoltre è l’ambito nel quale si celebrano molti momenti 

significativi legati allo Shabbath e al calendario delle feste. Vediamo quindi quali sono le dinamiche 

fondamentali che caratterizzano la liturgia famigliare ebraica ripartendo dall’importanza del 

matrimonio e della famiglia. 

 

Importanza del matrimonio e della famiglia 

Nella tradizione ebraica il matrimonio costituisce una delle tappe religiose fondamentali della vita, 

attraverso la quale l’amore coniugale viene “consacrato” nella prospettiva di una santità che 

comprende tutta la comunità di appartenenza. Matrimonio e famiglia sono infatti parti integranti del 

piano di Dio secondo la creazione: la Scrittura attesta che l’uomo e la donna sono stati creati ad 

immagine di Dio come coppia (cf. Gen 1,27) e sono destinati a diventare una carne sola (Gen 2,24), 

per questo Chi ha trovato una donna/moglie3 ha trovato un bene (Pr 18,22). Per tali motivi la 

tradizione ribadisce l’importanza dell’unione coniugale, come ricordato da Rabbi Eleazar nel Talmud 

Babilonese: «Un uomo che non ha moglie non è vero uomo, poiché è detto: Maschio e femmina li 

creò. Li benedisse e li chiamò ’Adam (Gen 5,2)»4; in tale contesto viene ripreso un passo della Genesi 

 
1 A. Oz – F. Oz-Salzberger, Gli ebrei e le parole. Alle radici dell’identità ebraica, Feltrinelli, Milano 2013, p. 11. 
2 Tradizionalmente è ebreo/a chi nasce da genitori ebrei o almeno da madre ebrea. Ci si può convertire secondo le regole 

stabilite dalla Halakhah, la prassi codificata dalla tradizione, tuttavia, dal momento che l’ebraismo non fa proselitismo, 

la situazione più comune è quella dell’essere ebrei per nascita. 
3 Il termine ’ishah utilizzato in questo passo biblico può significare sia “donna” che “moglie”. 
4 Talmud Babilonese, Jevamoth 63a. 



2 

 

nel quale il termine ’Adam viene utilizzato come nome collettivo che designa la coppia umana in 

quanto rappresentante dell’umanità. Rabbi Eleazar, inoltre, precisa che quando fra marito e moglie la 

reciprocità dell’amore è autentica, la loro relazione mostra la radice trascendente dell’amore rendendo 

possibile la presenza di Dio nella loro storia a beneficio di tutta la famiglia5. Ben si comprende allora 

perché il matrimonio in ebraico è chiamato iddushin, termine che deriva dalla radice q-d-sh e 

comprende i significati di “consacrare e santificare”, ed è formulato al plurale poiché coinvolge la 

coppia e porta beneficio a tutta la comunità dei figli di Israele, come attestato nel Rito nuziale dove 

si benedice il Signore dicendo: «Benedetto sei Tu, o Signore, che santifica il Popolo di Israele 

mediante la Chuppah e i Qiddushin»6. La Chuppah è il Baldacchino nuziale che rappresenta la 

presenza di Dio sugli sposi rendendoli una carne sola, mentre la formulazione della Benedizione, che 

inizia rivolgendosi a Dio con la seconda persona singolare (Benetto Tu) per poi proseguire alla terza 

singolare (che santifica), mette in evidenza la dimensione immanente della divina presenza che, al 

contempo, rimane comunque trascendente rispetto le categorie umane. Mistero che si rende presente 

attraverso la reciprocità dell’amore dei coniugi. 

L’amore coniugale che origina la famiglia è pertanto il luogo dove si manifesta la Shekhinah, il 

dimorare di Dio fra gli uomini che, come ricorda Martin Buber, entra nel mondo – che è Suo – a 

condizione che ci siano uomini e donne disponibili a farLo entrare attraverso gesti concreti di amore 

autentico7. In tale orizzonte la Torah, la rivelazione divina al Sinai, esorta a vivere alla luce delle 

Parole divine riferendosi spesso alla vita famigliare e, in particolare, al rapporto fra genitori e figli. È 

quanto ritroviamo nei primi due brani che costituiscono lo Shema‘ Jisra’el, la preghiera attraverso la 

quale il popolo ebraico proclama la disponibilità ad un costante ascolto attivo della Parola rivelata 

testimoniando l’unicità di Dio8, e che accompagna ogni ebreo ed ogni ebrea dalla più tenera età fino 

alla conclusione della vita terrena. In questi due brani troviamo infatti le seguenti esortazioni: 

Queste parole, che oggi ti do, stiano fisse/impresse nel cuore9; le ripeterai/inculcherai ai tuoi figli, 

ne parlerai con essi stando in casa, quando camminerai per via, quando ti coricherai e quando ti 

alzerai: te le legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi e le 

scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle porte (Dt 6, 6-9). 

 
5 Cf. Talmud Babilonese, Jevamoth 63a. 
6 Il testo bilingue, ebraico-italiano, del Rito nuziale ebraico è ritrovabile in: Il matrimonio ebraico, a c. di R. Colombo, 

Morashah, Milano 1999. 
7 Cf. M. Buber, Il cammino dell’uomo, Ed. Qiqajon, Magnano (VC) 1990, pp. 63-64. 
8 L’espressione iniziale: Shema‘ Jisra’el significa infatti: “Ascolta, Israele”; mentre quella finale: ’Adonai ’Echad, “il 

Signore è Uno”, che va intesa non solo come affermazione monoteistica ma soprattutto come riconoscimento dell’unicità 

di Colui che è l’Unico capace di salvare. Lo Shema‘, infatti, non è una dichiarazione del popolo di Israele ma semmai la 

proclamazione della volontà di Dio al popolo di Israele. Il testo completo comprende: Dt 6,4-9; 11,13-21; Nm 15,37-41. 
9 L’antropologia biblica, fondamentalmente unitaria, considera il cuore come il centro vitale della persona in quanto sede 

dei sentimenti, della ragione e della volontà. 



3 

 

Imprimete dunque queste Mie parole nel vostro cuore e nella vostra anima10; legatele alla mano come 

un segno e siano un pendaglio tra i vostri occhi; insegnatele ai vostri figli, parlandone con loro sia 

in casa che camminando per via, sia quando ti corichi che quando ti alzi; le scriverai sugli stipiti della 

tua casa e sulle tue porte (Dt 11,18-20). 

Come si può notare dalle forme verbali evidenziate in grassetto, nella prima parte il testo indica una 

serie di azioni da compiere al singolare e poi, nella seconda, le ripete al plurale. Ci sono diverse 

interpretazioni tradizionali che spiegano tale ripetizione e tale alternanza fra singolare e plurale: 

secondo alcuni Maestri significa che, inizialmente, ci si limiterà ad esporre ai figli gli insegnamenti 

rivelati in maniera semplice, così come sono scritti nella Torah, mentre successivamente si 

approfondiranno attraverso lo studio di tutte le fonti rabbiniche comprese nella Torah orale. Ma c’è 

anche chi considera i verbi al singolare riferiti principalmente a ciascuno dei due genitori, quindi 

all’insegnamento in ambito famigliare, al quale deve poi aggiungersi quello impartito dalla comunità 

a cui si riferisce la ripetizione al plurale, la quale sostiene la famiglia e la accompagna in tutte le tappe 

della vita religiosa dei singoli membri11. 

In ogni caso, è evidente il ruolo fondamentale dei genitori chiamati a testimoniare i valori tradizionali 

e ad insegnare ai figli a vivere secondo i precetti rivelati in ogni momento della giornata: in casa, 

camminando fuori casa, coricandosi e alzandosi. Inoltre, tale insegnamento deve essere 

accompagnato da segni significativi, che sono quelli dei tefillin da indossare per la preghiera del 

mattino12 e della mezuzah da applicare agli stipiti delle porte13; in questo modo le parole della Torah 

– che devono accompagnare ogni azione quotidiana – sono costantemente richiamate sia dalla 

testimonianza dei genitori che dai segni prescritti, che rimandano visivamente al senso di 

appartenenza e alla Parola attorno alla quale il popolo di Israele si costituisce e si riconosce come 

popolo di Dio. A tale proposito, nel terzo brano dello Shema‘ (Nm 15,37-41) si prescrivono delle 

frange (tzitzit), da applicare agli angoli dei vestiti, come promemoria per rimanere fedeli agli 

insegnamenti rivelati mettendo in pratica le mitzwoth, i “precetti” 14. Se da, una parte, la recita dello 

Shema‘ costituisce un appello che impegna ogni ebreo/a nel mantenere la fede dei padri di 

generazione in generazione, dall’altra questi segni, come ricorda Rav Elia Kopciowski: «Impegnano 

 
10 Letteralmente: ve‘al-nafshekhem, cioè “sulla vostra persona” che comprende corpo e spirito. 
11 Cf. E. Kopciowski, Shema‘. Queste parole saranno nel tuo cuore e le ripeterai ai tuoi figli, Effatà Ed., Cantalupa (TO) 

2004, pp. 64-65. 
12 Si tratta di astucci in pelle contenenti dei passi della Torah. Quello che viene legato al braccio sinistro, all’altezza del 

cuore, richiama il centro vitale nel quale devono imprimersi e fissarsi gli insegnamenti divini rivelati; mentre quello che 

si lega sul capo deve ricordare a chi lo indossa la limitatezza creaturale. 
13 Si tratta di un astuccio che contiene le prime due parti dello Shema‘ e può essere di materiali diversi. L’obbligo è di 

apporlo sullo stipite destro della porta di ingresso, ma è molto diffusa la pratica di apporlo anche sugli stipiti delle porte 

interne dell’abitazione. 
14 Solitamente tali frange sono quelle del tallit, lo scialle per la preghiera. Tuttavia, alcuni ebrei usano indossarle 

utilizzando indumenti con tali frange sotto i vestiti. 



4 

 

l’ebreo e i membri della sua famiglia a tenere sempre presente quale sia la missione affidata loro come 

discendenti di Abramo, il padre dei credenti, a cui fu detto: E sii benedizione per tutte le famiglie 

della terra (Gen 12,3). L’uomo infatti può facilmente dimenticare, ma i segni esteriori sono pronti a 

richiamarlo in ogni momento della giornata ad adempiere al compito assegnatogli»15. 

È quindi nell’ambito della vita famigliare quotidiana che, di generazione in generazione, si impara a 

vivere secondo queste dinamiche maturando il senso di appartenenza ad un unico popolo. Ma qual è 

la modalità specifica attraverso la quale deve articolarsi la testimonianza intergenerazionale? 

Vediamo quali sono gli insegnamenti della Torah e della tradizione al riguardo. 

 

Trasmettere narrando e celebrando 

Come ricorda Yosef Haim Yerushalmi nel suo saggio Zakhor relativo alle dinamiche della memoria 

ebraica, il flusso del ricordo – fin dai tempi biblici – scorre attraverso il racconto e attraverso il rito, 

con l’obiettivo di tramandare gli interventi di Dio nella storia e le risposte, sia positive che negative, 

a tali interventi16. La dinamica narrativa, infatti, costituisce la modalità fondamentale con la quale 

Dio stesso insegna al popolo di Israele come trasmettere la tradizione e come celebrarla in famiglia. 

Nel libro dell’Esodo, a proposito dei segni che Dio compie fra gli Egiziani affinché Faraone lasci 

partire gli ebrei dall’Egitto, si precisa che il Signore disse a Mosé: Perché tu racconti agli orecchi di 

tuo figlio, e al figlio di tuo figlio che Mi sono fatto beffe degli Egiziani e i Miei segni che feci fra loro, 

e sappiate che Io sono il Signore (Es 10,2). E poco più avanti, dando le istruzioni per la celebrazione 

futura del memoriale pasquale, aggiunge: Quando tuo figlio ti chiederà, domani, dicendo: “Cos’è 

questo?” Allora dirai a lui: “Con mano forte il Signore ci ha fatto uscire dall’Egitto” (Es 13,14). Il 

memoriale – che caratterizza particolarmente la celebrazione famigliare della Pasqua ebraica – è 

costituito infatti da un racconto unito a gesti significativi che permettono di rivivere il momento di 

salvezza raccontato: vuol dire che attraverso il racconto-memoriale della Cena pasquale famigliare si 

esce nuovamente dall’Egitto. Per questo la liturgia precisa: «In ogni generazione ciascuno ha il dovere 

di considerarsi come se egli stesso fosse uscito dall’Egitto, perché il Santo, Benedetto Egli sia, non 

liberò soltanto i nostri padri, ma noi pure liberò con loro, come è detto (Dt 6,23): Noi fece uscire di 

là per condurci e darci la Terra che ha giurato ai nostri padri»17. 

Sulla stessa linea, nei Salmi si ribadisce: Ciò che abbiamo udito e conosciuto, e i nostri padri ci hanno 

raccontato, non lo terremo nascosto ai nostri figli (Sal 78,3-4); e ancora: Una generazione, a un’altra 

generazione, celebrerà le Tue opere, e le Tue prodezze racconteranno (Sal 145,4). Raccontare implica 

 
15 E. Kopciowski, Shema‘. Queste parole saranno nel tuo cuore e le ripeterai ai tuoi figli, cit., pp. 24-25. 
16 Cf. Y.H. Yerushalmi, Zakhor. Storia ebraica e memoria ebraica, nuova ed. Giuntina, Firenze 2011, pp. 45-46. 
17 Haggadah di Pesach, ed. ebraico-italiano a c. di R. Bonfil, Ed. Fondazione Sally Mayer, Milano 5722/1962, p. 83. 



5 

 

un rapporto personale e coinvolgente con chi ascolta, ed è qualcosa di molto diverso da una 

spiegazione o da una lezione di tipo scolastico: durante la liturgia famigliare si compiono dei gesti 

significativi e si mangiano dei cibi rituali secondo le norme tradizionali, i più piccoli ne domandano 

il senso e la generazione adulta ne spiega il significato celebrando. Si stabilisce così una significativa 

interazione fra generazioni, dove chi oggi pone delle domande un domani sarà chiamato a dare delle 

risposte, in un clima di convivialità dove tutti – dai più grandi ai più piccoli – sono coinvolti nella 

celebrazione. In tale orizzonte narrativo è evidente il valore della domanda, dell’interrogazione che 

sollecita una spiegazione; e a tale proposito la tradizione sottolinea, innanzitutto, l’importanza del 

creare le condizioni che sollecitino i figli a fare domande, che implica sia incuriosirli che coinvolgerli 

secondo l’età nelle dinamiche celebrative senza annoiarli; in secondo luogo, si presuppone che la 

risposta non sia definitiva ma riorienti la domanda affinché si possa chiedere di nuovo: l’obiettivo, 

infatti, non è risolvere le questioni ma riorientare la vita nella prospettiva di un cammino che non si 

è ancora concluso18. 

Tale compito riguarda sia il padre che la madre nell’orizzonte di una positiva differenza narrativa, che 

la tradizione spiega in riferimento ad una precisazione di Dio durante le indicazioni per la 

preparazione del popolo alla teofania sinaitica: Mosè salì verso Dio e il Signore lo chiamò dal monte, 

dicendo: “Questo dirai (tomar) alla casa di Giacobbe e racconterai (tagged) ai figli di Israele” (Es 

19,3). Perché il Signore ribadisce lo stesso concetto (dire/raccontare) con due verbi apparentemente 

sinonimi? I Maestri precisano che qui non siamo di fronte ad una inutile ripetizione, in quanto nella 

Scrittura ogni espressione ha un particolare senso: pertanto il primo verbo (dirai/tomar), configurato 

dalla radice verbale ’-m-r che comprende anche il significato di “progettare”, si riferisce alle donne e 

al loro particolare ruolo nella trasmissione della vita e della tradizione di fede; mentre il secondo 

(racconterai/tagged), configurato dalla radice verbale n-g-d che comprende anche il significato di 

“instillare”, cioè approfondire gradualmente, si riferisce agli uomini che, assieme alle donne, sono 

chiamati a testimoniare la fede dei Padri educando le nuove generazioni ad una vita alla luce della 

Torah19. Si può dire che viene qui riconosciuta una sorta di differenza narrativa e comunicativa 

riferibile alla diversità di genere in ambito famigliare che, nell’orizzonte di un rapporto di reciprocità, 

esprime e testimonia sia la fede che la tradizione in relazione al senso di appartenenza ad una 

comunità più ampia. 

 

 

 

 
18 Cf. Haggadah di Pesach, cit., p. pp. 37-39. 
19 Cf. Rashi, Chumash su Es 19,3. 



6 

 

L’altare domestico nel contesto liturgico famigliare 

Da quanto fin qui esposto, la famiglia nell’ebraismo si delinea non solo come luogo in cui si vive e 

si si cresce, ma anche come significativo spazio di testimonianza dei valori tradizionali e di 

celebrazione attraverso parole, narrazioni e segni. Tutto ciò è legato alla convivialità sia quotidiana 

che festiva: ogni pasto costituisce un momento di sacralità legato sia alle regole alimentari (Kasherut) 

che alle benedizioni che accompagnano l’assunzione del cibo compreso come alimento per nutrire il 

corpo e lo spirito fra loro inscindibilmente uniti: i Maestri insegnano che «Prima di mangiare e bere, 

l’uomo ha due cuori; dopo aver mangiato e bevuto non ne ha che uno»20, nel senso che la fame può 

avere un’azione perturbatrice sullo spirito e impedire la concentrazione del pensiero. Per questo, 

l’unica benedizione esplicitamente comandata dalla Torah è proprio quella legata al pasto: Mangerai, 

ti sazierai e benedirai il Signore tuo Dio sulla Terra buona che ti ha dato (Dt 8,10), cioè potrai lodare 

e ringraziare pienamente Dio solo dopo esserti saziato. 

L’orizzonte sacrale del pasto quotidiano diventa particolarmente significativo in occasione dello 

Shabbath e delle feste: i principali momenti e gesti celebrativi avvengono infatti nel contesto dei pasti 

comuni, che sono caratterizzati da particolari cibi connessi al significato del giorno festivo. Non 

sorprende allora che nei libri di cucina ebraica siano comprese indicazioni relative alle norme 

religiose alimentari e ai piatti tipici di ogni festività, soprattutto in riferimento a quelli che fanno parte 

degli elementi rituali fondamentali, e siano inoltre richiamate prescrizioni che spaziano da come 

preparare la casa e la tavola alle benedizioni e ai canti tradizionali che devono accompagnare 

l’assunzione del cibo. La tavola, pertanto, diventa un elemento fondamentale nell’orizzonte 

conviviale della festa che, secondo la tradizione, è strettamente collegata all’altare del Tempio, come 

evidenziato da questo dialogo fra autorevoli Maestri riportato nel Talmud, nell’ambito del quale si sta 

discutendo sulle azioni che possono allungare la vita: 

E sul prolungare i propri pasti a tavola, [perché allunga la vita?]. Forse verrà un povero e gli darà [da 

mangiare], poiché è scritto: L’altare era di legno, altro tre ammot/cubiti; ed anche scritto: E mi disse: 

Questa è la tavola che sta davanti al Signore (Ez 41,22). 

[Questo versetto di Ezechiele] inizia parlando di un altare, e finisce parlando di una tavola! Rabbi 

Jochanan e Rabbi Elazar dicono entrambi: Per tutto il tempo in cui c’era il Santuario, l’altare 

[attraverso i sacrifici] espiava per [il popolo di] Israele, ma adesso [dopo la distruzione del Santuario] 

la tavola dell’uomo espia per lui [attraverso la beneficenza nei confronti dei poveri]21. 

Secondo i Maestri, coloro che prolungano i pasti a tavola offrono maggiori possibilità ai poveri di 

recarsi presso la loro casa e di essere accolti e sfamati, come raccomandato dalla Torah (cf. Lv 19,10; 

 
20 Talmud Babilonese, Bava Batra 12b. 
21 Talmud Babilonese, Berakhoth 55a. 



7 

 

23,22; Dt 15,11). Mentre il passo del profeta Ezechiele citato viene commentato in riferimento alla 

differenza fra il periodo in cui c’era il Tempio di Gerusalemme – unico luogo sacro dell’ebraismo – 

e la situazione attuale dopo la sua distruzione ad opera dei Romani: la sacralità che caratterizza il 

Tempio, luogo che il Signore ha scelto come Sua dimora (cf. Sal 132,13), si è estesa oltre questo 

spazio ed ha abbracciato la dimensione domestica. Questo è il senso dell’altare che diventa tavola e 

luogo per l’accoglienza del povero, ed è proprio tale mensa che ora sostituisce i sacrifici di espiazione 

e allunga la vita. In altri termini: lo spazio domestico è diventato un luogo paragonabile alla sacralità 

e santità del Tempio di Gerusalemme. 

Tuttavia, non sarebbe corretto pensare che la casa sia diventata uno spazio sacro di celebrazione solo 

dopo la caduta del Tempio. Se è vero che la mancanza dell’unico Santuario ha contribuito a 

valorizzare e potenziare la liturgia famigliare, è altrettanto vero che molte delle disposizioni bibliche 

sono comunque destinate alla vita famigliare e alle mense domestiche, come ad esempio: la 

benedizione del cibo e del pasto già ricordata (cf. Dt 8,10), le norme alimentari riguardo gli animali 

permessi (cf. Lv 20,25-26) e la loro macellazione rituale (cf. Dt 12,21), il divieto di consumarne 

alcune parti (cf. Lv 17,10-12; 7,23-24 e Gen 32,23-33); a tali norme – successivamente rielaborate 

dalla tradizione rabbinica – vanno aggiunte anche molte altre indicazioni relative alle feste e ai cibi 

rituali che le caratterizzano (cf. Lv 23,1ss.), in quanto il cibo fa parte della dimensione rituale festiva. 

In tale orizzonte va considerata anche una particolare indicazione contenuta nell’Esodo riguardo la 

presenza di Dio in mezzo al popolo. Il testo biblico afferma: Essi mi faranno un Santuario e Io [Dio] 

risiederò in mezzo a loro (Es 25,8). Rashi, nel suo commento alla Torah, fa notare che: «Egli [Dio] 

non ha detto: Io risiederò in esso, nel Tempio, ma in mezzo a loro, nel cuore di ciascuno»22. La 

sottolineatura di Rashi rimette a tema la presenza di Dio nel cuore dell’uomo e della donna che si 

rivolgono a Lui con la giusta kawwanah, “intenzione”, e secondo le corrette disposizioni, dimensioni 

che caratterizzano sia la liturgia comunitaria che quella famigliare. Ciò significa che Dio si rende 

presente indipendentemente dallo spazio del Tempio, ed è quanto di fatto accade con l’accensione 

domestica delle candele prima dello Shabbath e di ogni festa: la luce segna il passaggio dal tempo 

quotidiano a quello festivo caratterizzato da una particolare presenza divina, gesto tradizionalmente 

compiuto dalla donna – la quale porta in sé i segni della vita che periodicamente la introducono nella 

trascendenza divina23 – e che ogni madre trasmette alle proprie figlie come importante valore 

religioso tradizionale. Si può quindi dire che la “sacralità” nell’ebraismo è particolarmente legata al 

tempo di ogni festività che ci raggiunge in ogni luogo, nelle nostre case, a condizione che siamo 

 
22 Raschi, Chumash su Es 25,8. 
23 Si tratta del ciclo mestruale e del parto, entrambi caratterizzati dal sangue che, essendo un elemento che appartiene a 

Dio, introduce nella sfera della Sua trascendenza. 



8 

 

capaci di accoglierla e viverla come opportunità che puntualmente ci viene offerta, come ben 

sottolinea Rav Shimshon Raphael Hirsch: 

Niente potrebbe sembrare più transitorio del tempo: eppure proprio ai giorni, ai mesi, agli anni Dio ha 

affidato la trasmissione del Suo insegnamento divino rendendolo in tal modo più duraturo di qualsiasi 

tempio o altare. […]. I templi e gli altari cadono in pezzi: ma il tempo sussiste in eterno […]. I 

monumenti e gli altari attendono che ci si rechi a visitarli: ma i giorni, i mesi, gli anni non attendono 

che ci si rechi da loro, essi vengono da noi anche se non li chiamiamo, essi ci raggiungono in ogni 

momento e in ogni luogo e ci portano la Parola di Dio, ammonitrice, esortatrice, confortante24. 

Per tali motivi, le case degli ebrei sono dei veri e propri “santuari” domestici nei quali si impara a 

vivere secondo gli insegnamenti della Torah, si prega, si celebra e, nel contesto conviviale dello 

Shabbath e delle feste, si partecipa ad un dialogo famigliare che comprende spesso il commento alla 

Parashah – la sezione della Torah settimanale – oppure le tradizioni tipiche della festività in corso, 

che possono differenziarsi secondo il minhag, l’usanza locale. Tutto ciò implica un coinvolgimento 

di tutti i membri della famiglia già a partire dalla preparazione di ciò che serve per ogni momento 

festivo, il quale si caratterizza con dinamiche adattabili alle esigenze non solo degli adulti ma 

soprattutto delle diverse età dei figli. Gli stessi Siddurim – i Sussidi con l’ordine celebrativo della 

liturgia per ogni momento festivo – tengono conto della presenza dei più piccoli, e in particolare 

quelli per la celebrazione del Seder di Pesach, la cena rituale famigliare per la celebrazione della 

Pasqua ebraica. Spesso anche i giochi tradizionali, che seguono il momento strettamente celebrativo, 

hanno l’obiettivo di rendere accessibile a tutti il particolare significato di ogni festa. Un esempio 

tipico è il gioco con la trottola dopo l’accensione rituale delle luci di Chanukkah, la festa della 

ridedicazione del Tempio dopo la rivolta dei Maccabei: sulle quattro facce – o sul quadrante – della 

trottola sono raffigurate le inziali della frase: Nes gadol hajah sham, “Un grande miracolo è avvenuto 

là” oppure poh, “qui”, per chi vive a Gerusalemme, e ad ogni giro, quando la trottola si ferma su una 

di queste quattro lettere, viene ricordata la storia che ha permesso agli ebrei di celebrare di nuovo il 

culto del Signore nel luogo profanato da Antioco IV Epifane nel secondo secolo prima dell’era attuale. 

Questo gioco è accompagnato dai dolci tipici di questa festa: i sufganiot, i bomboloni fritti, per 

ricordare, anche attraverso il cibo, il miracolo dell’olio tramandato dalla tradizione: per riconsacrare 

il Tempio profanato serviva un particolare olio preparato dai Kohanim, i sacerdoti, per poter accendere 

la Menorah, il Candelabro a sette braccia. Purtroppo, dopo la rivolta, ne era rimasta solo una piccola 

ampolla decisamente insufficiente allo scopo. Si racconta che quel poco olio bastò miracolosamente, 

non solo ad accendere la Menorah, ma a tenerla accesa per otto giorni, quindi il tempo sufficiente per 

 
24 S.R. Hirsch, in C. ed E. Kopciowski, Le pietre del tempo. Il popolo ebraico e le sue feste, Ancora, Milano 2001, p. 5. 



9 

 

preparare l’olio rituale. Pertanto: le benedizioni sulle luci della festa, la ritualità, i canti, i giochi e il 

cibo “memoriale”, tutto concorre a rendere significativa un’azione rituale famigliare da trasmettere 

midor ledor, di generazione in generazione. 

Come ricorda anche Ernest Gugenhaim nel suo saggio su L’ebraismo nella vita quotidiana: «La casa, 

più della Sinagoga, è il centro della vita religiosa, il luogo privilegiato per l’esercizio e lo sviluppo 

della religiosità. La casa, Miqdash me’at, Santuario in scala ridotta, in passato includeva anche alcune 

prerogative del Bet haMiqdash, il Tempio, e in seguito ne ha ereditato alcuni simboli. È così che la 

tavola intorno a cui si riunisce la famiglia per il pasto diventa l’altare domestico»25. 

 

Osservazioni conclusive 

Il processo che ha portato progressivamente nelle case degli ebrei la sacralità del Tempio e i suoi 

simboli si articola attraverso diversi secoli, così come forme di liturgia domestica sono riscontrabili 

anche nel periodo in cui esisteva ancora il Tempio: non è possibile separare in maniera netta le due 

dimensioni celebrative, in quanto – seppur in forme diverse rispetto ad oggi – hanno convissuto 

alimentandosi reciprocamente per poi prevalere l’una sull’altra per ragioni storiche. In ogni caso, la 

liturgia famigliare nell’ebraismo non solo – per molti aspetti – è più importante di quella sinagogale, 

ma, soprattutto nei momenti più bui e difficili della storia, ha contribuito a tenere in vita il popolo 

ebraico attraverso celebrazioni che hanno permesso di tramandare la ricchezza della tradizione e il 

senso di appartenenza. Elie Wiesel, noto scrittore ebreo sopravvissuto alla Shoah e scomparso nel 

2016, durante le interviste ha più volte ricordato che, durante quel terribile periodo ad Aushwitz, 

c’erano uomini e donne ebree che conservavano parte del poco pane distribuito giornalmente per 

celebrare lo Shabbath, e questo gesto – precisava – più che mantenere viva la ritualità ebraica ha 

mantenuto in vita il popolo ebraico. 

Ecco perché è importante che l’educazione ebraica continui ad essere veicolata e sostenuta dalla 

famiglia e dalla ritualità domestica, nella prospettiva di una trasmissione dei valori identitari che, da 

una parte crei continuità, ma che dall’altra possa anche aprirsi a nuove prospettive. In tale orizzonte 

si collocano in particolare la riflessione di genere e i nuovi modelli sociali di famiglia che sollecitano 

una riflessione all’interno di ogni tradizione religiosa. Non è questo sicuramente l’ambito adatto ad 

affrontare la questione, tuttavia, è opportuno ricordare che il modo di pensare e vivere la famiglia 

oggi non è più quello dei tempi biblici e dei secoli passati. Pertanto, se da una parte è importante 

continuare a trasmettere quei valori tradizionali che hanno permesso all’ebraismo di attraversare 

millenni di storia mantenendo salda la sua identità, dall’altra è altrettanto importante interrogarsi sulla 

 
25 E. Gugenheim, L’ebraismo nella vita quotidiana, Giuntina, Firenze 19972, p. 51. 



10 

 

possibilità di nuove forme che – senza tradire i fondamenti identitari – possano rispondere a nuove 

esigenze e nuovi modi di pensare. È sicuramente una sfida di fronte alla quale non possiamo rimanere 

indifferenti. 


