
EBRAISMO/EBRAISMI

Lo Shabbath e la Kasherut

Anno Accademico 2024-2025

Prof.ssa Elena Lea Bartolini – a scopo esclusivamente didattico



PREMESSA GENERALE

• L’osservanza dello Shabbath e della Kasherut (norme alimentari) sono due aspetti 
principali che caratterizzano l’identità ebraica

• Durante il cammino nel deserto, dopo l’uscita dall’Egitto, il popolo di Israele ha im-
parato ad osservare lo Shabbath (indicazione per la raccolta doppia della manna il 
venerdì, cf. Es 16,4-5) prima ancora di ricevere la Torah al Sinai 

• La tradizione, inoltre, ritiene che le norme alimentari siano state il primo precetto 
osservato dopo il dono della Torah (cf. tradizioni di Shavu‘oth)



LO SHABBATH



«Il senso della creazione è legato alla collaborazione che c’è tra il piano creativo 
divino e il compimento, la prosecuzione di questo piano per opera dell’uomo. In 
altri termini, Dio lascia all’uomo il compito di concludere, di proseguire la 
creazione da Lui iniziata. L’uomo però, spesso, si sostituisce al Creatore, e allora 
ecco che la cessazione settimanale indica che un settimo della vita deve essere 
dedicata ad astenersi dal dominio»

(B. Carucci Viterbi, Le luci dello Shabbath) 



SIGNIFICATO DEL TERMINE SHABBATH

Dalla radice verbale sh-b-t che comprende i significati di:

• Interruzione/cessazione da ogni lavoro creativo

• Riposo che introduce nelle dinamiche della trascendenza divina

L’osservanza del riposo sabbatico ha come obiettivo quello di ritrovare settimanal-
mente il giusto rapporto con la creazione: siamo amministratori e non «padroni» 
del mondo e dei nostri beni

Tutti i divieti di Shabbath riguardano fondamentalmente due aspetti:

• Le attività legate all’ingegno umano (melakhoth)

• Le attività che mettono in moto un meccanismo elettrico (produzione scintille) 



SANTIFICAZIONE DEL TEMPO

«L’ebraismo è una religione del tempo che mira alla santificazione del tempo. 
[…] Ci insegna a sentirci legati alla santità nel tempo, a essere legati a eventi 
sacri, a consacrare i santuari che emergono dal grandioso corso di un anno.

I Sabati sono le nostre grandi cattedrali»

(H.J. Eschel, Il Sabato)



FONDAMENTI 
BIBLICI

• Dio completò nel settimo giorno la Sua opera, ciò 
che aveva fatto. E interruppe nel settimo giorno ogni 
Sua opera, ciò che aveva fatto. E benedisse Dio il 
settimo giorno e lo consacrò/separò, poiché in esso 
Dio aveva interrotto da ogni suo opera che aveva 
creato per fare (Gen 2,2-3)

• Ricorda il giorno dello Shabbath per consacrarlo/ 
santificarlo (Es 20,7)

• Osserva il giorno di Shabbath per consacrarlo/ 
santificarlo come ti ha comandato il Signore Tuo Dio 
(Dt 5,12)

Duplice comando: ricordare e osservare, che significa 
ricordare osservando



«Vieni mio caro, incontro alla Sposa,
Volgiamoci a ricevere lo Shabbath

L’osservanza ed il ricordo, come fossero un sol comando
Ci ha fatto udire Dio che è Unico
Il Signore è Uno, ed il Suo Nome è Uno,
Per fama, per gloria, per lode»

(Inizio del Lechah Dodì (Vieni mio caro), l’Inno per accogliere lo Shabbath) 



PERTANTO

• Lo Shabbath è l’unico giorno della settimana senza 
compagno, poiché il Signore lo ha destinato ad 
essere la «Sposa» per il Suo popolo: il popolo di 
Israele

• A chi osserva lo Shabbath il Signore concede il 
venerdì sera uno spirito «addizionale» per goderne 
le delizie (cf. Talmud Babilonese, Bezah 16a)



INSEGNA LA TRADIZIONE

«Lo Shabbath è stato dato a voi, non voi allo Shabbath»
(R. Jonathan ben Josef – Mekhilta su Es 31,13)

«Lo Shabbath è un assaggio di eternità»
(Rabbi Chajim di Krasne)

«Se Israele rispettasse due Shabbath  sarebbe immediatamente redento» 
(Talmud Babilonese,Shabbath 118b)

«Se osserverò e custodirò lo Shabbath, egli (lo Shabbath) mi custodirà»
(Canto per lo Shabbath) 



INOLTRE

«È una mitzwah (precetto) profanare lo Shabbath 
per colui che si trova a rischio della vita: chi è 
sollecito è degno di lode, mentre chi si attarda a 
domandare il permesso al Rabbino è paragonabile 
ad un omicida (e anche il Rabbino è degno di 
rimprovero, perché evidentemente non aveva 
insegnato alla sua comunità che il pericolo di vita 
supera lo Shabbath)»

(Shulchan ‘Arukh [Compendio talmudico], Orach 
Chajjim 328)



DURATA DELLA SHABBATH E SUA ACCOGLIENZA

• Dalla sera del venerdì a quella del Sabato: e fu sera e fu mattina…., così vengono 
scanditi i giorni nella Genesi (Gen 1,1ss.)

• Accensione dei lumi generalmente da parte della donna

• Qiddush: consacrazione della festa su una coppa di vino che viene poi distribuito a 
tutti

• Benedizione e distribuzione dei due pani che ricordano la doppia razione di manna 
nel deserto

Il Qiddush e il rito del pane caratterizzano i pasti del venerdì sera e del Sabato a 
mezzogiorno



Accensione delle candele prima dello Shabbath e prima di ogni Festa

Segna il passaggio dal tempo quotidiano a quello festivo

È un gesto che ogni madre trasmette alle proprie figlie



«La donna è legata a un suo tempo, il tempo del corpo, che non è lineare ma 
ciclico; un tempo ‘lunare’, come il calendari ebraico. Ci sono Maestri che 
spiegano il diverso trattamento nei suoi confronti sostenendo che la donna 
non ha bisogno di tante ‘regole’ imposte dall’esterno, perché per sua stessa 
natura ha già una sua ‘regolazione’ interiore»

(M. Ventura, Maschio e femmina li creò)



Shabbath shalom!

Per augurare uno Shabbath di pace



I TRE PASTI DI SHABBATH

• Cena del venerdì sera con Qiddush e benedizione su due pani

• Pranzo di Shabbath con Qiddush e benedizione su due pani

• Terzo pasto prima del tramonto, per differenziare lo Shabbath dagli altri 
giorni nei quali solitamente si consumano solo due pasti completi



HAVDALAH (SEPARAZIONE) A FINE SHABBATH

Quattro benedizioni: 

• Sul vino, per solennizzare l’uscita del giorno festivo

• Sui profumi, per trattenere il profumo dello Shabbath e sostenere lo spirito 
mentre Dio se ne riprende la «parte addizionale»

• Sulla luce del fuoco, per indicare la fine dei divieti sabbatici

• Rivolta al Signore, che separa fra «sacro e profano…» 



La luce dell’Havdalah si riflette sulle unghie delle 
mani (midrash sulle unghie di Adamo)

La candela intrecciata: simboleggia il sacro che si intreccia con  il profano
I profumi: per trattenere il profumo dello Shabbath mentre lo «spirito aggiuntivo» 
ritorna a Dio
L’espressione: Shavu‘a tov! Per augurare una buona settimana fino al prossimo 
Shabbath



«Se non avremo appreso a gustare il sapore del Sabato mentre ci troviamo 
ancora in questo mondo, se non saremo stati iniziati all’apprezzamento della 
vita eterna, non potremo godere il sapore dell’eternità nel mondo futuro. 
[…] Che cos’è il Sabato? È lo spirito sotto forma di tempo»

(A.J. Eschel, Il Sabato)



KASHERUT



VALORI ALLA BASE DELLE NORME ALIMENTARI

• Non essendoci separazione fra corpo e spirito ciò che mangiamo nutre tutta la 
persona, anche la dimensione spirituale

• Per questo l’alimentazione è soggetta ai precetti rivelati nella Torah e deve 
rispettare sia la vita dell’uomo che del creato

• La santità è legata anche al modo di considerare e assumere il cibo:

«E voi vi sforzerete di essere santi e sarete santi (Lv 11,44).
L’uomo [se] si santifica un poco, viene santificato molto. [Se si santifica] dal 
basso (dalla terra), viene santificato dall’alto (dal cielo). [Se si santifica] in 
questo mondo, viene santificato nel mondo avvenire» (Talmud Babilonese, 
Jomah 39a)



INOLTRE

• L’assunzione di cibo deve sempre essere accompagnata da 
una benedizione: mangerai, ti sazierai e benedirai il Signore 
tuo Dio per la Terra buona che ti ha donato (Dt 8,10)

• La tradizione insegna che il godimento dei beni terreni, come 
il cibo, deve sempre essere mediato da una benedizione per 
non diventare un «furto» nei confronti del Creatore (cf. 
Talmud Babilonese, Berakhot 35ab)

• Assumendo il cibo secondo i precetti alimentari della Torah 
e benedicendo il Signore Creatore di ogni bene, l’ebreo nutre 
corpo e spirito e rivive gli eventi importanti della sua storia: 
per questo c’è un cibo rituale per ogni festa

• Si tratta quindi di un gesto sacro che rafforza l’identità e 
aiuta a mantenere il giusto rapporto con ogni bene creato e 
con Dio



KASHERUT

• Comprende le norme relative all’alimentazione in ordine alla santità della vita 
(cf. Lv 19,1)

• A tavola si svolgono molte funzioni che erano tipiche del Tempio: condivisione, 
azione memoriale ed espiazione [attraverso atti di beneficenza nei confronti 
dei poveri] (cf. Talmud Babilonese, Berakhot 55a)

• Ogni pasto è un gesto sacro e rituale

• Le inutili rinunce sono condannate…



«Le regole alimentari ebraiche fanno parte  di un più ampio gruppo di 
norme che riguardano il rispetto degli animali e la conservazione della 
natura perché l’uomo è considerato un collaboratore di Dio nella 
salvaguardia del creato»

(Giorgio Mortara già Presidente dell’AME – Associazione Medica Ebraica)



Marchio che indica ciò che è «adatto alla 
alimentazione» secondo le norme della 
Torah scritta rielaborate dalla tradizione 
rabbinica (Torah orale)





NON TUTTI I CIBI SONO PERMESSI… 

La Kasherut, sulla base di Lv 20, 25-26 e della sua elaborazione rabbinica, 
prevede alcune regole precise: 

• Cosa si può mangiare

• Come devono essere trattati e preparati i diversi alimenti

• Come organizzare la cucina e le stoviglie in base ai cibi che si desidera 
consumare



ANIMALI «PURI» E «IMPURI» (Lv 20,25-26) 

«Puro» o «impuro» significa «adatto» o «non adatto» all’alimentazione

Non implica quindi un giudizio etico nei confronti dell’animale: gli animali 
«impuri», non adatti all’alimentazione, possono essere infatti utilizzati per altri 
scopi: come il trasporto, il lavoro, ecc…

Talvolta, la definizione «impuro» è legata anche al fatto che certi cibi, soprat-
tutto nel contesto del clima mediorientale e della difficoltà di conservazione nei 
tempi passati, possono più facilmente deteriorarsi o causare danni alla salute 



ANIMALI E CIBI PERMESSI

• Quadrupedi: solo ruminanti e con l’unghia divisa (bovini, ovini, cervo, capriolo) com-
preso il loro latte

• Volatili: solo animali da cortile granivori e non ibridati, comprese le loro uova purché 
prive di tracce di sangue

• Pesci: solo quelli con pinne e squame, comprese le loro uova

• Insetti: solo alcune specie di locuste, è permesso però il miele prodotto dalle api

• Vegetali: sono tutti permessi, ma prima di cucinarli o consumarli crudi bisogna 
accertarsi che siano privi di insetti. Alcuni ebrei particolarmente religiosi controllano 
anche che la loro coltivazione rispetti le norme relative al raccolto (primizie, ecc.)

• Formaggi e latticini: solo se prodotti con caglio vegetale o di animali kasher



ANIMALI E CIBI VIETATI   

• Quadrupedi non ruminanti, onnivori e con l’unghia unita come coniglio, maiale, 
cammello, cavallo

• Volatili: uccelli rapaci o notturni che si cibano di carcasse di animali morti, comprese 
le loro uova, ibridazioni come la faraona

• Pesci: crostacei, molluschi, pesci di dubbia natura, comprese le loro uova

• Animali che strisciano: rettili, vermi, invertebrati

• Insetti: sono tutti proibiti tranne alcune specie di locuste

• Formaggi e latticini: prodotti con caglio di animali non kasher



DISCUSSIONI 
APERTE

Riguardano gli animali le cui caratteristiche non 
sono immediatamente visibili ad occhio nudo:

• Anguilla: pinne e squame non sono visibili ad 
occhio nudo 

• Pesce spada: le squame non sono visibili ad 
occhio nudo

Pertanto non tutti mangiano questi tipi di pesce



SHECHITAH – MACELLAZIONE RITUALE

I quadrupedi e i volatili permessi devono essere macellati secondo le norme rituali

Lo scopo è duplice:
• Far soffrire l’animale il meno possibile
• Eliminare tutto il sangue visibile (cf. sacrifici al Tempio)

La macellazione deve avvenire con 
un coltello molto affilato in modo 
che l’animale perda immediatamente 
i sensi e si favorisca la fuoriuscita del 
sangue



È INOLTRE VIETATO

Mangiare sangue e alcune parti di grasso (cf. Lv 17,10-12 e 7,23-24)

Mangiare la carne vicina al nervo sciatico (cf. Gen 32,23-33)

Mangiare carne di animali non perfettamente sani

Assumere alimenti e sostanze che possano mettere in pericolo sia la salute che la vita 
della persona, che va custodita in quanto dono divino





È INOLTRE VIETATO

Mangiare carne e latticini durante lo stesso pasto: non farai cuocere un capretto 
nel latte di sua madre (Es 23,19), norma che la tradizione rabbinica ha esteso a 
tutti i tipi di carne e latte animale permessi

Pertanto, carne e latticini: 

• Non si mangiano nello stesso pasto

• Richiedono pentole e stoviglie separate

Simbolicamente si separa la morte (carne macellata) dalla vita (latte e latticini)



AD ESEMPIO

• Non si mette il formaggio sulla pasta con il ragù di 
carne

• Se si mangia la carne non si mangia un dolce che 
contiene latte di origine animale

• La carne non deve essere cucinata con il burro ma 
solo con grasso di origine animale o con olio ve-
getale



LE NORME 
ALIMENTARI

Contribuiscono a rafforzare l’identità e a vivere il 
momento del pasto nell’orizzonte della santità della 
vita

Ci ricordano che siamo un’unità di corpo e spirito

Ci ricordano che la convivialità va vissuta come 
gesto sacro


	Diapositiva 1: EBRAISMO/EBRAISMI
	Diapositiva 2: PREMESSA GENERALE
	Diapositiva 3: LO SHABBATH
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5: SIGNIFICATO DEL TERMINE SHABBATH
	Diapositiva 6: SANTIFICAZIONE DEL TEMPO
	Diapositiva 7:  FONDAMENTI BIBLICI
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9: PERTANTO
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11: INOLTRE
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20: KASHERUT
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22:  INOLTRE
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24
	Diapositiva 25
	Diapositiva 26
	Diapositiva 27
	Diapositiva 28
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30
	Diapositiva 31:  DISCUSSIONI APERTE
	Diapositiva 32
	Diapositiva 33
	Diapositiva 34
	Diapositiva 35: È INOLTRE VIETATO
	Diapositiva 36: AD ESEMPIO
	Diapositiva 37: LE NORME ALIMENTARI

