LA RELAZIONE MATERNO-FILIALE NELL’EBRAISMO
Fra tradizione e nuove sfide socioculturali

Elena Lea Bartolini De Angelit

[pubblicato in Madre. Le relazioni madre figlia/figlio in alcune Religioni del Libro sacro. Percorsi e
prospettive, a c. di M. Farina, LAS, Roma 2024, pp. 57-83]

1. Introduzione

La relazione materno-filiale si colloca all’interno dei rapporti famigliari che, nell’ebraismo,
costituiscono lo spazio privilegiato per la testimonianza e la trasmissione dei valori identitari. In tale
orizzonte la tradizione riconosce alla donna un particolare ruolo in quanto garante dell’appartenenza
al popolo di Israele, che si delinea in rapporto ad una complessita che eccede le consuete categorie di
popolo, cultura e religione: 1’ebraismo, infatti, non ¢ solo un fenomeno religioso, cosi come non ¢
solo un fenomeno socioculturale o una corrente di pensiero, ma ¢ piuttosto un modo di vivere che —
pur affondando le sue radici nella tradizione biblica e rabbinica — si ¢ sviluppato attraverso i secoli
secondo correnti diverse e attraverso declinazioni sia religiose che laiche ma mai laiciste?. Ne
consegue pertanto che, anche coloro che si dichiarano non credenti, di fatto sono profondamente
legati ai valori tradizionali e, in particolare, al grande dibattito che scaturisce in relazione alle parole
e agli insegnamenti che la tradizione conserva e tramanda di generazione in generazione®.

Per poter rimettere a tema la relazione materno-filiale tenendo conto di tale complessita, seguiremo
un percorso a piu tappe che, ripartendo dalla Scrittura e dalla sua interpretazione tradizionale,
cerchera di mettere in rilievo alcuni elementi fondamentali di tale relazione e delle sue implicazioni
a livello identitario. Innanzitutto, ripartiremo dalla visione biblica delle relazioni umane che ci
riportera alla relazione originaria emergente dai racconti della creazione, nell’orizzonte della quale
I’'uomo e la donna vengono creati ad immagine di Dio come coppia secondo la distinzione
maschio/femmina, presupposto affinché fra i due possa stabilirsi una significativa reciprocita. A
partire da questo, prenderemo in considerazione le ragioni per cui la tradizione rabbinica considera
la consacrazione matrimoniale un precetto che costituisce una tappa esistenziale fondamentale,
attraverso la quale I’uomo e la donna realizzano pienamente la loro vocazione aprendosi ad una

fecondita che, in primo luogo, ¢ costituita dalla presenza stessa di Dio nel loro rapporto. In tale

! Docente stabile di Ebraismo ed Ermeneutica Ebraica presso I'ISSR di Milano collegato alla Facolta Teologica dell’Italia
Settentrionale

2 Si puo vedere al riguardo: DELLA PERGOLA Sergio, Essere ebrei oggi. Continuita e trasformazioni di un’identita,
Bologna, Il Mulino 2024; STEFANI Piero — ASSAEL Davide, Storia culturale degli ebrei, Bologna, Il Mulino 2024;
JANKELEVITCH Vladimir, La coscienza ebraica, Firenze, Giuntina 1986.

3 Significativo al riguardo & il saggio di Amos Oz e sua figlia Fania, nel quale si presenta tale legame a partire da posizioni
non credenti: OZ Amos e OZ-SALZBERGER Fania, Gli ebrei e le parole. Alle radici dell’identita ebraica, Milano, Feltrinelli
2013.

1



contesto, ci soffermeremo in particolare su due aspetti che riguardano la donna: innanzitutto il suo
essere custode della vita e segno della trascendenza divina a partire dai suoi ritmi biologici,
caratteristica che diventa benedizione per il coniuge e per tutta la famiglia e, in secondo luogo, ci
occuperemo del ruolo che la donna riveste in quanto garante dell’appartenenza al popolo ebraico. A
tale proposito, metteremo a confronto quanto emerge dalle testimonianze bibliche e quanto invece la
tradizione rabbinica ha deciso di fissare come norma per definire chi ¢ ebreo o ebrea, cercando di
capire quali sono i termini della questione del dibattito al riguardo ancora in corso che, se dal punto
di vista giuridico presenta alcuni elementi discutibili, risulta invece particolarmente significativo dal
punto di vista simbolico che sottolinea I’importanza del legame materno-filiale soprattutto in
relazione alla trasmissione dei valori tradizionali. Concluderemo pertanto il nostro percorso
riflettendo su cosa significa trasmettere la tradizione di generazione in generazione, dinamica
importante sia nelle fonti bibliche che rabbiniche, e che oggi viene variamente riconsiderata dalle
diverse correnti ebraiche alla ricerca di nuovi modelli senza tuttavia perdere di vista il legame con la
tradizione, la quale non puo prescindere dal rapporto con il Testo fondante. L’obiettivo ¢ quello di

offrire alcuni elementi significativi utili al confronto interculturale e interreligioso.

2. Larelazione originaria

Nella testimonianza biblica sono confluite tradizione narrative di epoche diverse: quelle piu antiche
collocabili nell’epoca della monarchia (attorno all’anno 1.000 prima dell’era cristiana), e quelle piu
recenti maturate dopo 1’esperienza dell’esilio babilonese (quindi non prima del quarto secolo
precedente all’era cristiana). La redazione finale ha deciso di presentarci prima la tradizione narrativa
piu recente (Gen 1) e poi quella piu antica (Gen 2), seguendo 1 critert tipici del modo con cui si sono
fissate la storia ebraica e la memoria ebraica, 1 quali rimandano a quella che puo essere definita come
«strategia del ricordo», ovvero una selezione critica di cid che puo essere utile tramandare alle
generazioni successive in ordine al rapporto fra Dio e il suo popolo. Nella Bibbia, infatti, non
troviamo narrata la storia del popolo di Israele secondo i moderni criteri storiografici, ma troviamo
piuttosto I’interpretazione di una serie di eventi importanti a livello identitario, dove anche il modo
con cui sono ordinati nel canone costituisce una chiave interpretativa. L’ordine narrativo, pertanto,
non ¢ cronologico ma finalizzato alla trasmissione della testimonianza di un’esperienza storica vissuta
come storia di salvezza®. In tale orizzonte, il primo capitolo della Genesi presenta la creazione
secondo uno schema celebrativo che richiama il genere letterario dei cantici e dei Salmi, con

I’obiettivo di dare lode all’azione creatrice di Dio in prospettiva cosmica e universale, mentre nel

% Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: YERUSHALMI Yosef Haim, Zachor. Storia ebraica e memoria ebraica,
nuova edizione Firenze, Giuntina 2011.

2



secondo prevale uno stile narrativo che rimette maggiormente a tema il rapporto della prima coppia
umana sia al suo interno che con tutto il mondo creato.

Seguendo 1’ordine canonico delle narrazioni, possiamo innanzitutto rilevare che [’origine
dell’'umanita ¢ strettamente connessa ad una relazione che si colloca nel contesto di una differenza di
genere: Dio creo lo "Adam a Sua immagine, ad immagine di Dio lo creo, maschio e femmina li creo
(Gen 1,27). Secondo questa narrazione, dove il termine ’Adam viene utilizzato come nome collettivo,
I’atto creativo ¢ descritto in rapporto ad una relazione originaria dove I’'immagine divina rimanda alla
coppia maschio-femmina, dinamica successivamente ribadita anche al capitolo quinto che proviene
dalla stessa tradizione narrativa: Quando Dio creo lo "’Adam lo fece a somiglianza di Dio: maschio e
femmina li creo, li benedisse e li chiamo "Adam (Gen 5,1-2). In entrambi i passi citati il termine "Adam
si riferisce alla prima coppia che rappresenta I’umanita, la quale ¢ creata ad immagine divina secondo
una distinzione di genere che costituisce la possibilita di una relazione e quindi di una reciprocita.
L’alternanza singolare/plurale che caratterizza questi due passi biblici (lo creo/li creo, lo fece/li
benedisse e li chiamo) ¢ un richiamo all’aspetto sia femminile che maschile nell’unico ’Adam, che la
tradizione mistica della gabbalah®, interpreta come androgino®, mentre il midrash’ rabbinico come
ermafrodita o bifronte successivamente diviso®. In ogni caso non ¢& possibile pensare lo "Adam al di
fuori di una relazione che gli permetta di realizzare il comando divino: fruttificate e moltiplicatevi, e
riempite la terra (Gen 1,28).

Se questa ¢ la prospettiva che la tradizione sacerdotale post-esilica ci consegna come frutto di una
elaborazione avvenuta nel tempo, possiamo rilevare una dinamica analoga anche nella tradizione
narrativa piu antica confluita in Genesi 2, dove il termine 'Adam ¢ utilizzato come nome maschile
singolare: 1l Signore Dio disse: «non e bene che lo "Adam sia da solo, faro a lui un aiuto che gli stia
di fronte/contrapposto®» (Gen 2,18). Secondo uno schema narrativo diverso rispetto a Genesi 1 si
rimette comunque a tema I’importanza della relazione e della reciprocita: lo ’Adam non riesce a
trovare fra gli animali — ai quali impone il nome — qualcuno che possa stragli di fronte/contrapposto
(cf. Gen 2,20), e solo davanti alla donna, che viene tratta dalla sua stessa materia vitale, riesce
finalmente a stabilire un rapporto significativo affermando: Questa volta e osso delle mie ossa e carne

della mia carne. Costei sara chiamata 'ishah/donna perché da ’ijish/uomo costei e stata presa (Gen

511 termine ebraico gabbalah significa «ricezione» e, in ambito mistico, indica la ricezione delle realta divine sul versante
umano.

6 Cf. MAIER Johann, La cabbala, Bologna, EDB 1996, pp. 272-274.

" 11 termine ebraico midrash, configurato dalla radice d-r-sh che comprende i significati di «cercare, indagare», designa
sia una particolare modalita esegetica basata sulla ricerca di analogie all’interno del canone biblico che il corpus di scritti
comprendente i principali midrashim (plurale di midrash) rabbinici.

8 Cf. Bereshit Rabbah VIII,1.

® ’espressione ebraica &: kenegdo, che esprime lo stare di fronte per poter entrare in relazione, sia positiva che negativa.

3



2,23), e la Scrittura attesta che € proprio in virtu di ci0 che 1 due possono unirsi per diventare una sola
carne (Gen 2,24).

Anche in questo caso, sia la tradizione rabbinica che la gabbalah ci offrono interessanti spiegazioni
relative all’aspetto relazionale e alla possibilita di poter diventare un’unica carne, dimensioni che
potrebbero apparire fra loro in contraddizione. Per quanto riguarda la relazionalita il Talmud*° precisa:
«Qual ¢ il significato del verso biblico: faro a lui un aiuto che gli stia di fronte/contrapposto (Gen
2,18)? Se egli [I’'uomo] lo merita, lei [la donna] sara per lui un aiuto, altrimenti lei sara contro di
lui»*. Aldi 1a delle possibili interpretazioni femministe, la tradizione ebraica commenta questo passo
biblico in riferimento all’amore coniugale precisando: «Quando marito e moglie sono degni, la
Shekhinah (la presenza divina) & con loro; quando non sono degni il fuoco li consuma»®?. La
spiegazione si basa sul fatto che, in ebraico, le consonanti'® dei termini che designano 1’uomo (’ijsh)
e la donna (’ishah), possono formare I’anagramma di Jah, la forma abbreviata del Nome divino
impronunciabile, e di ‘esh, fuoco, che diventano il paradigma dello stare di fronte della donna rispetto
all’'uomo la quale pud diventare un «essere per» oppure un «essere controy. I maestri, infatti,
precisano che se il rapporto fra i due avviene nella reciprocita e nel rispetto delle rispettive differenze
la presenza divina costituisce la dimensione trascendente della relazione stessa, ed ¢ simboleggiata
dalle due lettere (jod e he) che formano la parola Jah rimandando alla diversita maschio/femmina, in
quanto sono presenti una nel temine uomo ( ijsh) e 1’altra nel termine donna (’ishah); se invece il
rapporto ¢ negativamente connotato dal dominio si autoconsuma, € ci0 € rappresentato dalle altre due
lettere rimanenti con le quali si forma il termine ’esh, fuoco, le quali sono entrambe presenti sia nel
termine uomo che donna, rappresentando quindi ’uniformita'*. Ecco uno schema che riassume

graficamente la spiegazione:

WX (ijsh) AWK (Cishah)

7 (Jah)

WX (‘esh)

In questo modo si afferma che ¢ proprio la differenza uomo/donna, maschio/femmina, vissuta

positivamente a rendere visibile la presenza di Dio (Jah) all’interno della coppia, che costituisce la

10 Dalla radice verbale [-m-d, che significa «studiare», da cui Talmud, «studio». Si tratta di un’autorevole fonte rabbinica
redatta in due versioni, palestinese e babilonese, fra il quarto e il settimo/ottavo secolo dell’era attuale, nella quale
confluiscono le discussioni sulla Mishnah, la Torah orale codificata attorno al secondo secolo dopo la caduta del Tempio
ad opera dei Romani. La Torah orale costituisce una dimensione inseparabile da quella scritta: sono i due aspetti dell’unica
rivelazione divina al Sinai.

Y Talmud Babilonese, Jevamoth 63a.

12 Talmud Babilonese, Sotah 17a.

13 1 alfabeto ebraico ¢ solo consonantico, pertanto in procedimenti di questo tipo le vocali non vanno considerate.

14 Cf. Talmud Babilonese, Jevamoth 63a.

4



prima fecondita della relazione e da senso alla procreazione che, a differenza del resto del genere
animale, non avviene per istinto ma dovrebbe essere il segno di un dono d’amore reciproco libero e
responsabile. Inoltre, secondo un altro commento midrashico che riprende il precedente, i termini
‘ijsh e ’ijshah sarebbero stati scelti da "Adam dopo le nozze con Chawwah®® — tratta da lui (cf. Gen

2,22-23) — organizzategli da Dio stesso:

"Adam chiamo sua moglie ‘ishah e sé stesso ’ijsh, abbandonando il nome ’Adam che aveva portato
prima della creazione di Chawwah: Dio aggiunse infatti il proprio Nome Ja/ a quelli dell’uomo e della
donna — la jod a ’ish e la he a ’isha — a significare che se sinché essi avessero proceduto sulle vie del
Signore e osservato i Suoi precetti, il Suo Nome li avrebbe protetti da ogni male, mentre se avessero
deviato Egli avrebbe tolto il Suo Nome e al posto di ’ijsh sarebbe rimasto ’esh, fuoco: un fuoco che si

sarebbe levato da ciascuno dei due per divorare Ialtro®.

Nel contesto narrativo della Genesi, dove in particolare nel primo capitolo la creazione divina avviene
dividendo e separando realta fra loro opposte (luce e tenebre, terra asciutta e acqua, luminari per il
giorno e per la notte) nella prospettiva di una conoscenza umana attraverso il confronto fra le
differenze (cf. Gen 1,14)Y, i commenti della tradizione rabbinica sottolineano che quando la
differenza uomo/donna viene vissuta positivamente, e soprattutto all’interno di un’autentica
reciprocita, diventa spazio rivelativo permettendo a Dio di manifestarsi nella storia e rendendo
visibile I’essere a Sua immagine come coppia®®. In tale orizzonte, il diventare una sola carne,
letteralmente in ebraico: basar ’echad (Gen 2,24) non annulla le differenze, semmai le riporta alla
loro origine in Dio dove unita e differenza possono misteriosamente convivere. A tale proposito,
anche la gabbalah fa notare che se confrontiamo le consonanti del termine ebraico ‘ahavah, amore,
e il Tetragramma divino impronunciabile, le due e del Nome divino si trovano in corrispondenza

delle due %e del termine ‘ahavah, come rappresentato nel seguente schema:

737X Ch v h)

M7 (JH W H)

Tale corrispondenza sta a significare che, quando 1’amore umano ¢ autentico, introduce gli amanti in

una dimensione mistica con il proprio Creatore che permette di mostrare la radice trascendente della

15 Chawwah ¢ il nome ebraico della donna che Dio trae dallo ’Adam e che solitamente viene tradotto in italiano come
Eva. Su questo particolare nome ritorneremo nel paragrafo 4.

16 GINZBERG Louis, Le leggende degli ebrei. I. Dalla creazione al diluvio, Milano, Adelphi 1995, p. 78.

1711 tema dei contrasti come criterio di conoscenza & sviluppato nel seguente commento rabbinico: /I Midrash Temurah,
traduzione italiana e commento a c. di PERANI Mauro, Bologna, EDB 1986.

18 Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: BARTOLINI DE ANGELI Elena Lea, La relazione originaria: a
immagine di Dio come coppia secondo le fonti della tradizione ebraica, in AA. VV., a c. di PETROSINO Silvano, /I dramma
dell’inizio. L’ origine dell 'uomo nelle religioni, Milano, Jaka Book e Universita Cattolica del Sacro Cuore 2017, pp. 45-
66.

5



reciprocita®®. Per questo la coppia uomo/donna ¢ chiamata a diventare la culla di ogni amore nel

contesto dell’esperienza coniugale compresa come piena realizzazione umano-spirituale.

3. La consacrazione dell’amore coniugale come tappa religiosa della vita

Sulla base della sacralita delle relazioni umane testimoniata nella Genesi, la tradizione ebraica
comprende il matrimonio come consacrazione dell’amore reciproco: il termine ebraico utilizzato ¢
qiddushin, dalla radice verbale g-d-sh che esprime i significati di «consacrare, santificare, dedicarey,
e tale consacrazione costituisce un precetto, una delle tappe religiose fondamentali per la vita ebraica,
attraverso la quale si realizza pienamente 1’essere stati creati ad immagine di Dio come coppia. Tale
atto non riguarda solo gli sposi ma, come ricorda il rito stesso delle nozze, mediante ogni
consacrazione matrimoniale si santifica tutto il popolo di Israele. Durante le benedizioni iniziali il
celebrante pronuncia infatti le seguenti parole: «Benedetto Tu, o Signore che santifica il Suo popolo
Israele attraverso la chuppah (il baldacchino matrimoniale) e 1 giddushin (le benedizioni per la
consacrazione matrimoniale)»?°, alle quali fa seguito la dichiarazione di consacrazione di cui ’anello
nuziale ¢ segno, cge viene posto inizialmente sul dito indice della sposa per richiamare il fatto che ¢
collegato direttamente al cuore da un vaso sanguigno, e poi infilato nell’anulare?'. I riferimento al
cuore rimanda ad una simbologia tipicamente biblica legata ad una visione antropologica unitaria: il
cuore ¢ il centro vitale della persona e costituisce la sede dei sentimenti, della ragione e della volonta;
per questo motivo ogni parola rivelata, ogni insegnamento divino deve essere assimilato attraverso il
cuore, come ricordato nello Shema ‘ Israel, una delle pit importanti preghiere quotidiane tratta dalla
Scrittura stessa: Ascolta Israele, il Signore é nostro Dio, il Signore é Uno. Amerai il Signore tuo Dio
con tutto il tuo cuore, con tutto il tuo essere e con tutte le tue forze. E queste parole che lo ti comando
oggi saranno nel tuo cuore... (Dt 6,4-6). Tutto ci0 avviene sotto la chuppah che ha una duplice
simbologia: rappresenta la coabitazione ma soprattutto la presenza di Dio che fa dei due sposi
un’unica carne, la quale rimanda alla manifestazione divina sotto forma di nube che accompagnava
il popolo di Israele durante il cammino verso la Terra promessa e si rendeva presente nella Tenda del
Convegno (cf. Es 13,21 e 40,34-38). Il rito e i suoi simboli attestano quindi che Dio ¢ presente nel
legame fra i due sposi, e che ogni consacrazione matrimoniale diventa il fondamento per una nuova
famiglia chiamata a trasmettere i valori della tradizione, ma nello stesso tempo costituisce anche
un’occasione di santificazione per tutta la comunita nella quale ¢ inserita e con la quale interagisce.

Questo ¢ il motivo principale per cui il matrimonio ebraico non riguarda solo gli sposi, ma € un atto

19 Cf. GLAZERSON Matityahu, Revelations about marriages, Jerusalem, Raz-Ot Istitute [s.d.], pp. 109-113.

20 CoLoMBO Reuven, Il matrimonio ebraico, Milano, Morasha 1999, p. 2.

21 Nella tradizione piu antica solo lo sposo dona ’anello nuziale alla sposa, tuttavia, oggi € diventato molto frequente lo
scambio reciproco delle fedi nuziali.

6



pubblico che richiede il minian, cio¢ la presenza di almeno dieci adulti che garantisce la possibilita
della preghiera pubblica. In altri termini: la presenza di Dio nella storia ¢ mediata dall’unione
matrimoniale in un contesto di appartenenza comunitaria, per queste ragioni rinunciare
volontariamente al matrimonio ¢ una scelta che, tradizionalmente, non viene considerata
positivamente. Questa ¢ anche la ragione per cui, salvo particolari eccezioni circoscritte nel tempo —
come la Comunita di Qumran® presso il Mar Morto e i Terapeuti’® nella diaspora alessandrina —
nell’ebraismo non si ¢ sviluppata una tradizione monastica.

E interessante inoltre notare che, per ribadire I’importanza della consacrazione matrimoniale, la
tradizione utilizza spesso esempi a favore della donna, e questo forse per riequilibrare un certo
maschilismo che non ha risparmiato nessuna societa, e quindi neppure il popolo ebraico. Lo possiamo
vedere, ad esempio, nel libro biblico dei Proverbi, dove si afferma che: Chi ha trovato una
donna/moglie** ha trovato un bene (Pr 18,22), espressione che spesso ricorre anche sul documento
religioso che attesta la celebrazione delle nozze, la Ketubbah, il quale testimonia una particolare
attenzione verso la tutela della donna: la Ketubbah, o «patto/contratto di nozze», di cui abbiamo
attestazioni sicure gia del periodo post-esilico, ¢ un documento che lo sposo propone alla sposa la
quale puod accettarlo o rifiutarlo; in questo modo si lascia alla donna 1’ultima parola riguardo la
possibilita o meno di celebrare il matrimonio, opportunitd importante soprattutto nel contesto di
matrimoni combinati che, nel passato, erano molto frequentizs. Inoltre, la Ketubbah non solo attesta
I’unione ufficiale fra un uomo e una donna, ma certifica anche i1 beni che la sposa porta in dote;
pertanto, in caso di vedovanza o di separazione (anticamente ripudio), garantisce alla donna la
restituzione di quanto portato in dote con relativi interessi pari alla durata degli anni di matrimonio,
garantendo cosi la possibilita sia di una vita decorosa che di una disponibilita economica per delle
nuove nozze, opportunita fondamentale in epoche in cui la moglie dipendeva economicamente dal
marito. Per questo motivo, anche oggi che il diritto civile matrimoniale tutela le unioni, per tradizione
la Ketubbah viene simbolicamente consegnata alla madre della sposa in modo che possa vegliare sui
diritti della figlia?®. Anche nel Talmud, fonte autorevole della tradizione rabbinica, sono confluite

alcune esortazioni rivolte all’uomo, fra le quali: «Un uomo che non ha moglie vive senza gioia, senza

22 Comunita pseudo-monastica solo maschile sorta nell’ambito del movimento essenico durante il periodo medio-
giudaico. Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: BOCCACCINI Gabriele, Oltre ['ipotesi essenica. Lo scisma tra
Qumpran e il giudaismo enochico, Brescia, Morcelliana 2003.

23 Comunita pseudo-monastica mista insediatasi nei pressi di Alessandria d’Egitto durante il periodo medio-giudaico. Ne
da testimonianza FILONE ALESSANDRINO nel De vita contemplativa 111, § 30ss.

2411 termine ebraico utilizzato: ‘ishah, comprende entrambi i significati.

25 In alcune correnti ebraiche ortodosse questa pratica € ancora in uso oggi mediata dalle sensali.

% Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: BARTOLINI Elena Lea, Segni e simboli nel rituale ebraico del
matrimonio, in AA.VV., La reciprocita Verginiti-Matrimonio. Profezia di comunione nella Chiesa Sposa (Atti del
Seminario di Studio CEI — USMI — CISM, Sassone, 8-12 dicembre 1999), Siena, Cantagalli 2000, pp. 201-231.

7



benedizione, senza beney, pertanto «Un uomo deve sempre onorare sua moglie perché le benedizioni
discendono sulla sua casa/famiglia per merito di sua moglie»?’. Entrambe le esortazioni vogliono
ribadire, da una parte, I’importanza della vita coniugale come spazio nel quale la trascendenza divina
si manifesta e, dall’altra, il ruolo particolare della donna all’interno del matrimonio e della famiglia:
ella infatti porta in sé 1 segni della fecondita e della vita che sono legati al sangue, elemento che
biblicamente appartiene a Dio, pertanto — attraverso il sangue mestruale o del parto — viene introdotta
nella sfera della trascendenza divina diventando una sorta di canale sacrale per il marito e per tutta la
famiglia. Questo ¢ il motivo per cui la donna ¢ soggetta alle norme che regolano la sacralita e la purita
rituale, che non sono norme etiche ma ontologiche?®. Sempre nel Talmud troviamo un ulteriore
richiamo al valore della presenza femminile nella famiglia: «Il popolo di Israele fu liberato dall’Egitto
per i meriti delle donne»?® che, aiutate dalle levatrici, continuarono a generare figli nonostante il
divieto imposto da Faraone (cf. Es 1,16-22).

E importante infine richiamare un altro aspetto strettamente connesso alla consacrazione
matrimoniale che, pur facendo dei due una sola carne, non annulla le singole differenze. La tradizione
insegna che attraverso il matrimonio i coniugi diventano i ministri della liturgia famigliare che — per
molti aspetti — € pit importante di quella sinagogale, ma tale ministerialita deve attuarsi secondo una
differenza sia narrativa che testimoniale. Quella narrativa ¢ strettamente connessa alla naturale
differenza uomo/donna che implica un diverso modo di sentire, di esprimersi e di relazionarsi, aspetti
confermati anche dagli studi della moderna psicologia che riconosce un diverso modo di rapportarsi
tipicamente femminile o maschile, il quale inevitabilmente condiziona positivamente anche 1’aspetto
testimoniale, in quanto ogni azione non € neutra ma porta in s€ qualcosa della nostra identita di genere:
il modo di raccontare, di amare, di vivere 1’esperienza di fede ¢ sempre filtrato dal nostro genere di
appartenenza. Ed ¢ interessante rilevare come i testi della tradizione, sorti prima delle moderne
scienze umane, arrivino ad intuizioni simili attraverso 1’analisi delle Scritture, come fa la tradizione
rabbinica spiegando un passo dell’Esodo relativo alle indicazioni divine che precedono la teofania
sinaitica, la quale avviene alla presenza di tutto il popolo comprendente uomini, donne, bambini e
bambine: Mose sali verso Dio e il Signore lo chiamo dal monte dicendo: «Questo dirai alla casa di
Giacobbe e racconterai ai figli di Israele» (Es 19,3). Si potrebbe pensare che i due verbi utilizzati —
dirai e racconterai — siano sinonimi, tuttavia, la tradizione insegna che la radice verbale da cui sono
configurati attesta la diversa destinazione di ciascuna espressione: dirai, in ebraico tomar dalla radice

"-m-r che comprende 1 significati di «dire, progettare», si riferisce alle donne e in modo specifico ad

2" Talmud Babilonese, Jevamoth 62b € Bava Metzi’a 59a.

28 Per un approfondimento al riguardo al riguardo si rimanda a: SACCHI Paolo, Sacro/profano impuro/puro nella Bibbia e
dintorni, Brescia, Morcelliana 2007, seconda edizione 2021.

2 Talmud Babilonese, Sotah 11b.

8



ogni madre, in quanto la donna ha un ruolo particolare nella trasmissione della vita e della tradizione
che inizia gia dal grembo materno e dall’allattamento e, sempre secondo i maestri, ¢ naturalmente piu
preparata dell’uomo all’educazione della prole, per questo I’espressione fomar ha un suono delicato
che le donne recepiscono con facilita grazie a questa loro naturale inclinazione; mentre I’espressione
racconterai, in ebraico tagghed dalla radice n-g-d che comprende 1 significati di «dire, raccontarey,
si riferisce agli uomini e in particolare ad ogni padre, il quale ha un ruolo importante nell’educazione
religiosa dei figli che deve iniziare in famiglia, in maniera particolare dai tre anni in poi ma, dal
momento che I’'uomo ¢ naturalmente meno preparato all’educazione della prole rispetto alla donna,
ecco che I’espressione tagghed & molto piu forte e incisiva rispetto a quella utilizzata per le madri*°.
Cio significa che entrambi i genitori sono coinvolti nel dialogo educativo con i figli ma ciascuno
secondo la propria particolarita e individualita, nel rispetto delle differenze e soprattutto evitando
deleghe 1’'uno/a nei confronti dell’altro/a, in quanto la rivelazione divina ¢ al contempo personale e
collettiva e richiede una risposta individualizzata. L’importanza dell’insegnamento della madre non
toglie nulla all’importanza dell’insegnamento del padre (e viceversa), sono entrambi unici e
insostituibili, la differenza ¢ connessa alla particolarita del ruolo materno e paterno fra loro differenti
e al contempo ugualmente importanti. La differenza non sta tanto nell’azione in sé — che di fatto
potrebbe essere la stessa per entrambi, come ad esempio quella di prendersi cura dei figli e delle figlie
— ma piuttosto nel modo in cui si attua mediando la mascolinita o la femminilita. A tale proposito, sia
la riflessione femminista che gli studi di genere e 1 cambiamenti sociali in atto, stanno interrogando
le comunita ebraiche suscitando — sia in ambito ortodosso che progressivo e riformato — un vivace
dibattito. Ed ¢ interessante notare che, se da una parte si cerca di favorire scelte inclusive che
rimettono in discussione la tradizionale distinzione uomo/donna per favorire I’accesso a ruoli preclusi
piu dalla consuetudine che da precetti religiosi, come ad esempio I’accesso al rabbinato, dall’altra si
continua a riconoscere la diversita di genere nel modo di stabilire i rapporti: ci sono studi che attestano
una maggior democraticita € comune responsabilita nelle comunita che hanno scelto di avere donne
rabbino, mentre in quelle che preferiscono 1 rabbini uomini si registra una maggior tendenza
all’accentramento del potere sia decisionale che organizzativo, cosi come si riconosce la positivita
dello sguardo femminile nell’interpretazione delle Scritture che sta permettendo di valorizzare aspetti

trascurati e poco valorizzati da una tradizione interpretativa prevalentemente maschile®!. Vediamo

30 Cf. RasHI di Troyes, Chumash su Es 19,3; Kpclowskl Elia, Un giorno tuo figlio ti chiedera, in AA.Vv., Ecumenismo e
catechesi — Atti della XXIV Sessione di formazione ecumenica organizzata dal Segretariato Attivita Ecumeniche (SAE),
La Mendola (TN) 26 luglio-3 agosto 1986 — Napoli, Ed. Dehoniane 1987, pp. 99-100.

31 Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: BARTOLINI DE ANGELI Elena Lea, Positive influenze
dell’emancipazione femminile nella tradizione ebraica, in «Religioni e Societa» 38 (2023/105) pp. 45-53.

9



pertanto come la tradizione spiega il ruolo materno in rapporto alla trasmissione della vita e

all’educazione dei figli e delle figlie che costituiscono il futuro del popolo di Israele e dell’umanita.

4. La donna come custode della vita

C’¢ un passo biblico, non sempre forse sufficientemente valorizzato, nel quale si afferma un legame
particolare fra la donna e la custodia della vita. Nel terzo capitolo della Genesi, dopo la narrazione
del primo peccato umano e delle sue conseguenze — che nella tradizione ebraica viene interpretato
non solo come trasgressione ma come momento necessario per una piena e consapevole autonomia
di scelta®® — il testo afferma che: Lo 'Adam chiamo la donna/compagna Chawwah, perché ella
divenne la madre di ogni vivente (Gen 3,20). Il nome ebraico Chawwah, solitamente e discutibilmente
tradotto in italiano come Eva, viene ricondotto dai maestri della tradizione alla radice verbale ch-j-h
che comprende 1 significati di «vivere, esistere», e da cui deriva anche il termine ebraico chajim,
«vitay, che si configura solo al plurale per sottolineare il suo essere un dono prezioso, un dono divino
che va custodito con cura e rispetto®3. La gabbalah, che rilegge il dato biblico da un punto di vista
mistico, da un grande rilievo all’elemento femminile in rapporto a quello maschile: riconduce
entrambi alle dinamiche interne alle dieci emanazioni (sefirof) che caratterizzano la vita intra-divina,
le quali sono gerarchicamente ordinate secondo uno schema tripartito nell’albero sefirotico a partire
da keter, la corona, che le sovrasta e che segna il confine fra Dio conosciuto da Dio e Dio conosciuto
dall’uomo. In tale contesto, la donna/madre e 1’uomo/padre corrispondono alle due emanazioni
superiori immediatamente sottostanti la corona: la binah, I'intelligenza riferita alla madre, e la
chokhmah, la sapienza riferita al padre. Entrambe sono emanazioni dell’Unico Dio ma, al contempo,
ne rappresentano dimensioni diverse che, attraverso mistiche unioni, costituiscono la possibilita che
lo spirito divino possa prendere forma nel genere umano. Nell’orizzonte di tale processo I’elemento
femminile ha un peso maggiore rispetto a quello maschile, si puo dire che ¢ la condizione affinché il
dinamismo sefirotico possa attuarsi®*. Non a caso nel Sefer Jetzirah, il Libro della formazione redatto
fra ’ottavo e il nono secolo dell’era attuale, nel quale il dinamismo della creazione ¢ spiegato
attraverso le lettere dell’alfabeto ebraico considerate come canali dell’azione divina e sentieri di
saggezza, il punto di partenza ¢ costituito da tre lettere madri alle quali vengono ricondotti i nessi fra

macrocosmo e microcosmo®. Anche la tradizione rabbinica riconosce alla donna una sorta di primato

32 Cf. E.L. Bartolini De Angeli, La relazione originaria: a immagine di Dio come coppia secondo le fonti della tradizione
ebraica, cit., in particolare pp. 63-65.

33 Cf. RasHI di Troyes, Chumash su Gen 3,20.

34 Cf. DREIFUSS Gustav, Maschio e femmina li creo. L’amore e suoi simboli nelle scritture ebraiche, Firenze, Giuntina
1996, pp. 61-70.

35 Sefer Jetzirah capitolo 1. Traduzione it. ritrovabile in: Mistica ebraica. Testi della tradizione segreta del giudaismo dal
111 al XVIII secolo, a c. di BUSI Giulio e LOEWENTHAL Elena, Torino, Einaudi 1995, pp. 31-46.

10



rispetto all’'uomo: oltre all’affermazione meritoria gia citata a proposito della liberazione dall’Egitto,
c’¢ un passo del Ta/mud nel quale, giocando sull’assonanza dei termini che in ebraico indicano il
verbo costruire, banah, e I'intelligenza, binah, si afferma che: «Avendo costruito (banah) la donna
dalla costola/lato [dello ’Adam], Dio le concesse maggiore intelligenza (binah) che all’uomo®®, per
questo «le donne hanno piu discernimento»®’ e anche «piu fede degli uomini»®. Inoltre, la Torah,
I’insegnamento divino rivelato al Sinai, «& personificata come donna, figlia e sposa»*°. Viene cosi
messo in evidenza il legame fra la donna — che porta in sé i segni della sacralita della vita — e il valore
trascendente dell’esistenza che prende forma nel suo grembo prima di venire alla luce, quel grembo
materno (in ebraico rechem) nel quale gia si stabilisce un rapporto materno-filiale significativo e che,
dal punto di vista simbolico, rappresenta 1’aspetto materno e misericordioso di Dio*°. Tale dinamica
deve quindi costituire un impegno e una responsabilita per ogni donna chiamata ad essere madre sia
fisicamente che spiritualmente.

A proposito della vocazione materna della donna, Milka Ventura fa notare positivamente una
differenza che spesso rischia di essere interpretata in maniera negativa: nell’ebraismo la donna ¢
esentata dall’obbligo di tutti i precetti legati ad un orario*, come la preghiera pubblica, e anche per
questo nelle Sinagoghe ortodosse prega separata dagli uomini nel matroneo, spazio nel quale pud
accedere senza disturbare la preghiera in corso. Al di la delle motivazioni di ordine culturale e sociale
che si potrebbero addurre al riguardo, non obbligare la donna a questo tipo pratiche pubbliche serve
ad evitare che si trovi in difficolta nel conciliare gli obblighi comunitari con 1’allattamento e la cura

dei figli e delle figlie. Milka Ventura commenta al riguardo che é:

Come se ci fosse un tacito riconoscimento che la donna ¢ legata a un suo tempo, il tempo del corpo, che
non ¢ lineare ma ciclico; un tempo «lunare», come il calendario ebraico. Ci sono Maestri che spiegano
questo diverso trattamento, sostenendo che la donna non ha bisogno di tante «regole» imposte dall’esterno,

perché per sua stessa natura ha gia una sua «regolazione» interiore®.

Tale sottolineatura presenta la differente normativa rabbinica relativa alla donna secondo una
prospettiva che non implica necessariamente una svalutazione ma, al di 1a di chi deve fare o non fare,
rimanda ad un ordine creativo dove le differenze costituiscono positivamente la possibilita di

conoscenza e relazione, aggiungendo inoltre che:

36 Talmud Babilonese, Niddah 45b.

87 Talmud Babilonese, Niddah 45b

38 Sifye al libro dei Numeri, 133.

3 Talmud Babilonese, Jevamoth 63b.

40 Per un approfondimento di questo aspetto si rimanda a: BARTOLINI Elena Lea, Amore per Dio e amore per il prossimo.
Un binomio inscindibile nella tradizione ebraica, in AA. Vv., Dio ¢ amore, Milano, Paoline 2006, pp. 9-34.

4 Cf. Mishnah, Qiddushin 1,7.

2 VENTURA Milka, post-fazione a DREIFUSS Gustav, Maschio e femmina li creo. L’amore e suoi simboli nelle scritture
ebraiche, cit., p. 131.

11



Credo rientri in questo profondo rispetto del «tempo» femminile anche la normativa sulla cosiddetta
mitzwat ‘onah (vedi Es 21,10), un termine che nel vocabolario rabbinico designa il «dovere coniugale» del
marito nei confronti della moglie e viene connesso proprio al significato di «tempo dovuto»: €, cioe, il

«dovere di far visita alla moglie a certi intervalli di tempo»*,

Quest’ultima sottolineatura, chiaramente connessa al rapporto coniugale, mostra come quanto
I’'unione fisica sia importante in una relazione di reciprocita, dove all’uomo ¢ chiesto di essere
rispettoso dei tempi della donna contenendo il suo eventuale desiderio di possesso. Questo perché
I’atto coniugale, non solo ¢ il segno di una totale reciprocita ma, se vissuto nella logica del dono,
diventa un’esperienza mistica che la tradizione esorta a vivere come culmine di ogni giorno festivo®*.
Non ¢ quindi un caso che al venerdi sera, all’inizio dello Shabbath che permette di vivere
settimanalmente la santita del tempo festivo, sia uso fra molti mariti proclamare alle proprie mogli la
parte finale del libro dei Proverbi dove si descrivono le qualita della ‘eshet chajil, la donna di valore,
la quale Apre la bocca con saggezza e sulla sua lingua c’é Torah di bonta, per questo I suoi figli si
alzano a proclamarla beata e suo marito per darle lode: «Molte figlie hanno operato cose di valore,
ma tu le hai superate tutte!» (Pr 31,26 e 28-29).

La donna, pertanto, non solo ¢ custode della vita ma ha anche un ruolo importante nella custodia della
santita famigliare, che comprende la liturgia domestica, il rispetto delle norme alimentari e soprattutto
la niddah, che riguarda la sacralita e la purezza rituale delle relazioni coniugali strettamente connesse
al suo ritmo biologico, dimensione che la rende un particolare canale con il divino sia per il marito

che per tutta la famiglia.

5. La donna come garante dell’appartenenza ebraica

In tale orizzonte, va considerato anche un secondo aspetto che caratterizza |’ebraismo:
tradizionalmente & ebreo chi nasce da madre ebrea®, pertanto la donna sembrerebbe essere non solo
la custode della vita ma anche la garante dell’appartenenza ebraica. Tutto ci0 viene solitamente
spiegato in rapporto al ruolo della donna in quanto custode della santita famigliare e testimone dei
valori della tradizione fin dal periodo di gestazione dei figli e delle figlie. E lei infatti che,
tradizionalmente, accende le candele alla vigilia di ogni giorno festivo per sottolineare 1’incedere del
tempo sacro nel tempo profano proprio perché porta in sé i segni della sacralita della vita, e tale gesto

viene tramandato di madre in figlia come gesto sacro tipicamente femminile. Lo stesso vale per la

43 Ibidem, ivi. La citazione rabbinica & ritrovabile in: Mishnah, Ketubboth V,6; Talmud Babilonese, Shabbath 118b e
Ketubboth 62a. L’espressione «far visita alla moglie» rimanda al rapporto coniugale.

4 Cf. Iggheret haQodesh, Traduzione it. ritrovabile in: Mistica ebraica. Testi della tradizione segreta del giudaismo dal
111 al XVIII secolo, cit. pp. 415-444. 11 testo spiega come vivere la santita coniugale.

4 Ci si puod anche convertire secondo le regole fissate dalla tradizione, ma dal momento che I’ebraismo solitamente non
fa proselitismo, la situazione generalmente pit comune ¢ quella dell’essere ebrei per nascita.

12



preparazione del pane festivo, la Challah, che ricorda il dono della manna nel deserto e che va
preparato scandendo I’impastatura con particolari benedizioni e prelevando simbolicamente quella
che, all’epoca del Tempio, era ’offerta per i sacerdoti. C’¢ un noto commento rabbinico relativo a
Jitzchaq (Isacco) che introduce Rivgah (Rebecca) nella tenda di sua madre Sarah, nel quale si

sottolinea I’importanza della trasmissione dei gesti rituali femminili:

E Jitzchaq la fece entrare nella tenda di Sarah, sua madre (Gen 24,67). Commenta il midrash: «Quando
Sarah era viva, una nuvola [segno della divina presenza] era legata all’ingresso della sua tenda; quando
mori, la nuvola cessod. Venuta Rivqah, tornd la nuvola. Mentre Sarah era viva, le porte erano largamente
aperte [all’ospitalita]; morta Sarah, cesso questa larghezza. Venuta Rivgah, torno questa larghezza. Quando
Sarah era viva, la sua pasta era benedetta; morta Sarah, cesso questa benedizione. Venuta Rivqah, torno.
Quando Sarah era al mondo, un lume era acceso dalla notte del Sabato alla notte del Sabato seguente; morta
Sarah, cesso questo lume. Venuta Rivqah, torno. E quando Jitzchaq vide che [Rivqah] faceva come sua
madre, che prelevava la sua pasta [da offrire ai sacerdoti del Tempio] in purita [secondo le norme prescritte
in Nm 15,17-21] ed impastava la sua pasta in stato di purita [secondo le prescrizioni alimentari della Torah],

subito la fece entrare nella tenda di Sarah, sua madre».

I paragoni proposti possono sembrare anacronistici, in quanto si basano su regole che ai tempi dei
Patriarchi e delle Matriarche non erano ancora note, ma secondo la prospettiva dei maestri della
tradizione nella rivelazione non c¢’¢ un prima e un dopo, ¢’¢ una sorta di contiguita dove il messaggio
religioso assume una forma atemporale, trasversale ad ogni epoca. Quello che in questo caso stanno
sottolineando ¢ la conformita di Rivqah ai valori religiosi tradizionali, che sottolinea I’importanza del
ruolo della donna nella loro trasmissione di generazione in generazione. Si potrebbe quindi affermare
che nell’ebraismo la discendenza ¢ matrilineare riconoscendo alla donna un ruolo insostituibile a
livello identitario, e questo — di fatto — costituisce generalmente il sentire comune sia fra gli ebrei che
fra molti non ebrei. Tuttavia, senza togliere nulla al particolare e insostituibile ruolo della donna
all’interno della famiglia, ¢ opportuno chiarire alcuni aspetti relativamente alle origini e al significato
della matrilinearita difesa dalla tradizione rabbinica a livello normativo, cercando di capire se c’¢
continuita o meno fra la Scrittura e le norme fissatesi in epoca successiva.

Se prendiamo in considerazione la testimonianza biblica, notiamo che la discendenza viene quasi
sempre narrata come patrilineare o patrilocale: nelle genealogie le donne sono menzionate raramente
e molti personaggi importanti hanno mogli non ebree che vengono integrate nella tribu del marito
senza particolari discussioni o problemi al riguardo. Ad esempio, Ja‘aqov (Giacobbe) sposa Leah e
Rachel ma genera anche con le loro serve secondo il costume dell’epoca (cf. Gen 35,22-26); Jehudah

(Giuda) — uno dei figli di Leah che diviene I’antenato del re David — prende in moglie una cananea;

4 Bereshith Rabbah LX,15.
13



suo fratello Josef (Giuseppe), in Egitto, sposa Asenat figlia del sacerdote egizio Potifar (cf. Gen 41,45)
e, nonostante cio, i loro figli Efraim e Menasheh (Manasse) vengono integrati fra le dodici tribu
attraverso la loro adozione da parte di Ja‘aqov (cf. Gen 48,1ss.); Mosheh sposa Tzipporah figlia di un
sacerdote madianita che nel libro dei Numeri viene definita etiope (cf. Es 2,16-21 ¢ Nm 12,1)); il re
David sposa una filistea (cf. 1Sam 18,1ss.) e il re Shlomoh (Salomone) sposa donne di origine diversa
(cf. 1Re 11,1ss.). Cio attesta che, nella tradizione biblica, quando una donna — anche non ebrea —
viene accolta nella tribu dello sposo e si inserisce in un ambiente ebraico i suoi figli vengono
considerati ebrei, mentre quando una donna ebrea sposa un non ebreo e si trasferisce sul suo territorio
1 suoi figli non vengono considerati ebrei, come nel caso di Dinah figlia di Ja‘aqov, la cui discendenza,
benché di madre ebrea, non viene pitt menzionata nel testo (cf. Gen 34,1ss.)*’. Non possiamo, tuttavia,
escludere testimonianze bibliche a favore della matrilinearita, in quanto il Deuteronomio riporta il
divieto di sposare donne non ebree (cf. Dt 7,3-4), e lo scriba Ezra, dopo il ritorno dall’esilio
babilonese, ordina 1’espulsione delle donne straniere (cf. Esd 9-10). C’¢ poi il particolare caso della
moabita Ruth che, in terra straniera, sposa un ebreo figlio di Naomi e, rimasta vedova, torna con la
suocera a Beth Lechem, si unisce al popolo di Israele e attraverso il matrimonio con Bo‘az si inserisce
nella dinastia del re David (cf. Rt 4,1ss.). Ci sono esegeti che considerano la redazione post-esilica di
questo testo, ambientato all’epoca dei Giudici, come una risposta polemica alle restrizioni imposte da
Ezra contro 1 matrimoni misti, mentre i commenti della tradizione rabbinica insistono sulla
conversione di Ruth all’ebraismo celebrandola come esempio per eccellenza di proselita*®. E pertanto
evidente che la scelta della matrilinearitd non va ricondotta alla tradizione biblica dove 1’ordine
sociale ¢ basato sulla prevalenza paterna, in quanto tutti gli ordini generazionali della Bibbia tengono
conto della successione padre-figlio come ben attestato nel censimento all’inizio del libro dei Numeri,
dove i figli di Israele sono contati secondo le loro famiglie, le case dei loro padri (Nm 1,2ss.), e anche
la divisione in tribu e famiglie ¢ stabilita solo secondo la linea maschile. Quella della matrilinearita ¢
piuttosto una decisione rabbinica che riconosce I’importanza della discendenza materna «per difetto»,
la quale ha il suo fondamento normativo nel trattato Qiddushin della Mishnah, la Torah orale che
viene codificata nel secondo secolo dell’era attuale dopo la distruzione del Tempio ad opera dei
Romani, e che costituisce la fonte rabbinica a partire dalla quale si sviluppa nei secoli successivi il

Talmud. La Mishnah precisa che: se il matrimonio avviene fra un uomo e una donna entrambi ebrei,

4" 11 midrash rabbinico ritiene che Dinah sia la madre di Asenat che Josef sposa in Egitto, espediente che permette di
considerare il suo matrimonio endogamico, tuttavia, cid non ha riscontri nelle narrazioni bibliche. Cf. Midrash 'Aggadah
su Gen 41,5 ripreso in: GINZBERG Louis, Le leggende degli ebrei, 111, Milano, Adelphi 1999, pp. 74-75. La leggenda di
'Osnat/’Asenat si trova nei Pirge de Rabbi Eliezer 38 che sono la fonte del Targum Jerushalmi su Gen 41,45 e, in una
versione leggermente diversa, in Hadar € Da ‘at a Gen 41,45. Esistono anche fonti siriache.

48 Cf. HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini. Sessualita, trasmissione, identita nell ’ebraismo, Firenze,
Giuntina 2017, p. 92.

14



il figlio segue la condizione paterna, cio¢ ¢ ebreo in riferimento al padre; se il matrimonio avviene
fra un uomo ebreo e una donna ebrea ma comporta una trasgressione (ad esempio non rispetta le
regole per la discendenza sacerdotale)®, il figlio segue la condizione meno favorevole fra i due
genitori (es.: non sara considerato Kohen, cio¢ sacerdote); se I’unione non ¢ valida a causa di una
proibizione rigorosa come I’incesto o 1’adulterio, il nato € considerato mamzer, cio¢ irregolare; infine,
se una donna ebrea — per qualsiasi ragione — sposa un uomo non ebreo, chi nasce da tale unione segue
la condizione della madre, quindi ¢ riconosciuto ebreo/a®. Il concetto di fondo che sta alla base di
queste regole e che, di norma, la posizione dell’'uomo ¢ prevalente nella definizione dello status della
prole, ma quando la situazione si presenta irregolare tale prevalenza si attenua fino a scomparire,
facendo emergere un residuo di matriarcato che appartiene ad una tendenza sociale che probabilmente
precede la nascita dell’ebraismo, e che richiama il famoso detto latino: mater semper certa est, pater

%l certezza rimessa oggi in discussione dalle

incertus che si basava sull’evidenza di chi partorisce
tecniche di maternita assistita o surrogata.

Sulla base di tale normativa, nasce una vivace discussione che, dal periodo talmudico (IV secolo
dell’era attuale) in poi, arriva fino ai giorni nostri®2. I maestri, infatti, colgono le evidenti
contraddizioni fra la normativa rabbinica e le testimonianze bibliche, e cercano di valutare gli
eventuali influssi esterni derivanti sia da fattori socioculturali (la madre che partorisce ¢ sempre certa)
che da normative di altri popoli. Ad esempio, ¢’€ un’ipotesi sociopolitica sostenuta da alcuni studiosi,
1 quali ritengono che 1’aver optato per la matrilinearita sarebbe il risultato dell’influenza del diritto
romano sulla normativa ebraica dei primi secoli, nella quale si ritroverebbero le modalita di filiazione
che la giurisdizione romana chiamava iustum matrimonium, cio¢ un «legame matrimoniale valido».
L’unione legale fra cittadini romani seguiva il principio di patrilinearita, ma in assenza di un’unione
legale il figlio assumeva I’identita della madre, oppure quella del genitore di status inferiore®. E
difficile provare con certezza tale ipotesi, tuttavia, la normativa rabbinica si fissa all’epoca della
dominazione romana in Terra di Israele quando a Tiberiade viene redatta la Mishnah per decisione di
Rabbi Jehudah haNasi. La discussione pertanto ¢ destinata a rimanere aperta, ma nello stesso tempo

rimette a tema quelle che sono le possibili influenze esterne sulla normativa tradizionale che, se

avvenute in passato, potrebbero costituire un presupposto interessante anche per i tempi attuali.

49 Per mantenere la discendenza sacerdotale sia la donna che I’'uomo devono essere figli di sacerdoti o di leviti.

S0 Cf. Mishnah, Qiddushin 111,12.

51 Cf. HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit. pp. 92-94; DI SEGNI Riccardo, Il mistero della
Matrilinearita, in AA. Vv., Per amore e per progetto. La famiglia ebraica tra tradizione e modernita, Milano, Morasha
2012, pp. 188-209.

52 Cf. D1 SEGNI Riccardo, I mistero della Matrilinearita, cit., pp. 188-209.

%3 Cf. HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit. pp. 95-96.

15



Ci0 che in ogni caso emerge dal confronto delle diverse posizioni ¢ che comunque, di fatto, 1 figli
appartengono ad entrambi i genitori; 1’ordine sociale si basa prevalentemente sul riferimento al padre
che, tuttavia, ¢ possibile solo nei matrimoni fra ebrei, ed ¢ proprio per questo che la tradizione ha
deciso di considerare la discendenza matrilineare assumendola come criterio generale, sul quale pero
oggi le varie sensibilita dell’ebraismo esprimono pareri € posizioni variegate: mentre nell’area
ortodossa e tradizionalista prevale il criterio matrilineare, in alcune correnti liberali stanno emergendo
posizioni diverse®*. In particolare, in caso di matrimonio misto dove il padre & ebreo e la madre no,
c’¢ chi pone la questione se, anziché partire dal presupposto che se la madre non ¢ ebrea anche il
figlio non lo ¢, non sia invece piu opportuno valutare quanto dei valori tradizionali sia comunque
patrimonio dei figli e quanto la madre sia 0 meno disponibile a educarli ebraicamente. Ci sono infatti
casi in cui le autorita dell’ebraismo ortodosso, in epoche diverse, hanno applicato la normativa in
maniera flessibile. Un esempio ¢ la decisione del Concistoro centrale dell’ebraismo francese che, nel
1846, ha emanato una circolare nella quale invitava i rabbini a: «Far cessare in occasione dei
matrimoni e delle sepolture ogni ricerca intollerante nei confronti delle persone [per stabilire
I’ebraicita secondo la matrilinearita], e questo in base al principio che ogni individuo nato da un padre
o da una madre ebrea e che si definisce lui stesso ebreo deve essere considerato come un membro
della nostra comunita»®®. C’¢ poi il caso piu recente della Conferenza Rabbinica Centrale Americana
che, nel 1983, ha deciso che 1 figli di matrimonio misto — sia che ad essere ebreo sia il padre o la
madre — devono beneficiare di una presunzione di ebraicita che dovra essere confermata da una
educazione ebraica verificabile nel tempo. E ci sono anche esempi di comunita che oggi adottano
posizioni intermedie: si riconosce il principio tradizionale di matrilinearita ma, nello stesso tempo, si

facilita la piena integrazione comunitaria dei figli di solo padre ebreo che desiderano regolarizzare la
56

\

loro situazione identitaria®. La domanda pertanto emergente ¢: 1’ebraicita ¢ da ricondursi
principalmente alla filiazione da madre ebrea o all’educazione ricevuta eventualmente anche da un
genitore non ebreo sensibile ai valori della tradizione ebraica? E una questione religiosa o culturale?
E quanto influisce il rapporto famiglia-comunita? Il dibattito ¢ naturalmente vivace e ancora aperto.
Al di la della variegata ed articolata discussione volta a rivalutare la patrilinearita piuttosto che a
mantenere salda la matrilinearita, il vero nocciolo della questione rimane la necessita di definire cosa
di fatto costituisca I’ebraicita, ovvero il legame con la tradizione, il quale non pud prescindere dai

significati simbolici dei legami famigliari e, in particolare, da quelli legati all’'uomo e alla donna

secondo I’interpretazione tradizionale dei testi biblici. Come fa notare Rav Riccardo Di segni, nella

5% Cf. HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit. pp. 96-99.

%5 Archives du Coincistoire Central, 1 C8, Copialettere, 12 marzo 1846. Citato in HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini
fanno i bambini, cit., p. 97.

%6 Cf. HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit., pp. 98-99.

16



concezione biblica della creazione manca un’idea di natura come forza generante autonoma, cosi
come manca I’identita fra natura-terra-donna-madre che si trova in altre culture. Anche la distinzione
fra ’Adam — inteso nel senso di singolo uomo — ¢ Chawwah — madre di ogni vivente — va compresa
nell’orizzonte di una simbologia che rimanda agli opposti menzionati nel primo capitolo della Genesi:
cielo e terra, luce e tenebre, ecc. (cf. Gen 1,1ss.). In particolare: lo ’Adam, inteso come primo uomo
di genere maschile, deriva dalla ‘adamah, dalla terra dalla quale viene plasmato (cf. Gen 2,7), che ¢
simbolo di lavoro e proprieta materiale, preziosa ma caduca. Chawwah, intesa come madre di ogni
vivente (cf. Gen 3,20) creata da materia vivente (cf. Gen 2,22), rimanda ad una essenza e ad un flusso
vitale ininterrotto. Per questo, riconoscere il legame con la madre come garanzia di appartenenza al
popolo di Israele, significa sottolineare il patto indissolubile fra Dio e il Suo popolo, che ¢ segno di
una elezione — nel senso di vocazione — irrevocabile ed eterna®. Si puod quindi affermare che, essendo
la donna ebrea un simbolo vivente del legame fra Dio e il popolo di Israele, 1’utilizzo di un simbolismo
femminile per il legame identitario serve a sottolineare I’esistenza di un vincolo elettivo e vocazionale
eterno, irreversibile come le dinamiche della creazione, che esprime 1’idea di un amore divino eterno
nei confronti del Suo popolo®. E pertanto evidente che la tradizione — pur non escludendo la
componente giuridica — tende a privilegiare la dimensione simbolica.

La domanda identitaria dalla quale siamo partiti si inserisce pertanto in un dibattito identitario legato
agli aspetti multiformi dell’ebraicita: € una questione prevalentemente biologica, di sangue? Oppure
prevale il legame con la tradizione e 1 suoi valori? Inoltre, soprattutto dalla Haskalah — 1’Illuminismo
ebraico — in poi, si tratta di una questione solo religiosa o culturale? L’ebraismo infatti non ¢ solo una
religione, e per questo ¢ importante chiedersi quanto contano a livello identitario la prassi e lo stile di
vita ebraico a prescindere dalla fede in sé*°. Sono tutte domande al centro di un vivace dibattito
nell’orizzonte del quale le diverse correnti dell’ebraismo attuale®® operano scelte diverse: c’¢ chi
mantiene la matrilinearita e c’¢ chi accetta anche la patrilinearita soprattutto nel caso di matrimoni

misti.

6. L’importanza della trasmissione

Nell’orizzonte del dibattito sopra accennato, un fatto rimane certo a prescindere dai diversi modi di
declinare I’appartenenza ebraica: I’ebraismo ¢ centrato sulla trasmissione che non ¢ mai una replica
identica, in quanto i figli e le figlie spesso somigliano di piu al loro tempo piuttosto che solo ai loro

padri e madri. E il famoso detto ebraico per cui dove ci sono due ebrei o ebree ci sono almeno tre, se

57 Cf. D1 SEGNI Riccardo, I mistero della Matrilinearita, cit., pp. 202-208.

%8 Cf. Ibidem, p. 208.

% Riguardo a questo aspetto si rimanda ai testi citati alla nota 2.

80 Fra le principali correnti: ebrei ortodossi, modern-ortodox, progressivo-riformati, liberali € laico-umanisti.

17



non quattro, idee diverse, ben si addice anche alla questione identitaria. Alla domanda: «Chi € ebreo?»
lo scrittore israeliano Amos Oz, in un saggio sull’identita ebraica scritto assieme alla figlia Fania,
risponde: «Chi € un ebreo? Chiunque si trovi ad affrontare la domanda “chi ¢ un ebreo?”. Questa ¢ la
nostra personale definizione: ogni essere umano cosi pazzo da chiamarsi ebreo ¢ ebreo. Sara un buon
ebreo o un cattivo ebreo? Questo tocca dirlo al prossimo — ebreo»®’. Mentre il famoso talmudista
Adin Steinsaltz dichiara che «& ebreo chi avra nipoti ebrei»®2. In altri termini: I’ebraicita dipende dalla
capacita di trasmettere il senso di appartenenza tradizionale che vede in causa primariamente la
famiglia e, secondariamente, il rapporto famiglia-comunita. Non a caso, la lingua ebraica biblica non
conosce il termine «storiay, ma utilizza il termine foledot, «generazioni/genealogie» oppure
I’espressione ledor wador, «di generazione in generazione», mentre 1’ebraico moderno nei testi non
religiosi utilizza il calco linguistico historiah. L’obiettivo infatti ¢ sottolineare che la storia non ¢
primariamente una successione di eventi nel tempo, ma ¢ soprattutto una storia di famiglie che nel
tempo hanno continuato a trasmettere un’identita legata a precisi valori.

Per questo i maestri insistono sull’importanza di suscitare domande nei figli e nelle figlie affinché la
trasmissione dei valori tradizionali possa avvenire nel contesto di un dialogo intergenerazionale e
attraverso narrazioni significative, come ad esempio quella della Cena rituale di Pasqua. E proprio in
riferimento a questo aspetto, c’¢ chi — come la rabbina liberale francese Delphine Horvilleur —
propone una riflessione sulle dinamiche di tale trasmissione ponendo un’interessante questione che
rimette a tema la reciprocita fra chi trasmette e chi riceve: chi determina le caratteristiche
dell’ebraicita? Solo chi genera o anche chi viene generato/a? Inoltre, che contributo pud dare alla
trasmissione dell’identita un figlio o una figlia di non ebrei che si & convertito/a all’ebraismo?°2.

Nel cercare di dare una risposta a queste domane, Rav Delphine Horvilleur fa notare che sia Amos
Oz che Adin Steinsaltz pongono ’accento non tanto sulla generazione in sé, ma sugli effetti della
stessa nel tempo, nelle generazioni successive e sulla reciprocitd intergenerazionale, come ben
espresso in un celebre gioco di parole permesso dalla lingua ebraica — che ha un alfabeto solo
consonantico® — apprezzato dai maestri del Talmud. Quando, nel trattato Berakhoht, uno di loro
afferma che «La pace dei tuoi figli (banajik) dipende dalla loro educazione e dal loro sapere», altri
maestri rispondono precisando: «Non leggere banajik (i tuoi figli), ma leggi bonajik (i tuoi
costruttori)»®. La spiegazione si basa sul fatto che, in ebraico, la radice della parola ben (figlio) & la

stessa del verbo banah (costruire), pertanto, i figli e le figlie sono coloro che edificano i loro stessi

1 Oz Amos e OZ-SALZBERGER Fania, Gli ebrei e le parole. Alle radici dell’identita ebraica, cit., p. 206.

82 STEINSALTZ Adin, Qui é juif?, citato da HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit., p. 100.

83 Cf. HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit., pp. 99-102.

8 Come tutte le lingue semitiche 1’ebraico ha un alfabeto solo consonantico e si configura attraverso radici verbali.
Pertanto, ¢ possibile cambiare il significato di un gruppo consonantico variando le vocali al suo interno.

8 Talmud Babilonese, Berakhoth 64a.

18



genitori: una generazione non costruisce quella seguente, ma si costruisce a partire da lei, in quanto

il nuovo venuto assimila chi I’ha preceduto nella sua stessa identita:

11 figlio costruisce sempre i suoi genitori, piu che I’inverso. [...] In questo modo si attua un curioso
equilibrio tra I’identita che si eredita dalla propria ascendenza e quella che ci offre la nostra
discendenza. Da una parte c’¢ il ricordo costantemente richiamato alla mente dalle gesta dei nostri avi,
e questa linea parentale crea una sorta di merito dei padri che ricade sui figli per il semplice fatto che
sono nati da loro. Dall’altra parte, ¢’¢ una identita che si costruisce grazie a chi nascera nel futuro.

Nella Bibbia, Dio si chiama «lo saro», e a partire dal momento che I'uomo genera, anche lui portera

un po’ questo nome®®.

Rav Delphine Horvilleur rileva anche che nei commenti rabbinici alla Scrittura si parla di molti
miracoli che avvengono dentro all’utero materno. Ad esempio si dice che nel ventre della madre una
luce brilla sopra ad ogni bambino e bambina che nascera, in modo che possa guardare e vedere da un
capo all’altro del mondo®’; ¢’¢ poi una leggenda nella quale si narra che, presso il Mare dei Giunchi
(Mar Rosso) durante I’uscita dall’Egitto, tutti i bimbi e le bimbe nell’utero materno videro 1 prodigi
di Dio grazie ad un miracolo che fece diventare trasparente il ventre delle loro madri, e le loro voci
risuonarono all’unisono con tutto il popolo mentre intonava la cantica del Mare (cf. Es 15,1-21).
Analogamente, tutti 1 feti accettarono la 7orah al Sinai diventando la garanzia degli insegnamenti
rivelati per le generazioni future, e Dio preferi il loro assenso ai «meriti dei padri»®®.

Queste immagini fissate dalla tradizione vogliono esprimere un particolare rapporto con la storia e
con 1l tempo: innanzitutto si pone I’accento sul fatto che 1’identita € garantita dai nascituri, quindi dal
futuro piu che dal passato, e tale futuro ¢ strettamente legato al rapporto materno-filiale che,
tradizionalmente, garantisce I’appartenenza. Ne consegue che I’identita ¢ in relazione a cio che potra
essere, piu che a ci0 che € stato, e per questo motivo anche chi si converte all’ebraismo — nel momento
in cui contribuisce a far nascere e a far vivere 1’ebraismo di domani — diverra un genitore ebreo e una
madre ebrea a tutti gli effetti. Per queste ragioni ¢ determinante riuscire a trasmettere 1’ebraicita ai
figli e alle figlie suscitando in loro domande, in modo che possano differenziarsi da noi trovando sia
la loro strada che nuovi modi di interpretare la tradizione. Non si tratta infatti di replicare ma di

reinterpretare in maniera creativa guardando al futuro:

Trasmettere non ¢ riprodurre schemi esistenti o una copia ricalcata su modelli del passato.

L’ebraismo sembra dire che la condizione della trasmissione ¢ al contrario sempre una parola

8 HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit., pp. 101-102.

57 Cf. Talmud Babilonese, Niddah 30b.

8 Cf. GINZBERG Louis, Le leggende degli ebrei, IV, Milano, Adelphi 2003, pp. 157-161; HORVILLEUR Delphine, Come i
rabbini fanno i bambini, cit., pp. 110-112.

19



embrionale, ossia la consapevolezza che la nostra identita non viene ricevuta passivamente,
che non dipende tanto dai nostri genitori quanto dai nostri figli. Non ¢ tanto un problema di

retaggio quanto di potenzialita®.

Secondo tale prospettiva questa ¢ 1’unica strada che porta fuori dall’Egitto della ripetizione acritica
per introdurre nella creativita di una tradizione che — non a caso — ha un solo e unico dogma: Dio si
¢ rivelato, ma cid che ha detto ¢ oggetto di discussioni e interpretazioni sempre aperte a nuove
possibilita di comprensione di generazione in generazione, il cui farsi ¢ strettamente legato ad una
memoria che deve essere continuamente rinarrata nell’orizzonte di una continua innovazione di cui
il parto materno puo costituire una metafora: crea un legame tra passato e futuro attraverso nuove
generazioni che, allo stesso tempo, reiterano e innovano.

Ma la domanda ritorna: cosa effettivamente unisce gli ebrei attraverso le generazioni? Qual ¢
I’elemento imprescindibile? Se non ¢ solamente la genetica, sono forse le credenze, le pratiche o la
cultura? Cio che veramente unisce — a prescindere o meno da una fede, o da una pratica o dalla cultura
famigliare ¢ il rapporto con il Testo che fa loro da matrice, cio¢ la Scrittura che, a partire dalle fonti
rabbiniche, accoglie in ogni generazione delle stensioni di senso, sia in senso religioso che laico,

come ben attestano Amos Oz e sua figlia Fania:

Se la dottrina ¢ molto importante, la famiglia lo ¢ ancor di piu. E questi due pilastri tendono a
sovrapporsi. Padri, madri, maestri. Figli figlie, allievi. Testo, questione discussione. Non sappiamo se
sia cosi per Dio, ma la continuita ¢ sempre stata lastricata di parole.

Per questa ragione, la nostra storia ¢ una formidabile narrazione. Gli annali degli ebrei sono costellati
di storie e narrazioni. Storie e racconti.

[...]

La continuita ebraica si fonda da sempre su parole dette e scritte, su un labirinto di interpretazioni,
dibattiti e dissensi in continua espansione, su una relazione umana unica. In Sinagoga, a scuola ma
soprattutto in casa ha sempre coinvolto attivamente nel dialogo due o tre generazioni.

La nostra ¢ una linea non di sangue ma di testo°.

Per queste ragioni, nell’ultima pagina, invitano a leggere il loro saggio sostituendo la parola «ebreo»
con la parola «lettore»’. E se da una parte hanno ragione nell’affermare che tale sostituzione
funziona, dall’altra potranno esserci nel tempo nuovi lettori e lettrici nel senso in cui loro intendono
a condizione che continuino ad esserci padri € madri disposti a lasciarsi sollecitare e interpellare dalle

nuove generazioni.

8 HORVILLEUR Delphine, Come i rabbini fanno i bambini, cit., pp. 120-121
0 0z Amos e OZ-SALZBERGER Fania, Gli ebrei e le parole. Alle radici dell’identita ebraica, cit., pp. 10-11.
" Cf. Oz Amos e Oz-SALZBERGER Fania, Gli ebrei e le parole. Alle radici dell’identita ebraica, cit., p. 207.

20



