La crisi della cittadinanza e la questione del religioso nella societa post-secolare

Prof. E. Garlaschelli

L’'uomo dei diritti: nuove frontiere (e vecchi gravami) dell’educazione alla cittadinanza

Se pensiamo alle contraddizioni che muovono la nostra societa, sembra necessario ipotizzare |'esistenza di
un imponente meccanismo di rimozione in opera nei messaggi e nei linguaggi del nostro quotidiano. |l
meccanismo di rimozione funziona esibendo il problema per evitare di affrontarlo. Questa apparente
schizofrenia si mostra eminentemente sul tema dei diritti, nei quali si riconosce il valore dell’essere umano:
“I'indistruttibile che puo essere eternamente distrutto”. Sembra veramente che I'individuo in Occidente si
costituisca come “'uomo dei diritti”!. Tuttavia, I'esternazione pubblica sui diritti appare inversamente
proporzionale alla loro affermazione quali eterni, incoercibili “valori”: se ne parla proprio quando e a motivo
del fatto che se ne stando andando?, almeno nel modo in cui intendiamo difenderli.

Temiamo succeda cosi anche riguardo al tentativo di inserire il tema dei diritti in una disciplina autonoma,
chiamata “educazione alla cittadinanza”, dimenticando che la questione dei diritti & una prassi, piu che una
petizione di principio. Nasce cosi un “mostro senza testa” che insegna, sinistramente, a essere un “buon
cittadino”, per cui possiamo anche leggere, nei manuali che immediatamente proliferano, quanto sia
importante “vivere nella legalitd”® e quanto sia comodo e utile ubbidire alle leggi (trattate quasi come “regole
d’ingaggio”) perché vi sono pil diritti che obblighi. Traduciamo: piu permessi che divieti; pil permessi che
“difendono” i tuoi diritti che divieti formulati per “ostacolarli”.

Mentre assistiamo a questa deriva del “paese legale”, il paese reale continua rutilante a proliferare ad una
velocita incontrollata, nel tempo dell’indifferenza, se non del sospetto, verso tutto cio che & “politico”. In
altre parole, stiamo assistendo alla fine della classica idea di “rappresentanza”, sostituita dalla nuova idea di
identita virtuale, in cui il “soggetto” dei diritti & sostituito dalla “soggezione” alla sorveglianza del Grande

! Il valore dell’individuo sembra legato ad un processo di emancipazione che lo rende proprietario di determinati

diritti, universalmente riconosciuti dalle dichiarazioni che stanno a fondamento dell’ordinamento liberale e
democratico. «In Occidente — scrive Soshana Zuboff — la modernita prese forma attorno ad un canone di principi e leggi
che hanno conferito diritti individuali inviolabili e riconosciuto la santita di ogni vita» (S. Zuboff, The age of Surveillance
Capitalism. The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power, Pubblic Affairs, 2019; tr. it., Il capitalismo della
sorveglianza. Il futuro dell’'umanita nell’era dei nuovi poteri, Luiss University Press, Roma 2019, 46). Conseguentemente,
Zuboff riconosce tre svolte della Modernita. Nelle prime due ha preso forma la “societa degli individui, fondata sul
«concetto che I'essere umano potesse essere un individuo» (ivi, 43). «La prima modernita & coincisa con la grande
diffusione dell’“individualizzazione” della vita. Ogni vita & divenuta una realta non predeterminata, che bisognava
scoprire e non solo mettere in scena» (ibidem). «Abbiamo fatto nascere una “seconda modernita” [....] siamo arrivati a
costruire una nuova societa di persone convinte dalla nascita di meritare una psicologia individuale: un’arma a doppio
taglio fatta di liberta e costrizioni. Sentiamo di avere il diritto e il dovere di scegliere la nostra vita» (ivi, 44-45). Tuttavia
la seconda modernita nasce in un “ambiente ostile” che “mira a ribaltare I'aspirazione all’autodeterminazione della
seconda modernita”. Si tratta del cosiddetto “capitalismo della sorveglianza” denunciato da Zuboff. Provo a descrivere
successivamente la visione dell’'umano cosi come si forma nella Modernita, in modo tuttavia differente.

2 Attraverso il meccanismo del “valore dell’altrove” ben descritto da Carlo Sini (cft., C.Sini, Passare il segno:
semiotica, cosmologia, tecnica, |l Saggiatore, Milano 1981).

3 Cito da un manuale che a mio avviso rappresenta mediamente cio che viene insegnato: «Rispettare le regole
equivale a vivere nella legalita, vale a dire in maniera conforme alle leggi [...]. Il rispetto della legge puo derivare da due
sentimenti: la paura della punizione e la convinzione che la legge sia utile per sé e per gli altri». Quanto sia vantaggioso
“vivere nella legalita” trova una spiegazione molto semplice attraverso un evidente conteggio: la Costituzione prevede
“molti diritti, pochi obblighi”.

Ill



Altro® e la cittadinanza viene acquisita dalla “spunta blu” che, a pagamento, ti garantisce lo status del
cittadino riconosciuto, cioe di colui, si sarebbe detto una volta, che non gira da clandestino nella societa
virtuale, ma e “legalmente” riconosciuto.

Dimentichi che i diritti presuppongono una vita comunitaria (polis) li formuliamo sempre piu precisamente
attraverso tassative leggi sulla privacy, sull’inclusione e I'integrazione, aggiungendo elenchi di competenze
digitali e imprenditoriali, cercando persino di modellare la vita stessa nelle life skills. In questo imponente
tentativo di rendere misurabile cio che non € misurabile, certifichiamo quella distanza e incomunicabilita fra
corpi senzienti che sancisce il definitivo trionfo della tecnica®. Diventiamo “organismo fra gli oganismi”,
disponibili alla nuova misurazione che la Zuboff individua efficacemente nella pratica del “rendering”:
materiale da renderizzare, da trasformare in dati sotto il potere strumentalizzante del Grande Altro:

Il potere strumentalizzante del "Grande Altro" € quello che riduce I'esperienza umana a un comportamento
osservabile e misurabile, rimanendo indifferente al significato di tale esperienza. Gli individui vengono ridotti
al minimo comune denominatore, organismi tra gli organismi. Non c'e alcun fratello, grande o piccolo che sia,
buono o cattivo, non ci sono legami familiari, nemmeno dei peggiori. Non ci sono relazioni tra il "Grande
Altro" e gli individui resi oggetti-altri. Il "Grande Altro" non si cura di quel che pensiamo, sentiamo o
facciamo, basta che milioni, miliardi, migliaia di miliardi di occhi e orecchie senzienti, attivanti e
computazionali, possano osservare, renderizzare, trasformare in dati e strumentalizzare i grandi serbatoi di
surplus comportamentale generati nel marasma galattico di connessioni e comunicazioni. In questo nuovo
regime, le nostre vite si svolgono in un contesto morale di oggettificazione. Il "Grande Altro" puo imitare
I'intimita per mezzo dell'instancabile devozione dell'Unica Voce - la ciarliera Alexa di Amazon, le informazioni
instancabili e i promemoria del Google Assistant.

IM

Cercando di regolare la vita del “cittadino”, cosi come si regolano le leggi del mercato, ci dimentichiamo
dell’'uomo concreto, del misterioso “intrico” (Cassirer) che esprime |'esperienza umana e che emerge in
forme inquietanti sulla “manosfera”.

L’economista Luigino Bruni, responsabile del grande progetto per una “benedetta economia”, introduce nella
dinamica sociale delle categorie quantomeno anomale per un cittadino che desidera “stare nella legalita”,
parlando del mercato come di una terza via fra il dono e la guerra: «Introduce una terza via pacifica e neutrale
dove non occorre essere fratelli con il prossimo, ma neanche fare la guerra: il prezzo che pago mi offre
un’altra via per vivere felicemente insieme agli altri»®.

4 Non traduciamo subito il Grande Altro con I'assoggettamento volontariamente perseguito dal Grande Fratello

di Orwell. Il Grande Altro, di cui successivamente parlera anche Zuboff, introduce la questione del potere in modo piu
radicale. Dal punto di vista dell’esperienza soggettiva, & una specie di incantesimo del potere ben descritto da Kafka ne
Il processo (cfr., S. Zizek, Il Grande Altro. Nazionalismo, godimento, cultura di massa, Feltrinelli, Milano 1999, 13 seg.).
5 Osservava efficacemente Mario Pezzella in piena pandemia: «Esiste una sincronia tra le malattie fisiche e il
male oscuro dell’animo di una societa, come il primo Foucault, decisamente il pilu interessante, ha mostrato
nella Nascita della clinica. La distanza fredda che c’e in questo schifo di capitalismo tra i nostri corpi e le nostre anime,
ora si fisicizza e trova una rappresentazione prescrittiva. Viene a nudo cio che in effetti siamo da molto tempo. |
“distanti” si aggirano circospetti nei centri commerciali, nei duomi turistici, nei bar, sorvegliando attenti gli sputi e gli
starnuti: e poi passano all’'opposto e pretendono apericena, ammucchiate campestri e abbuffate compensatorie».

6 L. Bruni, “L’economia e la felicita”, in Amore sacro & amor profano, 41.

Scriveva Carlo Sini: «La grandezza di Mandeville sta quindi nell'aver denunciato con coraggio e brutalita la realta
delle cose. Volete una societa ricca e opulenta e allora vi avverto: il vizio, I'inganno, il furto perpetrato sono ineliminabili.
Sono proprio queste attivita infatti ad incentivare continuamente |'arricchimento generale. Ma la grandezza di
Mandeville sta anche e soprattutto nell'aver anticipato alcuni punti ufficialmente riconosciuti come parte della teoria
liberistica. La teoria liberistica fa infatti proprie alcune delle considerazioni del filosofo olandese. Prima fra tutte, la
convinzione profonda secondo la quale I'uomo agisce per il proprio interesse, oppure non agisce: anche nelle forme piu
raffinate & sempre I'utile cid che muove I'esistenza umana. In questo Mandeville & un Kant ante litteram, secondo cui la
morale significa agire in totale dispregio del proprio interesse. Morale & un'azione senza fini speculativi ma che si compie
nel-l'interesse dell'altro. Questo, secondo Mandeville, non & umano: gli esseri umani non sono fatti cosi. Essi non
riescono a negare il proprio interesse anche quando sembrano fare l'interesse degli altri. E infatti questo il segreto della



La legge del mercato si svolge al di la del moralistico e dell’egoistico. Il meccanismo che introduce & simile,
continuava Bruni, al funzionamento dell’alveare cosi come lo ha descritto Mandeville ne La favola delle api,
narrando «la storia di un alveare di api egoiste che vivevano nell’abbondanza. Quando le api si convertono e
da egoiste diventano altruiste e virtuose, in poco tempo I'alveare precipita nella miseria. Adam Smith, il padre
dell’economia moderna, si affida non alla bonta, ma all’egoismo del commerciante, per far funzionare la
convivenza civile»’,

Mi chiedo in che modo questo racconto possa entrare nei manuali che esortano il cittadino a “vivere nella
legalita”. Sembra ultimamente porsi, nel dinamismo sociale, una questione irrisolta, ineludibile ma non
dominabile, che inerisce al “godimento” — variamente nominata come desiderio, dispendio, affectus,
passione, o anche, capovolgendone i termini, egoismo — e che ci sfugge per sua natura, essendo |'eccedenza,
la dismisura, il suo carattere essenziale. In cio riconosciamo la specificita del “fattore umano”. Quando
cerchiamo di misurarla, conseguentemente lo perdiamo. Dovremmo tenere a mente quello che sosteneva
Ivan lllich pensando all’educazione: «Chi ha imparato dalla scuola a misurare si lascia sfuggire di mano le
esperienze non misurabili». Che si parli di economia o di politica, dovrebbe stare a cuore coltivare cio che
«ebbe umanamente luogo» e che, per essere tale, «non ha mai potuto restare rinchiuso nel suo Iuogo»8:
guel non-luogo, il “fattore umano”, che converte I'argomentazione in direzioni impensate.

Bisognerebbe “parlare d’altro”; tenersi forse in una prospettiva estremamente “inattuale”, per non far
diventare il “cittadino” qualcosa di funzionale e organico: “importante proprio perché inutile” sentenziava
Jacques Derrida, a proposito della filosofia, ma proprio quale carattere specificamente umano.

Cid che sembra inutile e diventa importante &, in definitiva, il fattore umano, il resto® che non puoi misurare,
quasi fosse il residuo di una societa che sembra funzionare in modo autoreferenziale. Penso che I'elogio di
guesto “scarto” abbia posto in atto, in questi anni, una sorta di “resistenza” di grande importanza, se guardo
a quello che oggi sta succedendo nel cosiddetto “capitalismo della sorveglianza” che ci descrive Soshana
Zuboff.

La nobile dialettica fra I'amor sacro e I'amor profano che una volta drammatizzava la relazione fra esistenze
e stata infatti sostituita da un poco nobile commercio che, nel nuovo “capitalismo della sorveglianza” si ciba
delle emozioni. Un nuovo ordine economico — si legge nel testo della Zuboff — che sfrutta I'esperienza umana
come materia prima per pratiche commerciali segrete di estrazione, previsione, vendita: «Chi oggi detiene il
capitale della sorveglianza ha espropriato un bene dalle esperienze di persone dotate di pensieri, corpi ed
emozioni vergini e innocenti come i pascoli e le foreste prima che soccombessero al mercato. In questa nuova
logica, I'esperienza umana é soggiogata ai meccanismi di mercato del capitalismo, e rinasce come

societa: fare qualcosa per gli altri che perd mi torni utile. Questo & I'unico modo di agire che produca beneficio sociale.
[...]. L'altro punto inamovibile & I'incalcolabilita del bene collettivo, quindi in fondo il carattere irrazionale di questa
societa (anche se I'economia classica da Smith in avanti sosterra una sorta di razionalita perbenistica)» (C. Sini, L’arte,
le api e Darwin. Conversazioni, Interlinea, Novara 2011, 144).

7 Ibidem.

8 «Ci0 che ebbe umanamente luogo non ha mai potuto restare rinchiuso nel suo luogo» (E. Lévinas, Autrement
q’étre ou au-dela de I’essence, Nijhof, Den Haag 1974, 1978, Le Livre de poche, Paris 1978; tr. it., Altrimenti che essere
o al di la dell’essenza Jaca Book, Milano 1983, 228).

9 Il “resto” in Boudrillard diventa una categoria culturale su cui fondare una nuova intelligibilita: «Il resto e

diventato oggi il termine forte. E’ sul resto che si fonda una nuova intelligibilita. Fine di una certa logica delle opposizioni
distintive in cui il termine debole funzionava come termine residuale. Oggi tutto si capovolge. La stessa psicoanalisi € la
prima grande teorizzazione dei residui (lapsus, sogni, ecc.). Non & piu un’economia politica della produzione a dirigerci,
ma un’economia politica della riproduzione, del riciclaggio — ecologia e inquinamento — un’economia politica del resto.
Tutta la normalita e rivista oggi alla luce della follia, che non era che il suo resto insignificante. Privilegio di tutti i resti,
in tutti i campi, del non-detto, del femminile, del folle, del marginale, dell’escremento e del rifiuto in arte, ecc. Ma
guesto non & ancora che una sorta di inversione della struttura, di ritorno del rimosso come tempo forte, di ritorno del
resto come sovrappiu di senso, come eccedenza (ma I'eccedenza non e formalmente diversa dal resto, e il problema del
dispendio dell’eccedenza non é diverso da quello del riassorbimento dei resti in una economia politica del calcolo e della
penuria: solo le filosofie sono differenti)» (J. Baudrillard, “Traverses”, n. 11, 1978, 12-15, 12).



“comportamento”. Tali comportamenti divengono dati, pronti al loro lavoro in innumerevoli file che
alimentano le macchine previsionali, e a essere scambiati nel nuovo mercato dei comportamenti futuri»*.
La questione dei diritti non pud dunque prescindere dall’ottica biopolitica che chiede come riformulare i
diritti in una societa finalizzata a sfruttare economicamente I'orientamento fondamentalmente “estetico”
dell’esperienza umana nel postmoderno: «La nostra ambizione piu grande e trasformare |'esperienza che
offre Google [...] rendendola meravigliosamente semplice, quasi automagica nel comprendere che cosa vuoi
e offrirtelo immediatamente»*®,

Per descrivere questo cambiamento, sembra tuttavia necessario rimarcare una svolta. In un primo momento,
infatti, i diritti vengono a costituire un campo di proprieta individuali che ti permette una vasta liberta di
scegliere e decidere sulla tua vita. Applicato al contesto edonistico, come liberta di scegliere che cosa ti piace.
La societa dei diritti declinata dall’homo consumens (“consumo dunque sono”) comporta una particolare
dinamica:

Rimane il fatto che «scelta» e «liberta», nella cultura del consumatore, sono praticamente sinonimi; e che &
corretto trattarle come tali, quanto meno nel senso che si puo fare a meno di scegliere soltanto nella misura in
cui si rinuncia alla propria liberta. L'avvento della liberta e visto sempre come un esaltante atto di
emancipazione: che sia da doveri insopportabili e da irritanti proibizioni, o da abitudini ottuse e monotone. Ma
non appena la liberta diventa una cosa abituale, e si trasforma nel pane quotidiano,
subentra un nuovo orrore, in nulla inferiore a quello di cui ci si era appena liberati, e che fa addirittura
impallidire i ricordi delle sofferenze e delle lamentele del passato: I'orrore della responsabilita. Le notti che
seguono le giornate di routine obbligatorie sono piene di sogni di liberta dagli obblighi del passato. Le notti che
seguono le giornate di scelte obbligatorie sono piene di sogni di liberazione dalla responsabilita®?.

Avessimo avuto maggior coscienza di questa dialettica, si sarebbe forse potuta evitare tutta la retorica che si
appellava ad un ipotetico vissuto interiore e alla libera espressione delle emozioni. In quell’epoca si sentiva
ancora parlare dell’autenticita di un’emozione ed era frequente il ricorso al cosiddetto “vissuto personale”.
Ricordo che, per condurre la battaglia contro l'interruzione pubblicitaria nei film, ci si appellava ad un
particolare “diritto” che vietava di “interrompere un’emozione”. Comunque non si usciva dall'imperante
“emozionalismo”. L'ironia di PierAngelo Sequeri su questo punto e sferzante: come se I’artista creasse la sua
opera solo per far eccitare qualche spettatore. Era evidente che, a questo punto, diventava interscambiabile
il piacere che provi a bere una birra o ad ascoltare una sinfonia di Brahms. Eravamo in altre parole gia
predisposti a trasformare la comunione dei sensi nel podcast dell’emozione.

Le contraddizioni di questa posizione si sono col tempo evidenziate, perché oggi non basta piu rivendicare il
“diritto all’emozione” quando il campo dell’emozione & passato nelle mani del sorvegliante. Il sorvegliante
delle emozioni € in grado di dirigere le tue scelte, di influenzare il tuo voto, di condizionare le dinamiche geo-
politiche.

Abbiamo inoltre imparato a parlare con una chat che simula il rapporto emotivo. Quando chiedi alla chatgpt
se intende distruggere la razza umana come nel film Terminator, ti risponde rassicurandoti: “Ti assicuro che
non & mia intenzione farlo”. Conosco persone non sprovvedute le quali, pur sapendo della simulazione, hanno
continuato a parlare con la chat, “rapite” dal coinvolgimento emotivo.

La chat ti permette addirittura di parlare con i santi in modo estremamente pertinente: puoi confessarti e
chiedere perdono per i tuoi peccati. Siamo arrivati a minacciare I'interior intimo meo. L’edonismo mi sembra
una nozione troppo rozza per definire la pervasivita dell’estetico?® che ci affascina e rapisce le nostre scelte,

10 S. Zuboff, Il capitalismo di sorveglianza. Il futuro dell’'umanita nell’era dei nuovi poteri, 111.

u Ivi, 139.

12 Z. Bauman, Homo consumens. Lo sciame inquieto dei consumatori e la miseria degli esclusi, || Margine,

Trento 2021, 25. Con interventi di Luigino Bruni e Mauro Magatti.

13 Per "estetica" non s'intende riferirsi al fenomeno artistico, ma all'aisthésis in quanto sensazione. L’estetica,

scrive Fulvio Carmagnola, «esiste in modo pervasivo, in tutti i nodi che caratterizzano le comunicazioni interdisciplinari
in una societa complessa, conferendole il carattere generale della visibilita [corsivo nostro, N.d.R.] L'estetica diventa a
sua volta un contenitore generale di tutte le forme di espressione, e al suo interno la teoria del fare artistico, come
estetica speciale, allarga a sua volta i propri confini fino a farli potenzialmente coincidere con quelli della generica attivita
umana» (F. Carmagnola, La visibilita. Per un’estetica dei fenomeni complessi, Guerini e Associati, Milano 1989, 178).



La pervasivita dell’estetico nella societa postmoderna ci deve far riflettere sulla duplicita di comportamenti
che si richiede all’'individuo diventato cittadino, sullo sdoppiamento di personalita che gli € richiesto, quasi
ad imporgli un andamento nevrotico. Da una parte I'esercizio di responsabilita e misura del cittadino,
completamente estraneo e conflittuale rispetto alla martellante sollecitazione emotiva che serve |l
commercio delle emozioni, sempre piu sbracato, volgare e vorace, ma sempre pil richiesto dalla nuova,
scostumata, cittadinanza virtuale.

Per anni PierAngelo Sequeri ha insistito sulla necessita di un’educazione emotiva, per non lasciarla nelle mani
di una deriva estetizzante nella quale le emozioni diventano cieche e mute, dunque ingovernabili. L'epoca
del contagio ha infine svelato la situazione: nessuna possibile mediazione fra la liberta irresponsabile e la
responsabilita coercitiva. Ad un certo punto Massimo Recalcati, in piena pandemia, fa una riflessione:
I"autentica liberta sta nella piena consapevolezza delle conseguenze dei propri atti. La “spietata lezione” che
ci ha consegnato I'epoca del contagio

smantella in modo altamente traumatico la pit banale e condivisa concezione della liberta. La liberta non e,
diversamente dalla nostra credenza illusoria, una sorta di “proprieta”, un attributo della nostra individualita,
del nostro Ego, non coincide affatto con la volubilita dei nostri capricci. Se cosi fosse, noi saremmo oggi tutti
spogliati della nostra liberta. Vedremmo nelle nostre citta deserte la stessa agonia a cui essa € consegnata. Ma
se, invece, la diffusione del virus ci obbligasse a modificare il nostro sguardo provando a cogliere tutti i limiti di
questa concezione “proprietaria” della liberta? E proprio su questo punto che il Covid-19 insegna qualcosa di
tremendamente vero [...] Essere liberi nell’assoluta responsabilita che ogni liberta comporta significa infatti
non dimenticare mai le conseguenze dei nostri atti. L’atto che non tiene conto delle sue conseguenze € un atto
che non contempla la responsabilita, dunque non & un atto profondamente libero.

Affermazioni che, mi sembra, potrebbe anche costituire il manifesto della “cittadinanza attiva” e della
“mondialita consapevole”. Sul tema della “liberta nell’assoluta responsabilita” c’é una bella storia attribuita
a Rousseau: che cosa faresti se potessi arricchirti uccidendo un vecchio mandarino in Cina, per effetto della
tua volonta, senza muoverti da Parigi?'* Per non uccidere i mandarini sarebbe necessario “sentire” la loro
esistenza. Dovremmo partecipare all’esistenza del prossimo con I'attenzione empatica che Simone Weil
riserva allo “sventurato”. La giustizia, nell’ottica di Simone Weil, «consiste nel fare attenzione allo sventurato
(malheureux), considerandolo un essere umano e non una cosa [..]. Il disprezzo & I'opposto
dell”attenzione»®.

14 “Hai letto Rousseau?”. “Si”. “ti ricordi di quel passo in cui si chiede al lettore che cosa farebbe se potesse
arricchirsi uccidendo un vecchio mandarino in Cina, per effetto della sua volonta, senza muoversi da Parigi?”. “Si”.
“Allora?”. “Bah! lo sono gia al mio trentatreesimo mandarino”. “Non scherzare. Andiamo, se ti dimostrano che & una
cosa possibile e che basta un cenno del capo, la faresti?”. “E molto vecchio, il mandarino? Ma! Giovane o vecchio,
paralitico o in buona salute, sinceramente...In fede mia! Ebbene, no”. (Tratto da Papa Goriot di Honoré de Balzac.
Erroneamente attribuita a Rousseau).

5 S. Weil, Attente de Dieu, Fayard, Paris 1966; tr. it., Attesa di Dio, Rusconi, Milano 1984, 115. «C’é nella nostra
anima qualcosa — spiega Simone Weil — che rifugge dalla vera attenzione molto pil violentemente di quanto alla carne
ripugni la fatica. Questo qualcosa & molto pil vicino al male che non la carne. Ecco perché ogni volta che si presta
veramente attenzione si distrugge un po’ di male in sé stessi. Un quarto d’ora di attenzione cosi orientata ha lo stesso
valore di molte opere buone». Infatti «ll disprezzo e I'opposto dell’attenzione» (ivi, 119).

Non e certamente il “cupo tenore maniaco” - per riprendere la felice analisi di Walter Benjamin sul “cittadino
della folla” — che prende i giovani intenti a guardare il loro cellulare. Piuttosto e I'attenzione preceduta e provocata da
quell’inedita apertura che Weil individua come “notte oscura”: «Solo una cosa: una certa attenzione. Essa non ha effetti
immediati, di qui le “notti oscure” e i doni gratuiti. Perché I'intuizione & immediata e non puo essere preceduta che da
una “notte oscura”, contrariamente al pensiero discorsivo» (S. Weil, Cahiers, |, Plon, Paris 1970; tr. it., Quaderni, |,
Adelphi, Milano 1982, 371). Cosa ne facciamo di queste esperienze? Lasciamo, come scrive Bordieau, che se ne vadano
in silenzio? Che tipo di “cittadinanza” le attribuiamo? Senza avere ruolo e spazio in una cittadinanza legale, ci sembra
che queste esperienze oscure abitino il sottobosco dell’odierna cittadinanza virtuale. Esperienze di una “notte che
differisce dall’oscurita del pensiero”, che “ha la violenza della luce” (73). la noia che induce il pensiero a “lasciar morire
cio che non gli interessa piu sulle rive, come un mare alla fine del suo moto” 74 e apre all’attuale deserto metropolitano,
facendolo sembrare “una distesa molto aperta 77)



Tuttavia, perché succeda, ci vuole una certa sensibilita; la “forza vitale” e la “sensitivita dell’atto realizzante”,
per tradurre la questione nella prospettiva fenomenologica di Romano Guardini:

Valori, norme, essenze, idee, complessi di senso; la stessa verita e il bene di Dio — tutto cio viene accolto
realmente nell’atto del pensare, valutare, volere, fare allorquando viene pensato, valutato, voluto, fatto non
solo in modo “esatto”, ma anche con la risolutezza, la profondita, la potenza d’esperire vitalmente
corrispondenti. Non basta che quei contenuti siano “intesi” rettamente, designati con rimandi, determinati in
maniera calzanti, giudicati validi in senso oggettivo. Il contenuto di senso dovrebbe essere realizzato nell’atto,
nello svolgersi della vita; ma la misura in cui cosi si realizza il senso non dipende soltanto dalla esattezza dei
contenuti, ma pure — e in modo sempre pil preciso quanto piu si tratta dei contenuti di senso propriamente
personali — dal peso con cui si esperisce e si vive |'atto: dall’ampiezza e dal ‘pescaggio’ dell’esperienza; dalla
forza vitale e sensitivita dell’atto realizzante®®.

Ma cosa puo servire tale predisposizione emotiva ad un “cittadino”, cioe ad un individuo educato a fare il
proprio dovere di cittadino, a “stare nella legalita”, dagli irreprensibili insegnanti di “educazione civica”?
Amiamo pensare ai rivoluzionari francesi che si salutano chiamandosi “cittadini” o a rivoluzionari russi che si
chiamano “compagni” raffigurandoli con il tono deciso di coloro che devono cambiare il mondo e non hanno
tempo e modo di indugiare in qualche tonalita emotiva. Questo realismo politico da avanspettacolo ci ha
insegnato a inseguire I'ldea e a costruire ideologie. Poi qualcosa si € incrinato. Su quegli anni, su quella storia,
si & prodotto “I'effetto notte” che ha sfumato i caratteri e la qualita dell'impegno civile e politico. Sembra
che sia rimasto lo scheletro di quelle battaglie, seppellite con gli altri miti della Modernita. Ne fa fede il ritorno
nel lessico quotidiano del termine “narrazione”, ormai usato da molti come chiave di volta del discorso che
stanno svolgendo. Con il fare scettico e disincantato, ci fanno intendere che ormai tutto € narrazione e che
I'importante € costruirsene una che funzioni. facendoci cosi sospettare che ci stiamo costruendo anche la
narrazione sul “cittadino”.

Ci sembra in definitiva che il tema della cittadinanza soffra di questo problema: che & dedicato alla figura
“idealtipica” del cittadino, con tutto la retorica e il moralismo che caratterizza i meccanismi sociali di
immunizzazione. Una volta si sarebbe detto in modo pil prosaico: I'educazione civica insegna a comportarsi
bene, reiterando il meccanismo che lega I'imperativo di “stare nella legalita” con la conseguente separazione
fra chi “sta” dentro e chi sta fuori, fra l'integrato e I'escluso, fra i vicini e i lontani, e in definitiva con la
distinzione fra buoni e cattivi.

L’operazione culturale non é difficile da rintracciare e va al cuore della Modernita. Esiste un individuo che
deve diventare consapevole dei propri diritti in qualita di soggetto. Il soggetto esegue alcune norme
comportamentali che sono razionalmente condivise e di cui si rende progressivamente consapevole, secondo
lo schema di Locke, il padre della rivoluzione inglese, per il quale il soggetto & coerente con se stesso perché
ha coscienza di sé: «Consciousness is the perception of what passes in a Man’s own Mind»?’. Il soggetto viene
detto libero, autonomo e consapevole, riferendosi a questa consapevolezza su cui si fonda l'identita
dell’essere umano: «Poiché la consapevolezza (consciousness) accompagnando sempre il pensiero, ed
essendo quella che fa si che ciascuno sia cio che egli chiama se stesso (Self), e distinguendo in tal modo se
stesso da tutte le altre cose pensanti, in cio solo consiste I'identita personale (personal Identity): ossia, nel
fatto che un essere razionale sia sempre il medesimo; e di quel tanto che questa consapevolezza puo venir
portata al passato, a qualunque passata azione o pensiero, fin la giunge I'identita di quella persona»é,

16 R. Guardini, Unterscheidung des Christlischen Gesammelte Studien 1923-1963, M. Griinewald, Mainz 1963
(279-410); tr. it., Fede — Religione — Esperienza. Saggi teologici, Morcelliana, Brescia 1984, 17-18.

7 J Locke, An essay concerning human understanding, 108.

J. Locke, Saggi sull’intelletto umano, Vol. |, 371. Ed & esattamente questa idea di soggetto che vuole essere
abolita dalla sorveglianza del nuovo capitalismo, che si attua proprio nell’illusoria, ipertrofica possibilita di scelta che
sembra offrirti. In verita «cio che sta per essere abolito € 'uomo autonomo: I'uomo interiore, I’homunculus, il demone
che ci possiederebbe, 'uomo difeso dalle letterature della liberta e della dignita. Questa abolizione € ormai molto in
ritardo. [...] Egli ha tratto origine nella nostra ignoranza, e a mano a mano che la nostra comprensione aumenta, la
sostanza di cui & composto si dilegua. [...] E necessario per la nostra salvezza della specie umana. Non esitiamo a dire
addio all’'uomo in quanto tale. Solo spodestandolo possiamo passare [...] dall'inferenza all’osservazione, dal miracolo

18



L'identita del cogito €, al contempo, fondamento individuale e sociale: deve disciplinare e ordinare cid che
appartiene alla sfera individuale (corpo, volonta, immaginazione, desiderio) per armonizzarle alla condotta
sociale. Il soggetto che deve assumere su di sé i compiti del citoyen di ricostruire I'orizzonte del governo, della
socialita, della responsabilita personale.

A un certo punto il progetto della Modernita entra in crisi. Michel Foucault comincia a chiedersi quale valore
abbia il termine soggetto e trova una

forma di potere [...] rivolta alla immediata vita quotidiana che categorizza I'individuo, lo segna nella sua
individualita, lo fissa nella sua identita, gli impone una legge di verita che egli deve riconoscere e che gli altri
devono riconoscere in lui. E una forma di potere che rende gli uomini soggetti. Ci sono due significati della
parola soggetto. Soggetto a qualcuno attraverso il controllo e la dipendenza, oppure legato alla propria identita
dalla coscienza o conoscenza di sé. Entrambi i significati suggeriscono una forma di potere che soggioga e
assoggetta®®.

Piu di recente, Howard Gardner si guarda in giro e scopre come, nel mondo americano, si comporta il
soggetto proprietario dei “diritti”:

Oggi si ha il sospetto che il primo verbo che non abbia a che fare con cose fisiche e che i bambini americani
imparano con estrema rapidita sia "to sue", fare causa. E una spia, minima se si vuole, ma non meno allarmante
di una tendenza generale che sovrappone responsabilita e diritti, interesse personale e incapacita di astrarre
da questo interesse. Non c’e gruppo sociale o professionale che non rivendichi sacrosanti diritti. Eppure proprio
questa inflazione dei “diritti” apre problemi di non poco conto. Uno su tutti: & possibile fondare un’etica che
non sia esclusiva, ma responsabile??°,

Sembra che veramente I'alfabeto politico abbia oggi perso il significato originario. Termini come “diritto”
“liberta” “scelta” vengono “percepiti” in modo diverso. Da qui I'esortazione di Gardner:

Il cittadino etico - ci spiega Howard Gardner, psicologo dell'Universita di Harvard - & un soggetto morale che
non va, semplicemente, per la propria strada. Non si alza al mattino chiedendo solo e soltanto il rispetto dei
propri diritti, ma si impegna e rischia, aprendosi a un senso di responsabilita piu ampio?!

La societa dei diritti sembra aver fatto il suo tempo, non tanto perché non si avverta oggi piu che mai la loro
importanza, quanto perché hanno cambiato veste, si dicono e si esercitano in modo diverso.

Se la prima Modernita aveva pensato i diritti nel processo di emancipazione di un individuo capace di pensare
e di agire con la propria testa, tale processo si € trasformato in un “diritto di scelta” che annuncia una
concezione proprietaria dei diritti, nella quale la liberta si trasforma in uno spazio libero: “Sentiamo di avere
il diritto e il dovere di scegliere la nostra vita”??. E I'imperativo che Bauman riserva al’homo consumens:
«”scelta” e “liberta”, nella cultura del consumatore sono praticamente sinonimi». E la paradossale liberta di
dover rispondere ad ogni possibile offerta mirata a risvegliare gli “spiriti animali del capitalismo”, nella
drammatica scissione fra liberta e responsabilita ben descritta da Bauman, quell’ “arma a doppio taglio fatta
di liberta e costrizioni”?® mostrata da Zuboff che oggi trasforma un’emozione in una coercizione.

Il gioco fra i saperi e i poteri (il sapere su di sé e i poteri su di te) si fa sempre pil raffinato, ma il commercio
delle emozioni che abbiamo cercato di descrivere non esprime una dinamica differente, solo pil radicale,
dell’“assoggettamento dei corpi” di cui magistralmente Foucault ci aveva resi avvertiti quando pensava ad
«un corpo che pud essere sottomesso, che pud essere utilizzato, che pud essere trasformato e

alla natura, dall’inaccessibile al manipolabile (B.F. Skinner, Beyond Freedom & Dignity, Hackett, Indianapolis 2002; tr. it.,
Oltre la liberta e la dignita, Mondadori, Milano 1973, 163).
3 M. Foucault, Poteri e strategie. L’assoggettamento dei corpi e I’elemento sfuggente, 108.

20 H. Gardner, Verita, bellezza, bonta. Educare alla virti nel ventunesimo secolo, Feltrinelli, Milano 2021

2 Mvi.

S. Zuboff, Il capitalismo della sorveglianza, 44.
23 Ibidem.

22



perfezionato»?*. Noi pensiamo che sia possibile aprire varchi fra questi poteri, per far emergere processi di
soggettivazione proprio nel momento in cui si mostrano quelle interferenze che legano I'educazione alle
pratiche del potere e all’ideologia®.

Questi varchi individuano una “pedagogia della resistenza”, come la chiama Mariagrazia Contini, finalizzata
a salvaguardare lo scarto del sistema, in cui si riconosce la singolarita dell’esperienza umana che troppo
spesso & condannata al silenzio, soffocata dalle pressioni sociali al conformismo e all’'omologazione.
L’educazione ha primariamente a che fare con questa “resistenza”, pone in campo “istanze di resistenza alla
liquidazione dell’individuo” che sempre destrutturano e decostruiscono quelle formazioni storico-discorsive
che, abbiamo visto con Foucault, agiscono come dispositivi di potere finalizzati a costruire il “soggetto”. Si
tratta cosi di aprire varchi tra le pieghe di un un sistema sempre piu omologante, lavorare “sul margine”,
liberando quelle energie che sono sempre portatrici della trascendenza esistenziale costitutiva della nozione
di persona.

Per descrivere la “resistenza” non troviamo modo migliore che prendere in prestito I'elogio che fa
Mariagrazia Contini allo scarto e alla differenza:

Resistenza, allora, vuol dire anche e soprattutto "investire" in pensieri e pratiche di cura rivolgendosi ai
"capitoli" esistenziali attualmente piu "inattuali" nella nostra diffusa, inconsapevole educazione implicita:
distanti e difformi dalla triade che ha rovinosamente dominato lo scenario del mondo cosiddetto "sviluppato"
- denaro, potere, successo - e dal conformismo del pensiero unico e dell'emozione unica. L'impegno € quello
di disseminare, nello spazio e nel tempo di tutti i giorni, piccoli ma continui esercizi: di pensiero critico e
alfabetizzazione emozionale, di empatia e solidarieta, affinché il contesto ne risulti contaminato, affinché
anche i piu conformisti siano, in qualche modo, e pur nella loro inconsapevolezza indotti a farli propri e
praticarlo!?®

L’universalismo cristiano alla prova della storia

Le distanze si sono accorciate nell’epoca che & stata definita della “mondializzazione”?” Come scriveva
profeticamente Romano Guardini, oggi «la terra pud essere abbracciata con lo sguardo»?®,

E un’epoca considerata di “crisi”, ma sappiamo che il termine “Krisis”* non significa paralisi ma

cambiamento, e ancora di piu dunque vivifica quella religione della storia che ¢ il cristianesimo. Questa epoca
non deve dunque spaventarci ma interrogarci sulle nuove forme in cui si incarna il cammino dello Spirito,

24 M. FoucAuULT, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Gallimard, Paris 1975; tr. it., Sorvegliare e punire.

Nascita della prigione, Einaudi, Torino 1976, 148. Penso che un’idea adeguata di quello che Foucault intendeva, nel
modo radicale in cui oggi si sta svolgendo, possa essere immaginata attraverso i film di David Cronenberg.

2 «I1 soggetto non ¢ interamente riducibile alle istanze di potere che 1’hanno posto in essere; proprio nelle sue
fratture e nelle sue lacune ¢ celata una profonda verita che trascende il potere, e che deve imparare a resistere a ogni
ulteriore sintesi totalizzante» R. MANTEGAZZA, Filosofia dell’educazione, 190.

26 M. Contini, Contro la "banalita del male": pensiero critico, emozioni empatiche. Tre Quadri e una
Conclusione, in «Pedagogia oggi», 21 febbraio 2016, 191-201, 200.

27 Cf., J.-L. Nancy, Le sens du monde, Editions Galilée, Paris 1993, trad. it. a cura di F. Ferrari, Il senso del mondo,
Lanfranchi, Milano 1997.

28 R. Guardini, Briefe vom Comer See, Matthias Griinewald Verlag, Mainz 1953, trad. it. di G. Basso, Lettere dal
lago di Como, Morcelliana, Brescia 19932, 43.

2 Cf., M. Cacciari, Krisis. Saggio sulla crisi del pensiero negativo da Nietzsche a Wittgenstein, Milano 1976;
Pensiero negativo e razionalizzazione, Venezia 1977.



affinché possiamo vivere pienamente il Kairds, il tempo opportuno, che & sempre, lo sappiamo, un tempo
sorprendente®.

L’incontro fra ragione e fede nel post-secolarismo

Questo tempo ci parla dunque della crisi della modernita in cui si riconosce primariamente una crisi della
razionalita. Contestualmente, nella nascente societa globale le religioni hanno assunto un ruolo e uno spazio
crescente, che gia il WCC (Consiglio Mondiale delle Chiese) nel 1966 indicava nella possibilita che hanno le
religioni di «sperimentare per l'intera societa»3!. Sperimentare che cosa? Direi un universalismo di ispirazione
cristiana che esprima un logos dialogico e intersoggettivo.

La nuova centralita assunta dalla religione nel mondo postsecolare ha infatti decretato non la fine della
razionalita bensi della ragione liberale dell’”agnostico illuminato”, con la sua pretesa di portare a giudizio le
verita religiose secondo I'assunto che concepisce I'agora pubblica tanto piu libera quanto pil neutrale
rispetto alle fedi e alle credenze individuali.

Ma gia un filosofo laico come J. Habermas denuncia il fallimento della ragione autonoma quando scrive che
«ragione e fede sono ancora coinvolti nella modernita in un reciproco processo di apprendimento. Il
confronto autocritico della ragione secolare con le convinzioni di fede potrebbe acuire la consapevolezza per
cio che di non liquidato vi & nelle tradizioni religiose e rafforzare la ragione contro il disfattismo che € dentro
di lei»®2,

Le parole di Habermas nascono dal dibattito seguito al celebre discorso pronunciato a Ratisbona da J.
Ratzinger, dove si riaffermava lo stretto legame tra ragione e fede: «Le decisioni di fondo che, appunto,
riguardano il rapporto della fede con la ricerca della ragione umana, fanno parte della fede stessa e ne sono
gli sviluppi, conformi alla sua natura»®,

Vediamo dunque nella nuova possibilita di collaborazione fra fede e ragione, creata dal processo di
globalizzazione, una fondamentale occasione sia per contrastare un certo relativistico che si & impadronito
della ragione filosofica, sia per evitare la regressione della vita di fede in forme di volontarismo irrazionalistico
che trasformerebbero il cristianesimo, come afferma Ratzinger, in un “misero frammento” irrilevante nel
vorticoso universo post-moderno.

30 In particolar modo e importante riconoscere il ruolo dello Spirito nel cammino dell’evangelizzazione: «Quando

il ruolo dello Spirito santo & riconosciuto in tutte le culture e le religioni — scrive M. Sievernich —anche prima dell’arrivo
dei missionari, cio porta a un dialogo che € aperto alla sorpresa (At 10,45), e non esiste conflitto né tra la proclamazione
missionaria e il dialogo interreligioso né le si puo considerare delle alternative» ( M. Sievernich, Die christliche Mission.
Geschichte und Gegenwart, Darmstadt 2009, 239).

31 M.M. Thomas — P. Abrecht (edd), Christians in the Technical and Social Revolutions of our Time. World
Conference on Church and Society, Geneva 1966, Official Report, World Council of Churches, Geneva 1967, sez. IV, §§
19, 112, 114.

32 Knut Wenzel (ed.), Die Religionem und die Vernunft. Die Debatte um die Regensburger Vorlesung des Papstes,
Verlag Herder, Freiburg im Breisgau 2007, trad. it. di A. Aguti, Le religioni e la ragione. Il dibattito sul discorso del Papa
a Ratisbona, Queriniana, Brescia 2008, 57.

33 J. Ratzinger, La lezione di Regensburg, in Il Regno — Documenti 17/2006, 543-544.



Ci sembra cosi delinearsi il compito del pensiero filosofico e teologico nell’attuale situazione di
interculturazione®, che nel mondo postmoderno non riguarda semplicemente il confronto fra culture, ma la
loro continua contaminazione e disseminazione. «ll punto fondamentale — hanno scritto linda Hogan e John
D’Arcy May — &, piuttosto, che storiche identita religiose e insostituibili eredita semantiche sono in pericolo,
a meno che non si trovino dei modi per preservare quegli aspetti di verita che esse incarnano ed esprimono
senza distruggerle nel corso del processo: si tratta, dopo tutto di risorse non rinnovabili»®.

Il pensiero teologico deve dunque assumere fino in fondo la vocazione interculturale che per natura gli
appartiene® — essendo la teologia il modo di tradurre la fede nelle varie culture — per intraprendere questo
complesso processo di traduzione i cui strumenti non possono che essere offerti da una filosofia di ispirazione
ermeneutica e metafisica.

Quale universalismo dunque? E necessario comprendere che la vera novita del postmoderno non consiste
nel rendere inconcepibile I'orizzonte universalistico, bensi di concepire 'universalismo nella sua forma
dialogica.

Provengo dalla filosofia ermeneutica, che ha elaborato i temi del dialogo e dell'interpretazione oggi
dominanti, tanto da poter definire il nostro tempo come “eta della ragione ermeneutica”. L'ermeneutica ci
indica nella “fusione di orizzonti” la possibilita di un “orizzonte veritativo”, come scrive il prof. Gaspare Mura:

«Si pud constatare come I'ermeneutica filosofica, ormai costituitasi come disciplina autonoma, costituisca
insieme il momento della consapevolezza della crisi della filosofia ma anche il momento del riscatto della
filosofia dalla sua dissoluzione nichilista, dalla sua frammentazione nelle scienze e anche dalla sua riduzione
puramente antiteorica e pragmatica. Possiamo quindi legittimamente definire I'’epoca moderna della filosofia
come |’ “eta ermeneutica della ragione” secondo il titolo di un bel saggio di Jean Greisch (...) Ma qui bisogna
distinguere subito due tipi di ermeneutica presenti nella filosofia contemporanea: I'ermeneutica veritativa,
che riscopre l'intenzionalita veritativa del filosofare; e I'ermeneutica debole o nichilista che in una sua
peculiare interpretazione dell’ermeneutica stessa, riduce la verita ad interpretazione, ed abbandona in modo
definitivo ogni apertura metafisica. Nonostante la presenza forse oggi dominante dell’ermeneutica debole,
che presenta se stessa come |'espressione pil coerente della cultura postmoderna cui abbiamo accennato,
resta incontrovertibile il fatto che la domanda sulla verita, come la domanda sull’essere, la domanda etica e
la domanda religiosa siano state recuperate, nel contesto della filosofia contemporanea, proprio nell’ambito
della riflessione di quella che abbiamo chiamato ermeneutica veritativa»®’.

Due esigenze, inestricabilmente relazionate, attendono cosi un pensiero responsabile che sappia cogliere i
segni dei tempi in cui viviamo.

Da una parte la ricostruzione del pensiero attorno ad un rinnovato dialogo fra fede e ragione che eviti i rischi
dell’estrinsecismo e della reciproca sudditanza, cosi come ha pil volte esortato nel suo magistero J. Ratzinger.

34 Da intendersi come inter-culturazione, l'incontro e la reciproca trasformazione (Cf., T. Grenham, The

Unknowen God. Religous and Theological Interculturation, Peter Lang, Bern 2005).

3 L. Hogan —J. D’Arcy May, L’ecumenismo come teologia interculturale, interreligiosa e pubblica, in «Concilium»,
Dalla missione al mondo alla testimonianza interreligiosa, 1/2011, 94.

36 «La teologia — scrivono L. Hogan e J.D’Arcy May — € sempre stata fatta in modo interculturale, e non avrebbe
potuto essere altrimenti. Nelle sue origini, il cristianesimo fu interamente giudaico e indigeno alla Palestina, anche se
molto presto, sospinto dalla visone missionaria di san Paolo, si diffuse nel mondo mediterraneo con il greco quale mezzo
linguistico, e alla fine fece propri — o, meglio, fu assimilato a — la terminologia e i concetti della filosofia greca. Ovunque
abbia messo radici, la fede cristiana & stata incorporata nelle lingue e nei costumi di un’ampia varieta di culture, pur
rimanendo sempre se stessa ed esercitando una funzione critica rispetto a cio che le era estraneo» ( ivi, 91-92).

37 G. Mura, Il panorama filosofico-teologico attuale e I'esigenza di un metodo generale, in P. Gilbert — M.
Spaccapelo (a cura di), Il Teologo e la Storia. Lonergan’s centenary (1904-2004), Pontificia Universita Gregoriajna, Roma
2006, 176.



E tuttavia questa ricostruzione della razionalita deve affrontare la complessa condizione interculturale del
mondo post-moderno, di fronte alla quale diventa necessario associare al compito di ricostruzione del
pensiero, e dunque del senso dell’esistenza, un’imponente opera di traduzione del pensiero, per
corrispondere alla pressante esigenza di evangelizzazione di cui si & subito fatto portatore Francesco I.

Non puo sfuggire quanto queste due esigenze rappresentino due aspetti di un’unica questione che riguarda
la fedelta alla natura stessa del cristianesimo, come fede nel Logos incarnato. «lo penso — scrive Ratzinger —
che in questo punto si manifesti la profonda concordanza tra cio che & greco nel senso migliore e cio che e
fede in Dio sul fondamento della Bibbia. Modificando il primo versetto del Libro della Genesi [...] Giovanni ha
iniziato il prologo del suo vangelo con le parole: “In principio era il I6gos”. E questa proprio la stessa parola
che usa lI'imperatore: Dio agisce syn I6go, con I6gos. Légos significa insieme ragione e parola, una ragione
che & creatrice e capace di comunicarsi ma, appunto, come ragione»®,

La ricostruzione del pensiero

E sempre stato presente nei filosofi dell’eta ermeneutica della ragione la consapevolezza della responsabilita
che il pensiero filosofico si assume di ricostruire il senso dell’esistenza umana, di interrogarsi sulla verita
dell’'uomo.

Proprio alla vigilia della catastrofe della Il guerra mondiale Husserl scriveva che «la crisi dell’esistenza europea
ha solo due sbocchi: il tramonto dell’Europa, nell’estraneazione rispetto al senso razionale della propria vita,
la caduta cioe nell’ostilita allo spirito e nella barbarie, oppure la rinascita dell’Europa dallo spirito della
filosofia, attraverso I'eroismo della ragione»®°.

L’umanita europea, secondo Husserl, ha iniziato il declino quando «ha deviato dal suo telos innato»*, che
coincide con la nascita della ragione nell’antica Grecia. Ragione non solamente conoscitiva, ma etica, che si
prefigge «di creare un’autocoscienza dell’'umanita che sia universale e razionale in senso ultimo, grazie alla
quale 'umanita possa essere condotta sulla via di un’'umanita autentica»*’.

E tuttavia il discorso di Husserl, che si & denominato fenomenologico, passa attraverso una critica del
razionalismo: «ll razionalismo del XVIII secolo, il suo modo di cercare un terreno su cui I'umanita europea
potesse radicarsi, era un’ingenuita». «Ma con la rinuncia — prosegue Husserl —a questo razionalismo ingenuo,
il quale, sviluppato conseguentemente, risulta addirittura un controsenso, occorre forse rinunciare anche al
senso autentico del razionalismo?»*,

Quella di Husserl € dunque una ragione critica che non cede all’irrazionalismo pur negandosi ad ogni certezza
se non alla ricerca razionale.

Tali considerazioni sono idealmente riprese dalla riflessione di Gadamer, e da quest’ultimo aperte allo
scenario dell’intera Oikoumene, per mostrare I'estensione della filosofia nata in Grecia all'intero mondo
abitato:

38 J. Ratzinger, la lezione di Regensburg, cit., 541-542.

E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die traszendentale Phéinomenologie, «Husserliana»,
vol. VI, Nijhoff, Den Haag 1954, trad. it. di R. Cristin, «La crisi dell’'umanita europea e la filosofia» in Crisi e rinascita della
cultura europea, Marsilio, Venezia 1999, 91.

40 Ivi, 15.

M Ivi, 33.

a2 Ivi, 16.

39



«L’estensione di quanto per i Greci all’epoca di Aristotele era il mondo abitato ci € nota dalle spedizioni di
Alessandro Magno. Alessandro si accinse a misurarlo, in tutte le direzioni, fino ai suoi limiti, spingendosi cosi
fino all'Indo e al Caucaso, alla costa settentrionale dell’Africa e della Spagna: pensava di averne raggiunti i
confini. Quando oggi utilizziamo I'espressione riallacciandola all’Europa, indichiamo in tal modo che per noi
I’estensione del mondo abitato, e conseguentemente la posizione dell’Europa al suo interno, si & spostata. Ci
si deve chiedere, percio, quali spostamenti di peso abbiano avuto luogo anche nell’ambito del pensiero, da
guando il mondo abitato si distende su tutto il pianeta e da quando, oltretutto, tutti i popoli e le culture sono
stati fondamentalmente ravvicinati grazie allo sviluppo del traffico mondiale e al compimento della rete di
comunicazioni. Tutto questo non deve forse avere conseguenze anche per la filosofia?»*.

Il mondo “globalizzato” interdipendente e intercomunicante chiede uno “spostamento di pensiero” anche
nel quadro della riflessione teologica: un nuovo modo di far teologia, ermeneutico e dialogico, che pone il
problema dell’interpretazione cristiana del pluralismo culturale e religioso per approdare ad una visione
cristiana del mondo®.

A tale proposito vorrei ricordare le affermazioni di J. Ratzinger:

«L’interculturalita mi sembra rappresentare oggi una dimensione inevitabile della discussione sulle questioni
fondamentali dell’essenza dell’essere umano, che non pud essere condotta né del tutto all'interno del
Cristianesimo né puramente all'interno della tradizione razionalista occidentale»®. Ratzinger ha quindi
parlato di una “correlazione polifonica”* in cui i cristiani devono vivere, per evitare i “falsi universalismi”*’

che sia la ragione, sia la religione possono produrre, creando violenza e intolleranza.

Il concetto di oikoumene — di mondo abitato — ha infatti trovato concreta espressione nella pervasiva
espansione della tecnica, che ha avvicinato popoli e tradizioni differenti. L’'universalismo si & dovuto cosi
confrontare con il pluralismo, che non significa semplicemente il proliferare delle diversita ma la loro
contaminazione. «Si tratta cioé di ricercare — scriveva profeticamente Romano Guardini parlando di
Oikonomia — quali forze, quali organismi vi siano, quale sia il loro vicendevole comportamento, come si
uniscano per edificare il tutto e come il tutto, a sua volta, produca i suoi effetti su ciascuno di essi»?®.
L'universalismo non pud cosi che declinarsi nella relazione fra il “proprio” e estraneo”. «Dobbiamo
imparare a pensare in termini ecumenici. Non & solo la pluralita dell’Europa a volersi forse conchiudere in

II “«

43 H.-G. Gadamer, Europa und die Oikoumene, Vittorio Klosternann, Frankfurt am Main 1993, trad. it. di J.

Bednarich, «L’Europa e I'oikoumene» in M. Heidegger — H.-G. Gadamer, L’Europa e la filosofia, Marsilio, Venezia 1999,
39.
a4 Il programma di un’impostazione ermeneutica della riflessione teologica € ben esposto da C. Geffré: «ll
pericolo permanente di un atteggiamento ermeneutico € quello di adattare il messaggio cristiano agli imperativi della
cultura storica dominante e agli interessi della comunita credente. E per questo che i teologi ermeneutici vengono cosi
spesso accusati di non avere alcuna fiducia in qualsiasi verita oggettiva. Di conseguenza, il compito pil urgente € non
soltanto quello di fare una buona diagnosi della nostra situazione presente, bensi di saper restituire le strutture costanti
dell’esperienza cristiana di una salvezza di Gesu Cristo» (C. Geffré, Croire et interpréter. Le tournant herméneutique de
la théologie, Les Editions du Cerf, Paris 2001, trad. it. di P. Crespi,Credere e interpretare. La svolta ermeneutica della
teologia, Queriniana, Brescia 2002, 6). E in questo senso che ci sembra pertinente la proposta guardiniana di una
weltanschauung cattolica, che affronteremo in seguito.

45 J. Habermas — J. Ratzinger, Was die Welt zusammenhdlt. Vorpolitische moralische Grundlagen eines
freiheitlichen Staates, 2004 Katholische Akademie in Bayern, trad. it. a cura di G. Bosetti, Ragione e fede in dialogo,
Marsilio, Venezia 2005, 14.

a6 Ivi, 81.

4 Ivi, 71.

R. Guardini, Lettere dal lago di Como, cit., 47.



un’unita. E 'umanita su tutto il globo che deve farlo»*. L’ermeneutica filosofica apre lo spazio vivente del
colloquio di quello che abbiamo chiamato l'universalismo dialogico.

Rivolgiamoci dunque a Gadamer quando scrive, nel testo che abbiamo preso in considerazione, che «l’arte
di comprendere &, sicuramente, innanzitutto I'arte di prestare ascolto»*.

E I’heideggeriana “pieta del pensare” che Gadamer traduce come “pieta del domandare”.

Ci sembra, seguendo questa prospettiva, che I'ascolto non possa attuarsi se non in un orizzonte veritativo
che rende lo stesso dialogo possibile; I'ermeneutica non pud che essere veritativa: «La differenza non sta in
sé, non sarebbe affatto senza cid da cui differisce e che, come tale, la costituisce, la determina: la differenza
manifesta in se stessa un rinvio ed una connessione costitutiva. Cogliere questo rinvio e cogliere dunque quel
commune che ad un tempo contiene e fa essere le differenze: I'Essere appunto come il differire del
medesimo»°L.

Ed é significativo che per spiegare la possibilita della reciproca comprensione, Gadamer faccia riferimento al
mistero cristiano: «ll cristianesimo insegna, in un modo splendido e misterioso, il discendere del Figlio dal
Dio Padre e il diffondersi dello Spirito Santo. Similmente, misterioso & anche quel discendere, quell’emergere
che si ha quando qualcosa perviene al linguaggio: con una parola che viene detta qui possiamo comprenderci
reciprocamente»?,

Vorrei solo brevemente far notare che, secondo Gadamer, la comprensione reciproca avviene nella “parola
interiore” che «non puo essere la pre-schematizzazione di questo o quel palare umano. Agostino parla della
distentio animi. Il che vuol dire: come nella corda tesa, che racchiude in sé tutti i toni per cui & posta in
vibrazione. Questa corda & gia preposta a ogni lingua parlata e risuona in ciascuna di esse»3,

E questa la parola che chiamiamo logos: non la certezza dogmatica, né il relativismo della nominazione
arbitraria. Il logos non & la razionalita astratta e astorica ma il luogo vivente del dialogo aperto ad un orizzonte
veritativo.

Il compito di una traduzione del pensiero

” II

Ha detto il nuovo Papa Francesco | che arriva da un paese alla “fine del mondo”. I'espressione che ha usato
rimanda alle parole di Matteo Ricci, quando scrive: «Mi trovo in questa fine del mondo nella quale
I’obbedienza mi ha gettato».

Nel suo primo messaggio il Papa ha cosi parlato di evangelizzazione e apertura missionaria alle culture non
cristiane. E forse Francesco & il nome di Francisco Xavier, Francesco Saverio, il compagno di Ignazio di Loyola
con il quale fondo la Compagnia, e che dall’India arrivd in Giappone e da qui in Cina.

Nulla di pil attuale dell’evocazione di Francesco | alla “fine del mondo”. Dove il mondo finisce, certo, ma
anche, se vogliamo coglierne il senso profondo, direi soprattutto dove ha fine questo mondo. Come a dire: i
miei confratelli sono andati a trovare il Papa dall’altra parte del mondo. “Dall’altra parte” perché il mondo
non & piu l'universo tolemaico che ha sede a Roma. “Dall’altra parte” perché il mondo acquista il suo senso

49 M. Heidegger — H.-G. Gadamer, L’Europa e la filosofia, cit.,16.

0 Ivi, 50.

5t V. Melchiorre, Essere e parola, Vita e Pensiero, Milano 1992, 45.

M. Heidegger — H.-G. Gadamer, L’Europa e la filosofia, cit., 46.

Ivi, 48. Per la tematica del verbum interiore cf., G. Mura — E. Garlaschelli, L’ermeneutica veritativa per un
tomismo ermeneutico. Dal Peri Hermeneias di Aristotele, Educatt, Milano 2012.

52
53



alla fine del mondo. E un senso da cogliere che non & gia dato: & messianico. Il Papa che arriva “dalla fine del

mondo” & portatore di questo senso che non ci appartiene. Benjamin direbbe una “lampada eterna” accesa
all’'ultimo giorno e alimentata da tutto cid che & mai accaduto tra gli uomini.

Parole illuminanti mi pare arrivino dalle riflessioni di J.-L. Nancy, che intende questa “fine” nel doppio binario
della “fine del senso del mondo” — un senso che non ci appartiene piu, che arriva dalla “fine” del mondo - e
“fine del mondo del senso” — intendendo la fine del “senso” come fino ad oggi lo intendevamo: «La fine del
senso del mondo in quanto fine del mondo del senso nel quale avevamo — e abbiamo sempre, giorno dopo
giorno — tutti i capisaldi necessari la mantenimento dei nostri significati»®>.

La fine del mondo ¢ la fine del senso del mondo come fine di un’epoca «lunga tanto quanto I’ “Occidente” »*®;
«Quel che dobbiamo dunque pensare: & la “fine del mondo”, ma non sappiamo in che senso. Non si tratta,
infatti, soltanto della fine di un’epoca del mondo, e di un’epoca del senso, perché & la fine di un’epoca — lunga
tanto quanto I’ “Occidente”, e in definitiva lunga come la “storia” — che ha interamente determinato il
“mondo” e il “senso”, e che ha esteso questa determinazione al mondo intero»*’.

Viene da J.-L. Nancy idealmente ripresa la riflessione che abbiamo iniziato da Husserl, il quale vedeva nella
h )

“grecita” dell’Europa l'irrinunciabile logos a cui il mondo non puo rinunciare, e che avevamo allargato con
I’ermeneutica gadameriana all’intero mondo abitato, I'oikoumene.

Vorrei apparisse in piena evidenza dalle parole diJ.-L. Nancy la novita che ci pone di fronte questa oikoumene
postmoderna, che lo stesso filosofo denomina della “mondializzazione” del mondo e che non c’entra nulla
con la “retorica nera” del non-senso nichilista, dell’insensato®; solo superficialmente pud indurre a
considerare il mondo postmoderno come un grande schermo di simulazione, lo scenario del disincanto,
mentre invece riguarda I'affermazione e riaffermazione «dell’eccesso assoluto del senso»*®. Riaffermazione
del senso che non possiamo tuttavia ridurre al “senso del mondo” che riguarda il “mondo del senso”
occidentale, cioé il senso che I'Occidente da al mondo indicando dunque il rapporto tra culture ne modo del
“dentro” e del “fuori”, del “proprio” e dell’ “estraneo”, per cui il senso era cio di cui I'Occidente si era
appropriato e la minaccia della mancanza di senso proveniva da fuori dell’Occidente: «Noi non possiamo piu
pensare in termini di “mondo” né di “senso” le esperienze anteriori o esteriori all’Occidente. Tutto cio non
vuol dire che sia semplice tracciare i confini di questo “Occidente” (il quale non & semplicemente cominciato
nel VIl secolo a.C. in Grecia...), come non & neanche possibile indicare qualcosa o qualcuno come ad esso
“esteriore”, senza essere ancora chiusi in esso (quando, diventando il mondo “mondiale”, si & gia messo a
sovvertire questa divisione fra esterno e interno, cioe la distinzione fra “mondi” che ci sembrava configurare
il mondo). Ma tutto cio vuole almeno dire che se non possiamo designare semplicemente |’ “altro”, non
possiamo neanche pensarlo semplicemente come “stesso” »%°.

I”

54 Cfr., W. Benjamin, Gesammelte Schriften, a cura di R. Tiedemann e H. Schweppenhduser, Suhrkamp,

Frankfurt/M. 1972-1989, |1, 3, p. 1239. Parole che io avvicinerei a quelle di J. Joyce: «Odo il riunare di tutto lo spazio,
vetro infranto e muratura crollante, e il tempo un’unica livida vampata finale».

55 J.-L. Nancy, Il senso del mondo, cit.,14.

%6 Ivi, 15.

>7 Ivi, 15.

58 Questa fine del mondo & un eccesso di senso che si mostra nel postmoderno paradossalmente in un’assenza
di presa, un particolare ritrarsi che molti erroneamente giudicano come assenza di senso. Ma “il senso assente —scriveva
J.-L. Nancy — non & assenza di senso”. La “ripetizione luttuosa” che sembra appartenere alla sensibilita postmoderna
non e una vuota ribattitura — come certi amanti della fine del senso, della storia, della scomparsa dei fattiamano pensare
—ma apre la piega dell'immemorabile che ¢ il tempo della redenzione

59 Ibid., p. 35.
60 Ivi, 15.



Attorno ai concetti di “proprio” ed “estraneo” si gioca l'imponente opera di traduzione che attende
I’ermeneutica: «La capacita della traduzione — ha notato Mirela Oliva — di attirare intorno a sé le piu vaste
tematiche ermeneutiche (il problema dell’alterita, del senso, del linguaggio etc.) rivela il suo valore
paradigmatico»®L.

Paradigmatico del compito assolutamente nuovo che ci attende nell’epoca post-moderna. Nuovo in quanto
richiama I'inedito ruolo della traduzione che ci indica il «passaggio forse di una nuova filosofia»®2. Non infatti
la traduzione da una lingua all’altra, da una cultura all’altra, ma la traduzione (non & “la traduzione di
qualcosa”, nota Derrida, ma “la Traduzione”) come inedito paradigma del pensiero.

«Il fatto — scrive Derrida — che ogni versione lavori anche su un’altra versione — e questo deve potersi dire
anche della “prima” — conferisce sempre una piega o un impiego supplementare a tutta la scena, imprime
una sorta di torsione laterale a tutti i movimenti referenziali». Quello che Nancy vuole dirci, della scomparsa
del senso del mondo, riguarda quest’opera di traduzione del mondo, nel quale il mondo appare come la
contaminazione, la proliferazione di “movimenti referenziali”. L’ “altro” non riguarda semplicemente I'altra
cultura ma I'esperienza dell’alterita — vissuta come estraneamento — che ci appartiene.

L'eccesso di senso di cui parlava Nancy, tale eccedenza, riaffermazione, di senso inappropriabile,
inassumibile, dice in definitiva «un non-luogo, un luogo altro, un estraneo che, a partire dalla sua estraneita,
mette in questione l'ordine, il centro, differendolo e aprendogli sempre nuove possibilita. In questa
caratteristica di essere fuori luogo e di progettare delle possibilita, I'atopon & un’utopia. L'estraneita ha
dunque una funzione produttiva e creativa, che deve essere assunta insieme al suo aspetto sofferente e
conflittuale»®3,

E un lavoro imponente — scrive ancora J.-L- Nancy — quello che ci attende, perché riguarda I'inedito del
superamento di un’idea di mondo riferita ad una relazione di senso, di un rapportarsi a qualcosa, mentre la
mondializzazione in atto non lascia piu un “fuori”, «non si tratta piu di prestargli o di donargli un senso in piu,
ma di entrare in questo senso, in questo dono di senso che lui stesso &»%,

E I'abbandono di una riflessione che torna su se stessa, riappropriandosi della differenza o giudicando la
differenza come un’opposizione e un ostacolo, a favore di un pensiero della traduzione come movimento
senza ritorno verso I'estraneo®.

Le radici bibliche di questo programma filosofico sono evidenti. Scegliamo per indicarlo le parole di Blanchot,
dalle quali emerge chiaramente il rinnovato rapporto con il vero al quale siamo chiamati dal nuovo esodo
che ci attende : «‘Vattene fuori dal tuo paese, dal tuo parentado, e dalla casa di tuo padre’, cosi le parole
esodo, esilio, non hanno un senso negativo. Bisogna forse mettersi in cammino e vagare perché, in quanto
esclusi dalla verita, siamo condannati all’esclusione che impedisce di avere fissa dimora? Questo errare non
significhera piuttosto un nuovo rapporto col ‘vero’? Non sara che questo movimento nomade (che include
I'idea di divisione e di separazione) si afferma non come perenne privazione di una sede, ma come un modo
autentico di risiedere, come un tipo di residenza che non leghi alla determinazione di un luogo né alla

61 M. Oliva, «Introduzione» a P. Ricoeur, Tradurre l'intraducibile. Sulla traduzione, Urbaniana University Press,

Roma 2008, p. 9 (ed. originale dei testi di P. Ricoeur in Sur la traduction, Bayard, Paris 2004). Corsivi nostri.
62 M. Oliva, «Studi» in P. Ricoeur, Tradurre Vintraducibile. Sulla traduzione, cit., 111.

63 Ibid., pp. 111-112.

64 J.-L. Nancy, Il senso del mondo, cit., p. 18.

65 Cf., M. Oliva, «Studi» in P. Ricoeur, Tradurre l'intraducibile. Sulla traduzione, cit., p. 110.



fissazione di una realta gia fondata, sicura e permanente? Come se la condizione sedentaria fosse
necessariamente lo scopo di ogni azione! Come se la verita dovesse essere ad ogni costo sedentaria!»®.

L’idea di persona in prospettiva ermeneutica

Se dunque il mondo ¢ l'insieme, I'intreccio di differenti versioni che si influenzano reciprocamente, il rischio
paventato da Ratzinger di una frammentarieta del vissuto religioso, e dunque di una sua marginalizzazione,
e strettamente connesso ai rischi connessi alla frammentarieta dell’esperienza, alla dispersione del sapere e,
in definitiva, alla distruzione dell’ethos sul quale & costruita I'idea di persona.

L’esigenza prima di un progetto formativo dovra dunque concepire una diversa unitarieta, un diverso
universalismo che tenga conto non semplicemente della complessita del sapere ma di quello che E. Morin
chiama il “paradigma della complessita”:

«Noi abbiamo acquisito delle conoscenze straordinarie sul mondo fisico, biologico, psicologico, sociologico.
La scienza estende sempre piu il predominio dei metodi di verifica empirica e logica. | lumi della Ragione
sembrano respingere miti e tenebre nei bassifondi dello spirito. Eppure, ovunque, errore, ignoranza, cecita
progrediscono di pari passo con le nostre conoscenze (...) lo vorrei dimostrare che tali errori, ignoranze,
cecita, pericoli hanno un carattere comune che risulta da un modo mutilante di organizzazione della
conoscenza, incapace di riconoscere e di afferrare la complessita del reale»®’.

Il pericolo dominante & costituito dunque dal sorgere di un’ “intelligenza cieca”:

«L’intelligenza cieca distrugge gli insiemi e le totalita, isola tutti i suoi oggetti dal loro ambiente circostante;
non puo concepire il legame inscindibile tra I'osservatore e la cosa osservata. Le realta-chiave vengono
disintegrate. Passano fra le fessure che separano le discipline. Le discipline delle scienze umane non hanno
piu bisogno della nozione di uomo. E i pedanti ciechi ne deducono che 'uomo ¢ privo di esistenza, se non di
un’esistenza illusoria. Mentre i media producono il basso incretinimento, I'Universita produce I'alto
incretinimento. La metodologia dominante produce un pil intenso oscurantismo, dal momento che non c’e
piu associazione tra gli elementi disgiunti del sapere, non c’é piu possibilita di engrammarli e di rifletterli (...)
| problemi umani sono consegnati nelle mani non solo di questo oscurantismo scientifico che produce
specialisti ignari, ma anche di dottrine ottuse che pretendono di monopolizzare la scientificita (dopo il
marxismo althusseriano, I'econocrazia liberale), le cui idee-chiave sono tanto pil povere in quanto
pretendono di aprire tutte le porte (il desiderio, la mimesis, il disordine, ecc.), come se la verita fosse chiusa
in una cassaforte di cui basti possedere la chiave, e la tradizione saggistica priva di verifica si spartisce il campo
con lo scientismo ottuso.

66 M. Blanchot, I’Entretien infini, Gallimard, Paris 1969, trad. it. di R. Ferrara, L’infinito intrattenimento, Einaudi,

Torino 1977, p. 170.
67 E. Morin, Introduction a la pensée complexe, 1993 Sperling & Kupfer Editori, trad. it. di M. Corbani, Introduzione
al pensiero complesso, Sperling & Kupfer Editori, Milano 1993, pp. 5-6.

«Ci e indispensabile — continua E. Morin - una presa di coscienza radicale:

1. La causa profonda dell’errore non e nell’errore di fatto (errata percezione) o nell’errore logico
(incoerenza) ma nel modo di in cui il nostro sapere & organizzato in sistema di idee (teorie, ideologie);

2. Esiste una nuova ignoranza legata allo sviluppo della scienza stessa;
3. Esiste una nuova cecita legata all’'uso degradato della ragione;

Le minacce piu gravi cui I'umanita va incontro sono legate al progresso cieco e incontrollato della conoscenza
(armi termonucleari, manipolazioni di ogni genere, squilibrio ecologico, ecc,)».



Purtroppo gli approcci mutilanti e unidimensionali si scontano crudelmente nei fenomeni umani: la
mutilazione ferisce nelle carni, versa il sangue, sparge la sofferenza»®®,

Ci e sembrata necessaria questa lunga citazione ad indicare la pervasivita della questione che stiamo
trattando, che in definitiva riguarda il destino dell’'uomo.

Ma, soprattutto, la questione dell’'uomo evidenziata da Morin ci permette di mostrare |'attualita del
programma educativo posto da Romano Guardini e costruito attorno alla formazione di un particolare
sguardo, ad una weltanschauung, una visione del mondo, cattolica.

Egli intende con cio un sapere volto alla totalita delle cose, dunque nel loro “carattere di mondo”, ma non in
quanto entita astratta, bensi cogliendo la «concreta irripetibile unicita di questo mondo»®°.

Erano gia ben presenti alla riflessione di Guardini i rischi della specializzazione del sapere, ma anche la
consapevolezza cheil ricorso ad uno sguardo unitario non doveva tornare all’astrazione del sapere oggettivo,
come misura di un ordine definitivamente colto e sintetizzato, ricadendo dunque nei limiti di quello che
Morin chiama “sapere semplificante”:

«Il progresso di tali scienze specifiche si esprime in una sempre maggiore specializzazione. Invece la
weltanschauung si volge alla totalita dell’essere e del valere. Ora, anche le scienze specializzate in verita
mirano ad una radicale unita: al movimento d’articolazione si contrappone quello di sintesi. Ma una tale
ricomposizione raccoglie cido che prima era diviso. Essa viene in secondo luogo: la differenziazione in primo
luogo. La via verso l'unita si opera attraverso la congiunzione graduale dei particolari. Invece la
Weltanschauung non cerca la totalita attraverso la sintesi dei particolari. Su questa via non arriverebbe mai
alla fine, perché e una via infinita: il progresso delle singole scienze non € mai concluso. Ma, anche a
prescindere da cio, il suo modo di cogliere la totalita o intero & essenzialmente altro. Il “tutto”, cio che ha
misura di mondo a cui si volge, non significa che ogni particolare sia colto e ordinato in sintesi; non consiste
in una completezza di contenuti oggettivi, ma in un ordine, orientamento, significato delle cose concepiti fin
dal primo istante in ogni particolare»’®,

Se dunque l'intelligenza cieca oggi imperante ha bisogno di uno “sguardo”, questo non pud essere la neutra
visione panottica con la quale e stata anche identificato I'ambito metafisico, bensi «una presa di posizione in
ordine a un compito che viene posto da questo stesso mondo a colui che lo pensa»’*: «Ecco dunque delineato
che cosa significa Weltanschauung: lo sguardo sulla totalita dell’essere e precisamente d’un essere
determinato in concreto. Ma quest’essere non visto con sguardo impartecipe, bensi come compito, come
incitamento verso l'opera e la sequela»’. L'anschauung guardiniana non pud essere tradotta nel
trascendentale kantiano, neppure del divenire bergsoniano. E “visione” nel senso di intuitus rei, visione
intellettuale della cosa, non attivita ma neppure un sovrasenso che, in prospettiva cattolica, tenderebbe ad
assorbire il mondo in una visione essenziale.

E essenziale comprendere, di questa visione cattolica del mondo proposta da Guardini, il legame con
I'esperienza, e da qui la possibilita di costituzione del senso;

«Valori, norme, essenze, idee, complessi di senso; la stessa verita e il bene di Dio — tutto cio viene accolto
realmente nell’atto del pensare, valutare, volere, fare allorquando viene pensato, valutato, voluto, fatto non
solo in modo “esatto”, ma anche con la risolutezza, la profondita, la potenza d’esperire vitalmente
corrispondenti. Non basta che quei contenuti siano “intesi” rettamente, designati con rimandi, determinati

&8 Ivi, 8-9.

69 R. Guardini, La visione cattolica del mondo, cit.,16.
0 Ivi,17.

n Ivi,16.

72 Ivi, 21-22.



in maniera calzanti, giudicati validi in senso oggettivo. Il contenuto di senso dovrebbe essere realizzato
nell’atto, nello svolgersi della vita; ma la misura in cui cosi si realizza il senso non dipende soltanto dalla
esattezza dei contenuti, ma pure — e in modo sempre pill preciso quanto piu si tratta dei contenuti di senso
propriamente personali — dal peso con cui si esperisce e si vive I'atto: dall’'ampiezza e dal ‘pescaggio’
dell’esperienza; dalla forza vitale e sensitivita dell’atto realizzante»”>.

Il cristiano non pud maturare una visione cattolica ritraendosi dal mondo. Nessuna interiorizzazione astratta
del mondo, nota significativamente Guardini, fa avanzare I'interiorita cristiana’®. «Credere in verita significa
pur questo, osare un nuovo inizio. Ma gli inizi non si possono provare, bensi solo attuare»’®. Non cieco
attivismo bensi I “atto realizzante” che oggi molti chiamano “stile cristiano”.

Guardini vuole dirci che ogni visione cattolica che si fermasse ad una interiorizzazione appropriante di un
senso oggettivo del mondo produrrebbe quella separazione che & sempre un’integrazione - a rischio di
integralismo — tale da ridurre il cattolico ad un “tipo” accanto ad altre tipologie, provocando la
settorializzazione, e la relativa marginalizzazione’®, temuta da Ratzinger. Invece «|’atteggiamento cattolico —
obietta Guardini - consiste nel fatto che quello particolare, determinato dai tipi psicologici, etnologici,
culturali di volta in volta presenti, sia come afferrato dall’alto da un ultimo atteggiamento complessivo. Cosi
ogni forma ed espressione di vita acquista una ultima organica espansione, contemperamento,
reciprocita»”’.

Dovremmo sviluppare qui I'antropologia guardiniana (espressa come opposizione polare) per comprendere
come questa auspicata “sintesi”’® — che in Guardini & affine al concetto di “organicita”’® e riguarda 'idea
educativa di “formazione” come “mettere in forma” - non ricada ancora una volta in una visione neutrale,
astrattamente complessiva, ma ponga la questione del limite e del “concetto positivo” del limite®: «Il singolo

73 R. Guardini, Unterscheidung des Christlischen Gesammelte Studien 1923-1963, Matthias — Griinewald — Verlag
— Mainz 1963 (pp. 279-410), trad. it. di G. Colombi, Fede — Religione — Esperienza. Saggi teologici, Morcelliana, Brescia
1984, 17-18.

74 Cfr., ivi, 121.

& Ivi, 122.

76 La “tipizzazione” del cattolicesimo porta infatti inevitabilmente ad una sua relativizzazione (accanto ad altri
tipi).

7 R. Guardini, La visione cattolica del mondo, cit., 43.

78

Come fa, infatti, questa “sintesi” a conciliarsi con la finitezza umana? Qui si misura la novita e I'efficacia
dell'impostazione euristica svolta da Guardini attorno alla weltanschauung cattolica.

79 «La misura umana & scomparsa» («ll venir meno dell’organico» in Lettere dal lago di Como, Morcelliana,
Brescia 19932, 86).

80 «Il limite sta gia nella finitezza del nostro essere in genere. Ma sta inoltre e in modo speciale in cio che abbiamo
detto circa il fenomeno della misura nel rapporto degli opposti tra loro; circa la dipendenza di un elemento opposto
dall’altro. Opposizione polare ¢ limitazione. [...] Cosi I'atteggiamento di polarita diviene atteggiamento di misura, dove
la vita sa i propri limiti e li custodisce; diviene rispetto e discrezione.

E tuttavia questi imiti noi li possiamo vincere. Non rinnegandoli: questo sarebbe falsita. Neppure tentando di
scavalcarli; cio sarebbe, secondo I’ethos della teoria degli opposti, orgoglio e peccato. L'unico e possibile superamento
va non nella direzione di fuori ma di dentro. Esso avviene quando noi affermiamo la misura, e la assumiamo in un altro
significato del termine: misura & anche accordo, giusto rapporto. Il limite affermato diviene intimo rapporto di forze.
Affermando il limite, rinunciamo all’infinita. Ma con questo noi conquistiamo cio che entro i confini del finito &
I’equivalente dell’infinito, se cosi si puo dire: la saturazione del finito con la pienezza di significato a esso assegnato, e
cioe il compimento» (R. Guardini, Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkreten, M. Griinewald,
Mainz 1925, 179-180). Tuttavia non ci si inganni su questa “misura”. «Noi uomini — scrive Guardini — non siamo esseri
armonici» (R. Guardini, Fede — Religione — Esperienza, cit., 25), ed in ci0 si consuma questa opposizione polare.
Disarmonia che si trova anche in relazione alla Rivelazione, in quanto «la forza di realizzazione umano-concreta, la
capacita di appropriazione, I'intensita dell’esperienza della verita, dell’esperire vitalmente il valore e via dicendo, stanno



puo realizzare in sé le varie possibilita tipiche di forma e atto sempre soltanto fino a un certo punto. Se esso
si espande nell’universalita, perde la tensione intima, la chiarezza e la forza; la struttura essenziale si
scioglie»®.,

Ma allora quale “visione” potra sostenere il cristiano nell’epoca del dubbio, della scepsi?

La nuda obbedienza

La fiducia nell’assolutezza dei valori viene meno®?, I'eta moderna, scrive Guardini, si fa sempre pil spoglia®,
ma proprio in questa spoliazione emerge 'essenziale per la vita cristiana, che Guardini indica nella nuda
obbedienza®*. Obbedienza non alla forza psichica o fisica del comando, ma I'obbedienza pura che, nell’epoca
del dubbio, si raggiunge solo con la maturita del giudizio e la liberta dell’opinione® conseguiti da un
atteggiamento «orientato con assolutezza verso I'assoluto»®®,

E dunque I'atteggiamento essenziale, quello a cui siamo chiamati nella poverta della nostra epoca, delle
«prese di posizione incondizionate di fronte a esigenze incondizionate»®’, nelle quali riconosciamo «cid che
& assoluto nel suo valere»®,

Viviamo un tempo, ha scritto W. Benjamin, di inedita poverta dell’esperienza, che tuttavia per I'uomo
moderno diventa un’occasione, in quanto «é indotto a ricominciare da capo, a iniziare dal Nuovo; a farcela
con il poco (...) Poiché dappertutto vede vie, egli stesso sta sempre ad un incrocio. Nessun attimo puo sapere
cosa il prossimo reca con sé. L’esistente lui lo manda in rovina non per amore delle rovine, ma per la via che
vi passa attraverso»®,

Questa poverta riecheggia in modo profetico nelle parole di Guardini come la questione centrale della fede:
di una fede pura «all’altezza del nostro tempo»®°, «all’altezza di cid che ci attornia e crea»®*:

«Davanti alla ricchezza del medioevo ci sentiamo poveri. Poveri anche davanti alla, si direbbe quasi, dionisiaca
pienezza di fede del barocco. Ma noi amiamo la nostra poverta. Nel suo rigore sta una purezza dello spirito.

in un rapporto essenzialmente inadeguato tanto rispetto al contenuto come al nucleo soprannaturale d’atto della
relazione di fede e d’amore” (ivi, 43), tanto che “non vi sono armi nella sua mano che piu taglienti si volgano contro la
propria stessa vita di quel che siano appunto i valori piu nobili» (ivi,26).

81 R. Guardini, La visione cattolica del mondo, cit., p. 40. Continua Guardini: «La sentenza paolina dice: “Non voler
sapere al di la di cio che é stabilito, ma voler sapere in giusta misura” esprime una suprema regola della modestia a
proprio riguardo, che € in pari tempo una regola della fondazione di sé» (ivi, 40).

82 Nel senso che diviene difficile allluomo «afferrare come in genere contenuti che hanno i giusti titoli per
promuovere la fede possano entrare nella vita (...) & innanzitutto la capacita di dar corpo a contenuti assoluti che sembra
indebolita con tale processo» (R. Guardini, Fede — Religione — Esperienza, cit., 19).

83 Cf., R. Guardini, Fede — Religione — Esperienza, cit., 20.

Noi diremmo, per evitare I'accezione negativa del termine “obbedienza” secondo una costellazione simbolica
che e prevalsa in Occidente di obbedienza come rapporto estrinseco determinato da una pressione autoritaria (interna
o esterna), obbedienza come I'annodarsi di una viva relazione di fedelta (Cf., ivi, 41).

85 Cf., R. Guardini, Des ende der Neuzeit, trad. it . di M. P. Valier, La fine dell’epoca moderna, Morcelliana, Brescia
1954, 112.

8 Ivi,112.

87 R. Guardini, Fede — Religione — Esperienza, cit., 20.

“Incommensurabilita del valore” che nella sua elevatezza riconosciamo per un duplice aspetto: «Significa da
una parte preziosita, elevatezza, pienezza che rende felici. Significa pero anche al tempo stesso legame, peso, difficolta,
destino» (ibid., p. 23).

89 W. Benjamin, Esperienza e povertd, n F. Rella (a cura di), Critica e storia, Cluva, Venezia 1980, 204-205.

R. Guardini, Fede — Religione — Esperienza, cit., p. 53.

91 Ivi, 53.

84

88



Nelle chiese cerchiamo spazio semplice, forma chiara; schiettezza del colore e della materia. Questo non &
solo senso dello stile. Non solo bisogno di autentica espressione di struttura e funzione. Significa qualcosa di
molto pil profondo. E un’espressione dell’onesta e dell’interna angustia al tempo stesso; la volonta di
sostenere fino all’ultimo la lotta per la fede, che ci € affidata, sul piano piu semplice. Sul piano dove valori,
realta, ordinamenti si presentano in una essenzialita trasparente, delineata con chiari contorni, affrancata da
tutto il superfluo»®2. «Forza nello spirito, limpidezza e interiorita dello spirito, coraggio di osare e forza del
persistere nella disciplina e nell’ordine: sono le forze in cui deve vivere la nostra fede»®3. Questa fede «é
qualcosa di essenzialmente altro da qualsiasi ‘esperienza religiosa’. Cid che da essa nasce, I'esistenza
credente con il suo ordine, & qualcosa di diverso per essenza da qualsivoglia “religione”, tanto che, presa
come caso limite, appare possibile una fede senza esperienza nel senso dell’essere scossi personalmente; la
nuda obbedienza»®. Fede nella rivelazione che «si legittima proprio non per derivazione dai valori
dell’esistenza del mondo. Viene d’altronde e sottopone a critica I'esistenza del mondo»®. Fede che si pone
“di trasverso”®® rispetto ad ogni elemento religioso, non perché ogni gesto umano & decadimento, peccato,
negazione?’, ma perché «in ogni punto dell’esperienza religiosa v’& verita, che viene da Dio, che a Lui si dirige;
ma in ogni punto essa & anche ambivalente»®®,

Non dunque fede disperata che si pone di fronte ad un aut aut incommensurabile, ma nuda obbediente,
nell’epoca della fine dell’immagine del mondo®, al comando rivelante:

«Non fiducia in un ordine razionale del tutto, o in un principio ottimistico di benevolenza, ma in Dio, nella
sua realta e nella sua azione, in Dio, che & all’opera ed agisce (...) Quanto piu crescono le forze anonime, tanto
piu la “vittoria che vince il mondo”, la fede, si attua in una conquista di liberta, nell’accordo della liberta
donata all’'uomo e della liberta creatrice di Dio. E nella fiducia in cio che Dio fa, non soltanto nel suo operare,
ma nel suo fare. E singolare questo presentimento di possibilita divine, in mezzo alla crescente oppressione
del mondo!

Questo incontro di assolutezza e di personalita, di incondizionatezza e di liberta, rendera il credente capace
di resistere, senza luogo e senza rifugio, e di riconoscere la direzione. Lo rendera capace di accedere ad un
rapporto diretto con Dio, attraverso tutte le situazioni della violenza e del pericolo; e di rimanere persona
vivente nella crescente solitudine del mondo futuro, solitudine proprio in mezzo alle masse ed alle
organizzazioni»'®,

92 Ivi, 53-54.
%3 Ivi, 54-55.
% Ivi, 91.
% Ivi, 99.
% Ivi,101.

97 Guardini e consapevole del rischio derivante dalla teologia protestante di considerare la vita religiosa

essenzialmente come caduta, apostasia, nell'intendere «la purezza dell’elemento cristiano di contro al mondo»,
spingendosi fino alla distruttivita (Cf., Fede — Religione — Esperienza, cit., 100-103).

% Ivi, 102.

9 Scrive Heidegger: «La scienza come ricerca si costituisce soltanto se la verita si & trasformata in certezza del
rappresentare (...) Ma la scienza come ricerca € una manifestazione essenziale del Mondo Moderno (...) Immagine del
mondo, in senso essenziale, significa quindi non una raffigurazione del mondo, ma il mondo concepito come immagine
(...) Uessere dell’ente & cercato e rintracciato nell’esser-rappresentato dell’ente (...) & il costituirsi del mondo a immagine
cio che distingue e caratterizza il Mondo Moderno. Per il Medioevo, invece, I'ente & ens creatum, il frutto dell’azione
creatrice personale di Dio inteso come causa prima e suprema. Esser-ente significa allora: appartenere a un certo grado
dell’ordine del creato e corrispondere, come causato, alla causa creatrice (analogia entis). Ma in nessun caso |'essere
dell’ente consiste nel fatto d’esser posto innanzi al'uomo come alcunché di oggettivo, di rientrare nel dominio dei suoi
decreti e dei suoi ordinamenti, sussistendo come tale» (M. Heidegger, Holzwege, Klostermann, Frankfurt am Main 1950,
trad. it. di P. Chiodi, Sentieri interrotti, La Nuova lItalia, Firenze 19973, 82-89).

100 R. Guardini, La fine dell’epoca moderna, cit., 112-113.



