
EBRAISMO/EBRAISMI

Tappe religiose della vita

Anno Accademico 2024-2025

Prof.ssa Elena Lea Bartolini – a scopo esclusivamente didattico



MOMENTI FONDAMENTALI DELL’ESISTENZA EBRAICA

• Sono eventi che segnano l’esistenza di ogni ebreo e il suo senso di appartenenza al 
popolo di Israele per nascita o per conversione

• Questi sono i giorni più solenni della vita di ogni ebreo/a, a prescindere dal grado di 
osservanza

• Sono tutti legati a precise mitzwoth (precetti)

• Spesso vengono definiti come «i quattro giorni della vita» per sottolineare la loro 
particolarità sia a livello religioso che di appartenenza alla Comunità



SUBITO DOPO LA NASCITA



PRECISAZIONE

Non si tratta di «riti di iniziazione» per «diventare» ebrei

Sono momenti rituali per mostrare un’ebraicità già esistente, garantita dall’essere stati 
generati da una madre ebrea

Per i figli di matrimonio misto

• Se la madre è ebrea: i figli sono ebrei

• Se la madre non è ebrea, tali riti possono avvenire in forma diversa o ridotta per poi 
essere riconfermati successivamente (solitamente prima della maturità religiosa). Ogni  
singolo caso viene valutato dal Rabbino/a della Comunità



CIRCONCISIONE
(Brit Milah)

PER I MASCHI

Si pratica l’ottavo giorno dopo la nascita e si attribuisce 
il nome al neonato

• Anche se cade di Sabato (cf. Lv 12,3 e Gen 17,1ss.)

• Si pratica in sicurezza con circoncisori abilitati

• Può essere rimandata in caso di problemi di salute del 
neonato 

• Non si pratica in caso di gravi motivi di salute certificati 

• È obbligatoria anche per gli uomini adulti che si con-
vertono all’ebraismo (con modalità diverse rispetto ai 
neonati)





DONO DELLA 
FIGLIA
(zeved habat o 
simchat bat)

PER LE FEMMINE

Attribuzione del nome e benedizione

• Solitamente durante la preghiera sinagogale del Sabato 
mattina in una delle prime settimane successive alla 
nascita, tenendo conto dello stato di salute della neo-
nata

• La cerimonia può avvenire anche in famiglia, ma deve 
essere comunque un gesto comunitario

• Ci sono tradizioni diverse legate al luogo di provenien-
za  della famiglia o alla corrente di appartenenza





RISCATTO DEL 
PRIMOGENITO
(pidyon haben)

Nell’ebraismo ortodosso

• Al 31° giorno dalla nascita (cf. Es 13,2.12-13), si riscatta 
il primogenito maschio dando un’offerta equivalente a 5 
sheqel d’argento ad un Cohen (Sacerdote) della Comuni-
tà, tale offerta verrà poi destinata ai poveri

• Non si riscattano i primogeniti di discendenza levitica o 
sacerdotale (cf. Nm 8,17-18), e i primogeniti nati da par-
to cesareo

Nell’ebraismo riformato 

• Non è obbligatorio, ma è largamente praticato in quanto 
gesto tradizionale che viene esteso anche alle femmine





INSEGNA LA TRADIZIONE (Mishnah, ‘Avoth V,21)

Cinque anni è l’età per studiare la Torah [scritta]

Dieci anni è l’età per studiare la Mishnah [Torah orale]

Tredici anni è l’età per essere obbligati ad eseguire i precetti

Quindici anni è l’età per studiare il Talmud

Diciotto anni è l’età per la Chuppah [matrimonio]

Vent’anni è l’età per procurarsi da vivere

Trent’anni è l’età della forza 

Quarant’anni è l’età dell’intelligenza 

Cinquant’anni è l’età per dare consiglio 

Sessant’anni è l’età della saggezza 

Settant’anni è l’età della canizie



MATURITÀ RELIGIOSA
Bar/Bat mitzwah



LA CELEBRAZIONE DELLA MATURITÀ RELIGIOSA

• È un rito di passaggio da un’appartenenza garantita dalla famiglia ad una consape-
volezza della propria appartenenza al popolo di Israele 

• Attesta che si è diventati «figlio/figlia del precetto» (Bar/Bath mitzwah)

• Ciò significa che si assume personalmente la responsabilità dell’essere ebreo/a, 
quindi della propria osservanza religiosa e dell’appartenenza alla Comunità

• Dopo la maturità religiosa, e secondo le tradizioni della Comunità di appartenen-
za, si diventa protagonisti/e attivi/e della Liturgia Sinagogale e Famigliare



BAR MITZWAH 
PER I RAGAZZI

Si celebra al tredicesimo anno compiuto

• Richiede una preparazione da parte della famiglia, che 
viene sostenuta e intensificata dalla comunità nell’anno 
precedente al rito ufficiale

• Il ragazzo dimostra di saper leggere il Sefer Torah e di 
saper commentare una parte della sezione prevista per 
quella settimana, inoltre deve essere in grado di guidare 
alcune parti della Preghiera comunitaria e della Liturgia 
famigliare

• La cerimonia è uguale sia nell’ebraismo ortodosso che 
in quello riformato



BAT MITZWAH 
PER LE RAGAZZE
Comunità ortodosse

Si celebra al dodicesimo anno compiuto

• Richiede una preparazione da parte della famiglia, che 
viene sostenuta e intensificata dalla comunità durante 
l’anno precedente al rito ufficiale

• Generalmente la ragazza dimostra di conoscere le 
norme di santità famigliare che competono alla donna 
(es. quelle legate alla trasmissione della vita, ai pre-
cetti alimentari, ai cibi rituali delle Feste) e di saper ge-
stire la Liturgia famigliare 

• In alcune Comunità dimostra di saper leggere pubbli-
camente parti del TaNaK (es. il rotolo di Ester) o parti 
della Liturgia, tendenza oggi in aumento



BAT MITZWAH 
PER LE RAGAZZE
Comunità riformate

Si celebra al tredicesimo anno compiuto

• Richiede una preparazione da parte della famiglia, che 
viene sostenuta e intensificata dalla comunità  durante 
l’anno precedente al rito ufficiale

• La ragazza dimostra di saper leggere il Sefer Torah e di 
saper commentare una parte della sezione prevista per 
quella settimana, inoltre deve essere in grado di gui-
dare alcune parti della Preghiera comunitaria e della 
Liturgia famigliare, e deve conoscere le norme di santi-
tà famigliare che competono alla donna



DAL PUNTO DI VISTA STORICO

• La cerimonia della maturità religiosa per i ragazzi è di antica data: è possibile 
farla risalire al periodo post-esilico, le fonti rabbiniche la attestano a partire 
dalla Mishnah 

• Per quanto riguarda invece le ragazze entra in uso dal 1800 in poi, inizialmente 
in ambito riformato e successivamente anche nell’ebraismo ortodosso



Bar e Bat mitzwah tradizionale: 
diversa cerimonia per ragazzi e 
ragazze



Bar e Bat mitzwah riformato: stessa  
cerimonia per ragazzi e ragazze



MATRIMONIO



PRECETTO DELLA CONSACRAZIONE MATRIMONIALE

In ebraico il matrimonio è chiamato Qiddushin, dalla radice q-d-sh che comprende i 
significati di: «separare, consacrare, santificare»

Attesta quindi la «consacrazione» dell’amore coniugale che santifica tutta la Comunità: 
per questo deve essere un evento pubblico e richiede il minian (la presenza di almeno 10 
adulti della Comunità)

La tradizione insegna che, nella reciprocità del legame coniugale, c’è una «terza» pre-
senza: quella di Dio, e questa è il primo aspetto della fecondità del matrimonio 

È un precetto volto alla piena realizzazione dell’essere umano creato ad immagine di Dio 
come coppia (cf. Gen 1,26-27; 2,18 e 24), che abilita i coniugi ad essere ministri della 
liturgia famigliare



LA FAMIGLIA INFATTI

È un luogo importante di celebrazione: la liturgia famigliare, per molti aspetti, è più 
importante di quella sinagogale, in quanto la sacralità della convivialità famigliare ha lo 
stesso valore dei sacrifici che si offrivano al Tempio; in tale contesto la donna ha un 
ruolo fondamentale collegato ai suoi ritmi biologici che la avvicinano al «sacro» 

È il primo luogo di testimonianza dei valori tradizionali, come attestato nello Shema‘ 
Jisra’el, che invita a ripetere/testimoniare gli insegnamenti divini al Sinai in ogni mo-
mento della vita quotidiana: li ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando sarai seduto in 
casa tua, quando camminerai per via, quando ti coricherai e quando ti alzerai… li 
scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle porte (Dt 6,7 e 9)

Per questo, i primi due brani dello Shema‘ Jisra’el (Dt 6,6-9 e 11,13-21), devono essere 
affissi sugli stipiti delle porte di casa come richiamo costante ai precetti e ai valori tra-
dizionali per tutta la famiglia 



Affissione della mezuzah sugli stipiti delle porte 
di casa recitando le benedizioni previste



Pergamena con i primi due brani dello Shema‘ Jisra’el 
custodita all’interno della mezuzah



Chuppah – «Baldacchino Nuziale»
Rappresenta la «presenza divina» sugli sposi che fa dei due «una carne sola»

Rimanda alla «nube» dell’Esodo, 
segno della «presenza divina» che 
accompagnava il popolo durante il 
cammino nel deserto



«Benedetto sei Tu, o Signore, che santifica il Popolo 
di Israele mediante la Chuppah (cioè mediante la 
consacrazione matrimoniale)»

«Ecco, tu sei consacrata a me con questo anello 
secondo la Torah di Mosè e di Israele»

(dal Rito delle Nozze ebraiche)



Ketubbah – «Patto di nozze»

Attesta la «consacrazione matrimoniale»
Tutela la donna in caso di vedovanza o ripudio/divorzio

È attestata a partire dal periodo post-esilico (IV sec. a. e.v.), 
ma probabilmente ha una tradizione più antica

È fra i documenti più antichi a tutela della donna



La rottura del bicchiere: segno di lutto per la distru-
zione del Tempio e segno della fragilità umana



INOLTRE

Il matrimonio è orientato all’indissolubilità

La «rottura» di un’unione coniugala viene paragonata 
al «pianto» delle pietre dell’altare del Tempio

Tuttavia, la tradizione ha sempre accettato il divorzio  
a causa della fragilità umana

Il divorzio, che implica la «rottura» della Ketubbah, 
deve essere concesso da un Bet Din (Tribunale Rab-
binico), il quale deve prima accertarsi che non ci sia 
nessuna possibilità di riconciliazione



RITO FUNEBRE E SEPOLTURA



IL RITO FUNEBRE E LA SEPOLTURA

Nell’orizzonte della visione unitaria della persona: assieme al corpo giace anche lo 
spirito nell’attesa che Dio ridoni la vita nei «Tempi messianici» e nella prospettiva 
del «mondo Avvenire»: il cimitero si chiama Bet haChajim, «Casa della Vita»

Ci sono anche correnti di pensiero che ipotizzano l’immortalità dell’anima rispetto 
al corpo… (discussioni aperte al riguardo)

Compatibilmente con le leggi locali, il rito funebre e la sepoltura devono svolgersi 
nel più breve tempo possibile dopo il decesso accertato dalle autorità competenti

Tutta la Comunità ha il dovere di visitare e sostenere le persone in lutto nei giorni 
della settimana che segue al decesso



SUBITO DOPO IL DECESSO

• La salma viene lavata, ricoperta da un lenzuolo funebre bianco (può essere anche il 
Tallit, lo scialle da preghiera) e adagiata per terra per tutta la veglia funebre

• Non è rispettoso lasciare la salma scopertura allo sguardo di tutti: il defunto/a deve 
essere ricordato/a come se fosse ancora in vita 

• Si pone una candela accesa vicino al capo come segno della vita che verrà ridonata 
da Dio

• I famigliari assieme alla Comunità preparano il rito di commiato e di sepoltura

N.B.: è possibile la donazione di organi post mortem anche se non tutte le scuole rab-
biniche sono d’accordo



Sala funebre presso il Cimitero per il 
rito funebre di commiato

Non può avvenire in Sinagoga perché 
la salma è fonte di «impurità sacrale», 
in quanto il defunto/a è già in uno sta-
to di «trascendenza», non appartiene 
più alla realtà terrena



La sepoltura deve avvenire solo in terra e deve 
essere perenne (è vietata sia la cremazione che la 
sepoltura non in terra, ad esempio in un loculo)

A chi viene sepolto in diaspora si getta un po’ di 
Terra di Israele nella fossa

Si può esumare solo per traslare la salma in Terra di 
Israele (come è successo per quella di Giuseppe 
morto in Egitto) o per ragioni molto particolari (ad 
esempio per casi legali)



ALTRI PRECETTI E TRADIZIONI DI LUTTO

Segni di povertà per la perdita di un affetto

• Lacerazione del vestito

• Non stare seduti su divani o sedie comode (si usano sgabelli bassi)

• Si coprono gli specchi (lo specchio è un oggetto considerato lussuoso)

• Non si calzano scarpe di cuoio

Astensione

• Dal lavoro e dall’uscire di casa (7 giorni): si possono organizzare preghiere pubbliche 
presso la propria abitazione purché ci siano almeno 10 adulti (minian)

• Dallo studio della Torah 



INOLTRE

• Per un anno i parenti più stretti recitano quotidianamente 
il Qaddish (la Santificazione del Nome divino) nella 
versione per i defunti

• Dopo un anno di lutto si pone la lapide sulla tomba (la 
tradizione rabbinica ritiene che un anno sia l’intervallo 
massimo per l’espiazione di eventuali peccati non ancora 
perdonati da Dio)

• Sulla lapide è vietato porre immagini o fotografie del 
defunto/a. Oltre alle generalità della persona sepolta, si 
possono invece far incidere scritte o simboli religiosi



.ח. ב. צ. נ. ת
Possa la tua nefesh (unità di corpo e spirito) essere legata nel fascio della vita



Le visite al cimitero non devono mai avvenire di 
Sabato e nei giorni festivi, inoltre al cimitero si entra 
con il capo coperto come in Sinagoga

Non si depongono fiori sulle tombe ma dei sassi: la 
simbologia si lega alle antiche sepolture  nel periodo 
nomade ed ha assunto nel tempo significati diversi

Dopo essere stati al cimitero e prima di rientrare in 
casa bisogna lavarsi le mani (il cimitero è un luogo 
di sacralità)



Antico cimitero ebraico del Lido di Venezia



Cimitero ebraico sul Monte degli Ulivi a Gerusalemme


	Diapositiva 1: EBRAISMO/EBRAISMI
	Diapositiva 2: MOMENTI FONDAMENTALI DELL’ESISTENZA EBRAICA
	Diapositiva 3: SUBITO DOPO LA NASCITA
	Diapositiva 4: PRECISAZIONE
	Diapositiva 5: CIRCONCISIONE (Brit Milah) PER I MASCHI
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7: DONO DELLA FIGLIA (zeved habat o simchat bat) PER LE FEMMINE
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9: RISCATTO DEL PRIMOGENITO (pidyon haben)
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12: MATURITÀ RELIGIOSA Bar/Bat mitzwah
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14:  BAR MITZWAH PER I RAGAZZI
	Diapositiva 15:  BAT MITZWAH PER LE RAGAZZE Comunità ortodosse
	Diapositiva 16:  BAT MITZWAH PER LE RAGAZZE Comunità riformate
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20: MATRIMONIO
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24
	Diapositiva 25
	Diapositiva 26
	Diapositiva 27
	Diapositiva 28
	Diapositiva 29: INOLTRE
	Diapositiva 30: RITO FUNEBRE E SEPOLTURA
	Diapositiva 31: IL RITO FUNEBRE E LA SEPOLTURA
	Diapositiva 32: SUBITO DOPO IL DECESSO
	Diapositiva 33
	Diapositiva 34
	Diapositiva 35
	Diapositiva 36: INOLTRE
	Diapositiva 37
	Diapositiva 38
	Diapositiva 39
	Diapositiva 40

