
LAICITÀ DELLO STATO E LIBERTÀ RELIGIOSA: QUALE RAPPORTO?

ISSR 26 marzo 2025
Dott. ‘Abd al-Sabur Turrini

Le



Laicità e religioni

2

Laicità dello Stato verso le religioni

• Libertà di religione

• Accettazione del pluralismo religioso

Religioni verso la laicità dello Stato

• Il principio religioso di rispetto della laicità

• Il rispetto della religione alle Leggi e alla Costituzione



Laicità /Laicismo

• Laico / Stato laico - Stato non confessionale
• Laico / Stato laico - indifferente alle scelte individuali religiose
• Laico / Stato laico – rifiuto di ispirare l’azione politica ad una specifica confessione religiosa
• Laico / Stato laico – accentante del pluralismo religioso

• Laicismo / laicismo di Stato – ideologia, o ideologia di stato (Francia)
• Laicismo / laicismo di Stato – rifiuto della dimensione religiosa
• Laicismo / laicismo di Stato – esclusione dell’aspetto religioso dal dibattito intellettuale o dalla 

partecipazione politica
• Laicismo / laicismo di Stato – caricatura della laicità



Modello assimilazionista

«Il modello assimilazionista è un procedimento per cui il migrante deve acquisire i comportamenti, le
mentalità e la lingua del Paese d’accoglienza e nel quale si agevola il conseguimento della cittadinanza,
tipo il sistema francese. Mira ad una completa assimilazione degli immigrati, in quanto favorisce
l’eventuale emancipazione dei singoli dell’originario gruppo culturale in vista di una loro
immedesimazione nella comunità nazionale, e sancisce l’irrilevanza di ogni loro – diversità – in ambito
giuridico; sul piano oggettivo mira a preservare, nonostante i sempre più intesi flussi immigratori,
l’omogeneità culturale dello Stato nel suo insieme.»

«Perciò, il Paese d’arrivo ha il compito di predisporre le basi che facilitino l’integrazione dei migranti
attraverso l’immersione totale nella cultura, nella lingua e nella mentalità in cambio di tempi ridotti e
agevolati per l’ottenimento della cittadinanza; se questo è il suo punto positivo, quello negativo
concerne nella repressione dell’identità culturale di provenienza limitando l’individuo e suscitando in lui
un processo di sradicamento tale da produrre una sorta di “annullamento” in assenza di un vero e
proprio tentativo di mediazione culturale»



Modello multiculturale

«Di stampo sostanzialmente opposto è il modello multiculturale il multiculturalismo è inteso come
progetto politico di ampio respiro che ha lo scopo di tutelare e valorizzare le differenze culturali o
religiose.
E’ finalizzato a garantire le diversità tra popolazioni con credo, cultura, mentalità differenti all’interno di
una medesima comunità ed vorrebbe tutelare un armonia razziale e ad un trattamento paritetico delle
minoranze».

«Questo modello, differente dal modello assimilazionista, trasforma i migranti in concittadini di uno
Stato, deve adottare delle politiche tali da garantire il pieno rispetto delle libertà e dei diritti sia dei
coabitanti che dei migranti in nome del benessere della comunità nella diversità».

Viene definito il modello anglosassone.

Il multiculturalismo ha in sé il pericolo del costituirsi una serie di civiltà parallele che non comunicano e
che adottano paradigmi distanti generando poi razzismo o ghettizzazioni.



Citazioni coraniche

«Se il tuo Signore volesse, tutti coloro che sono sulla terra crederebbero. Sta a te costringerli ad essere 
credenti?» Corano, X, 99;
Colloquio tra il Profeta Yunus (Giona) e Dio

«Non c’è costrizione nella Religione: la rettitudine si è ben distinta dal traviamento». Corano II, 256

Nessuno può essere obbligato a seguire una religione e nessuno può essere impedito dal praticarla. Il
tafsir di questo versetto sottolinea il concetto di libertà religiosa delle genti del Libro.

«Non sei tu che guidi coloro che ami: è Allah Che guida chi vuole Lui. Egli ben conosce coloro che sono 
ben guidati». Corano, XXVIII, 56

Il versetto si riferisce ad Abû Talib, zio paterno dell’Inviato di Allah e padre di Ali (che sposò Fatima, figlia
di Muhammad e che sarà il quarto califfo). Il Profeta sperò sempre nella sua conversione e prima di
morire Abū Talīb riconobbe la natura profetica del nipote ma non entrò nell’islam. Temeva che la gente
potesse scambiare per paura della morte la sua conversione.



Finalità intrinseche ed essenziali della shari’a

• La religione (Ad-dīn)
• La persona, l'anima (An-nafs)
• La ragione (Al-'Aql)
• La discendenza (An-Nasl)
• I beni (Al-Māl)



Generale / elaborazione specifica

La parola shari’a ha dunque un significato molto più vasto di

legge, infatti, la vera e propria scienza giuridica, o giurisprudenza

islamica, è il fiqh, che significa conoscenza, o meglio lo sforzo

conoscitivo per desumere la legge nelle sue applicazioni.

Eterno e immutabile / temporale e dinamico

La shari’a consiste nella Via rivelata, ed è eterna ed immutabile.

Il fiqh, invece, dipendendo dallo sforzo di comprensione umano, è

dinamico, richiede un’interpretazione del contesto spazio

temporale in cui gli uomini vivono e necessita di essere

contestualizzato e attualizzato.



Shari’a e fiqh

Tariq al-Bishri (m. 2021): «la shari’a è costituita dalle norme che l’Altissimo ha trasmesso ai suoi
servitori; le fonti sono il Corano e la Sunna, esse sono di origine divina e immutabili. Quanto al fiqh, esso
è la conoscenza di queste norme che si rapportano alle creature umane perciò è indispensabile che il
fiqh si adatti alle esigenze del tempo, ai bisogni umani, tutto restando nel quadro della religione»



Il Corano non è un codice di diritto, e i versetti inerenti a
questioni giuridiche, sono solo 250 su 6236 e comprendono:

• Norme relative alla libertà e alla schiavitù
• Matrimonio, separazione e successione
• Diritto penale
• Norme commerciali e finanziarie
• Pagamento dei tributi
• Altro



Hadith sullo sforzo di interpretazione

Il Profeta Muhammad inviò uno dei suoi compagni, Mu’adh ibn Jabal, nello Yemen, come giudice. Prima
della sua partenza gli chiese:

«Come giudicherai le controversie che ti saranno sottoposte?» «Secondo la parola di Allah» rispose
Mu’adh.
«E se non troverai alcuna soluzione nella parola di Allah?» «Allora secondo la sunna dell’Inviato di Allah»
«E se non troverai alcuna soluzione né nella Parola, né nella sunna dell’Inviato di Allah?»
«Allora deciderò secondo la mia opinione (ra’y)



Gli ostacoli tra islam e laicità

Problemi

• Islamismo radicale come degenerazione della religione islamica;
• Reinterpretazione in chiave politica dell’islam;
• Islamismo, lotta di potere tra élite che detengono il potere e coloro che tentano di cacciarli;
• Islamismo, come partito politico che affronta problemi di indipendenza, giustizia sociale e sviluppo;
• Islamismo come veicolo dei sentimenti di rivolta e di speranze delle masse popolari deluse dalle 

politiche e dalle condotte dei regimi di potere; 
• Politicizzazione del sacro;
• Sacralizzazione del politico;



Fondamentalismo e islamizzazione

• La corrente islamista sbarra la strada all’islam ortodosso, alle correnti riformiste, alle prospettive
filodemocratiche, o alla necessità di adattare l’islam al qui ed ora, pur nel rispetto della sua identità;

• La corrente islamista si è votata ad un progetto politico globale, con la velleità di sottomettere tutte
le istituzioni sociali alla volontà ideologica radicale;

• Implicando, l’islamizzazione dello Stato, del diritto, dell’economia e della cultura
• La corrente islamista parte da un assunto salafita: «Ciò che erra buono per il primo islam sarà buono

per l’ultimo»
• La corrente islamista parte da un assunto ideologico: «L’utopia retroattiva di immaginare come fosse

l’islam delle origini»



Le origini del fondamentalismo: l’islam delle scaturigini

• XVIII secolo, movimento wahabita, Arabia, Muhammad Abd al-Wahab (m. 1792)
• Abd al-Wahab si ispirò alle posizioni di Ibn Taimiyya, XIV secolo, (m. 1328)  pensatore siriano, 

integralista ante litteram, teorico del jihad, per unirsi poi con la spada di Muḥammad ibn Saʿūd (m. 
1765)

• 1928 Hasan al-Banna, Egitto, fondatore dei Fratelli Musulmani, si ispira sempre ad Ibn Taimiyya
• «Islam è fede e culto, patria e nazionalità, religione e Stato, spiritualità ed azione, Libro e spada» (H. al-

Banna, V Congresso dei Fratelli Musulmani.)

• Sayyid Qutb (m. 1966): «Se è vero che l’islam vieta l’imposizione delle fede con la forza, è altrettanto 
vero che esso è teso a distruggere quelle stesse forze politiche e materiali che si frappongono fra 
esso e gli uomini» S. Qutb, Pietre miliari. «Ripudio di ogni forma democratica e disprezzo della ragione»



Islam politico rivoluzionario

• 1979 Khomeyni, Iran, rivoluzione, Repubblica islamica dell’Iran

• Rivoluzione marxista/democratica – Teocrazia
• «La Repubblica islamica è un sistema basato sulla fede nel Dio unico cui competono la sovranità e 

l’attività normativa e di fronte alla cui Legge è necessario adeguarsi in maniera totale» Art. 2 della 

Costituzione repubblicana dell’Iran.

• Fortemente antidemocratica, apparentemente laica, costituzionalmente fondamentalista



L’islam diverso da «politica»

Secondo la visione ortodossa o più comune dell’islam, questo non può essere confuso con la politica o
con lo Stato.

«Separare la sfera politica da quello politico statale»

Said al-Ashmawi: «Restringere la religione alla politica, equivale a confinarla a un campo molto stretto
(parziale, tribale, limitata allo spazio e al tempo). Fare politica in nome della religione. Vuol dire
trasformare quest’ultima in guerre interminabili, in divisioni partigiane senza fine», Said al-Ashmawi,

L’islamism contre l’islam, Paris, La decouverte, 1991.



Islam e laicità

L’islam è una rivelazione, una religione nel solco del Monoteismo abramico
Le sue finalità sono principalmente religiose, spirituali ed hanno come oggetto Allah e la sua conoscenza

«Dio voleva che l’islam fosse una religione, ma gli uomini ne hanno fatto una politica». Muhammad Said al-

Ashmawi (m. 2013).

«L’islam è laico di per se stesso, poiché nega ogni potere religioso che attribuisca agli uomini l’autorità 
che spetta a Dio e ai Suoi Inviati» M. Ammara, Islam e potere religioso, Il Cairo 1979

Mahmud Taha, (m. 1985) filosofo sudanese, ha sempre contestato la pretesa degli islamisti di applicare
la shari’a, in forma letterale e minuziosa al contesto del XX secolo, nella totale differenza di tempo,
spazio e comunità rispetto al mondo del VII secolo. Taha auspicava la capacità della legge religiosa di
evolversi e di integrare le forze vitali delle comunità.



Dice Allal al Fasi, teorico e politico marocchino morto nel 1974: «La comunità islamica è come ogni altra
soggetta alla legge dell’evoluzione, poiché quanto si fa in un’epoca non può valere per l’epoca
successiva: rinnovare infatti non significa sempre ripristinare, ma anche cambiare, benché tale
mutamento non possa mai essere inteso come distacco dai punti fermi di base irrinunciabili. Le parole
del Profeta annunciano che, all’inizio di ogni secolo, Iddio invierà qualcuno a rinnovare la religione di
questa comunità». Allal al Fasi, Autocritica, Tetuan, 1966.

Il vero risveglio o il vero rinnovamento non è lo sprofondare, come vorrebbero gli integralisti, nell’abisso
dei una concezione a-storica, ma la separazione tra politica e religione nel rinnovamento e la
modernizzazione assimilando in profondità il passato, il presente, l’avvenire, le leggi della storia e la
logica della storia. Conclude al Fasi: «E’ nostro dovere seguire la via dell’autentico islam, sforzandoci di
trasformare la nostra situazione ispirandoci alla nostra tradizione e a quella degli altri». Allal al-Fasi, Op, cit.



La religione islamica è libera da qualsiasi forma di condizionamento politico, economico o 
moralistico

Mustapha Cherif, docente all’Università di Algeri e autore di Islam e choix de société: «la religione
islamica non è legata a un tipo particolare di organizzazione sociale, a un tipo di sviluppo
economico, o ad una morale… L’islam non ha l’esclusività o l’integralità della verità che sfuggirà
sempre a coloro che sono convinti di esserne gli unici detentori. L’islam è una teologia, un codice di
vita; fargli dire altra cosa è abusare della rivelazione». In op. cit. pag. 58.



Alì Abd al Raziq

Alì Abd al Raziq (1888-1966) giurista e shaykh dell’Università coranica di al-Azhar scrive nel 1925 un
fondamentale libro sull’argomento della separazione tra religione e potere politico;
• Il libro è intitolato «Islam e fondamenti del governo» (al-Islām wa uṣūl al-ḥukm);
«Tutti gli articoli di fede e le regole di comportamento introdotti dalla religione islamica, comprese le
regole di moralità pubblica e il sistema di sanzioni, formano in realtà una legislazione d’ordine
puramente religioso, volta verso Dio e verso la ricerca della salvezza nell’aldilà…poiché questa
legislazione è stata rivelata da Dio col solo scopo di assicurare la salvezza dell’umanità e non per
preservare gli interessi e gli obiettivi temporali»

Perfino il Profeta ha rifiutato di darsi un diritto di decisione o d’intervento nelle vicende degli uomini del
suo tempo: «Voi siete meglio istruiti di me nei vostri affari temporali»

Ma soprattutto riporta Alì Abd al Raziq: «Il califfato non figura affatto tra le azioni predicate dalla
religione, così come la magistratura e qualsiasi altra funzione governativa o statale. Questi non sono
altro che atti puramente politici, per i quali i la religione non ha alcun interesse. La religione li ha lasciati
agli uomini, perché essi agiscano in materia conformemente alle leggi della ragione, alle esigenze delle
nazioni e alle regole della politica».

Alì Abd al Raziq contestò le teorie radicali miranti all’istituzione dello Stato islamico e del rispettivo
sistema politico. «Durante la sua vita il Profeta non ha mai fatto allusione a qualche cosa che si potrebbe
chiamare uno Stato islamico. Tanté che egli è morto senza avere designato un successore»



Dialogo religioso

• Identità religiosa (diversa da identità culturale, 
etnica, politica)

• Esclusivismo

• Proselitismo

• Inclusivismo

• Tolleranza

• Sincretismo

• Riconoscimento reciproco

Immagine: Papa Francesco e il Grande Imam di al-Azhar, 
Ahmad al-Tayyeb (Documento sulla fratellanza umana)



Libertà religiosa

«La ikraha fi-l-din»: Non è c’è coercizione nella fede. Corano, II, 256

Implicazioni

• riconoscimento delle altre religioni

• gestione del pluralismo

• promozione delle partecipazione di tutti al bene comune e alla difesa dello spazio comune da
eventuali aggressioni esterne (dalla Carta di Medina)

22



La via di mezzo

23

Wasatiyya, deriva dal termine «wasat» che 
significa medio giusto, moderato.
«Così, abbiamo fatto di voi 
una ummah (Comunità) giustamente equilibrata 
(wasatan). Corano, II, 143.


	Diapositiva 1
	Diapositiva 2: Laicità e religioni
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21: Dialogo religioso 
	Diapositiva 22: Libertà religiosa
	Diapositiva 23: La via di mezzo

