
1 

 

“QUALE MESSIA?” 

L’attesa messianica nel Primo Testamento e nel giudaismo 

 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

 

 
[Trascrizione delle lezioni rivedute dalla Docente e pubblicate in: AA. VV., Scuola della Parola – Diocesi di 

Bergamo – Vangeli canonici e vangeli segreti: origine e compimento della storia di Gesù. Il messianismo, Semi-

nario Vescovile di Bergamo/Litostampa Istituto Grafico, Bergamo 2007, pp. 235-285] 

 

 

Prima lezione 

 

Il tema che stiamo per affrontare ci porta a mettere al centro della nostra riflessione una prospettiva 

che, dal punto di vista delle Scritture ebraiche e delle Scritture cristiane lette all‟interno delle due ri-

spettive tradizioni, ha un approccio un po‟ diverso. 

Uno dei problemi pratici di metodo più grossi da dover affrontare è il fatto che i testi del Primo Testa-

mento, così come si sono fissati, sono comuni ad ebrei e cristiani, ma vengono letti dagli ebrei e dai cri-

stiani secondo chiavi di lettura differenti. 

Avrei fatto una scelta di questo tipo: dal momento che dobbiamo affrontare la categoria di „messia‟ a 

partire dal Primo Testamento e nella letteratura rabbinica, vorrei presentarvi in che maniera la tradizio-

ne ebraica, già nei testi biblici, la individua, proprio perché suppongo che dal punto di vista cristiano la 

conoscenza sia invece più generalizzata. Ma soprattutto vorrei partire da una brevissima premessa che 

ci ricolloca un attimo nell‟orizzonte e soprattutto nel significato dell‟accostare il Primo Testamento og-

gi, in relazione anche alla prospettiva ebraica e non solo cristiana, proprio perché questa categoria avrà 

poi a che fare con la rilettura cristiana di Gesù come Messia secondo una logica che – come vedremo 

soprattutto nel terzo incontro – andrà per una direzione molto diversa da quella che è stata l‟originaria 

matrice ebraica.  

Stasera ci soffermeremo maggiormente sui testi biblici primotestamentari, mentre la volta prossima 

cominceremo ad entrare in merito alle fonti rabbiniche, che completeremo nel terzo incontro facendo 

anche dei confronti con quelle che potrebbero essere individuate come differenze, ma anche come pro-

spettive messianiche di dialogo.  

 

 

LEGGERE LE SCRITTURE: LA PROSPETTIVA EBRAICA E QUELLA CRISTIANA 

 

Richiamo all‟attenzione di tutti che cosa significa per un cristiano riscoprire non solo la prospettiva di 

lettura ebraica, ma la tradizione ebraica stessa. Significa essere cosciente di un fatto tra l‟altro ben de-

scritto nell‟ultimo documento della Pontificia Commissione Biblica, Il popolo ebraico e le sue Sacre 

Scritture nella Bibbia cristiana (Libreria Ed. Vaticana 2001). Come sottolinea la Commissione, questo 

approccio deve consapevolizzare il cristiano sul fatto che l‟unica rivelazione può essere approcciata da 

punti di vista diversi, con la coscienza che il modo di darsi della verità nella storia richiede il confronto, 

il dialogo. Perciò se da una parte è lecito ed è giusto che il cristiano legga tutto il canone biblico in rife-

rimento all‟evento Cristo – così come la comprensione cristiana l‟ha fissato –, d‟altro canto la prospet-

tiva laica, se pur diversa, offre comunque al cristiano degli elementi importanti per cogliere alcune 

sfumature della rivelazione che altrimenti non sarebbero percepibili. Vorrei, a partire da questa sera, 

collocarmi su queste, con la consapevolezza che riconoscere l‟universalismo del messaggio cristiano 

oggi, alla luce del cammino esegetico fatto nel dialogo dal  Concilio Vaticano II in poi, significa rico-



2 

 

noscere che tale universalismo non può prescindere dall‟ebraicità di Gesù. L‟universalismo del mes-

saggio cristiano, centrato tra l‟altro sulla categoria messianica, trova la sua ragion d‟essere proprio per-

ché affonda le radici nell‟ebraicità di Gesù e in una cultura dove l‟universale passa sempre attraverso 

un particolare.  

Ora, siccome il magistero postconciliare ci ha insegnato che “Gesù è ebreo e lo sarà per sempre” (lo ri-

badiscono i Sussidi del 1985 per la corretta applicazione di Nostra aetate n.4) e la sua ebraicità non è 

un accidente, ma è una delle chiavi di lettura del suo messaggio, dobbiamo ritornare a quella, tenendo 

presente che è stato proprio nell‟orizzonte del cammino di dialogo – iniziato fra le chiese e gli ebrei uf-

ficialmente nel 1947 a Seelisberg, dopo la Shoah nazista – che non solo i cristiani hanno riscoperto Ge-

sù ebreo, e quindi hanno riletto il messianismo cristiano in un‟altra prospettiva, ma gli stessi ebrei o 

molti di loro hanno cominciato a leggere le Scritture cristiane – e in particolare i vangeli – con uno spi-

rito diverso. 

Che cosa ne è emerso? Tutto ciò che finora era stato ricercato e individuato come originalità e diversità 

del cristianesimo rispetto all‟ebraismo, cercando di individuarlo soprattutto nel messaggio di Gesù e nel 

suo insegnamento, ha invece fornito le chiavi di lettura che hanno permesso di vedere che forse, molto 

probabilmente, la vera novità non è la sua predicazione, ma la sua persona. Gli ebrei che finora si sono 

accostati con onestà alle Scritture cristiane – che tra l‟altro all‟Università ebraica di Gerusalemme sono 

catalogate come letteratura giudaica – non hanno trovato nulla in contrasto con gli insegnamenti rabbi-

nici. Ciò che fa la differenza è la fede cristiana in Gesù come Dio incarnato, morto e risorto. 

Vi sto in qualche modo anticipando già qualcosa degli obiettivi finali, nel senso che quel tipo di mes-

sianismo cristiano a cui siamo abituati risponde alla novità che si compie nella persona di Gesù, più che 

nel suo messaggio. Il suo messaggio è, di fatto, il compimento e la conferma delle Scritture anticote-

stamentarie. D‟altra parte, come vedremo, Gesù di fatto non è il Messia atteso dalla tradizione ebraica. 

Vorrei che questo fosse subito chiaro per tutti; non vorrei deludere le aspettative di qualcuno, ma il mio 

obiettivo è proprio quello di mostrarvi perché Gesù non può essere il Messia testimoniato nelle Scrittu-

re ebraiche, perlomeno non nella prospettiva del giudaismo tradizionale. Del resto il messaggio e la 

persona di Gesù si collocano in un contesto giudaico che oggi definiamo „medio‟, caratteristico proprio 

per i suoi fermenti religiosi particolarmente vivaci, sia dal punto di vista dialettico che dell‟originalità. 

Un elemento che non dovremo mai perdere di vista, proprio perché vogliamo collocarci a questo punto 

non solo nelle Scritture anticotestamentarie, ma sul versante ebraico, è che mentre dal punto di vista 

cristiano la categoria di „messia‟ è fondamentale (non ci sarebbe cristianesimo senza la categoria mes-

sianica), nell‟ebraismo non è così. E anche su questo non vorrei deludere i più.  

Tra poco individueremo alcuni passi importanti delle Scritture ebraiche, ma non sono quelli fondamen-

tali per la coscienza ebraica. Quindi nella coscienza ebraica quella del messia non è un‟idea centrale, 

poiché centrali sono la Torah, la rivelazione sinaitica che in senso ampio comprende anche tutto il suo 

commento, la realtà di popolo e il rapporto con la terra promessa. La fede nelle attese messianiche ma-

tura gradualmente, e in certi momenti costituisce anche un elemento forte, ma non è un elemento costi-

tutivo della fede ebraica, anche se è qualcosa che interagisce con il rapporto fra la Torah, il popolo e il 

rapporto con la terra d‟Israele. Non è quindi fondamentale; tant‟è vero che l‟ebraismo non legge la pro-

fezia prevalentemente in chiave messianica come invece fa il cristianesimo, ma la legge come momen-

to di esplicitazione della Torah, della rivelazione sinaitica in rapporto ai contesti storici mutati. 

Ultimo elemento fondamentale di premessa è che nella coscienza ebraica ciò che si può definire „mes-

sia‟ e „tempi messianici‟, cioè „storia realizzata‟, sono due realtà non necessariamente correlate. C‟è 

una coscienza di „messia‟ non necessariamente riferita ai tempi messianici, al compimento, che invece 

costituiscono la vera fede messianica ebraica.  

Capite quindi che siamo già in un orizzonte di pensiero e di fede che non è sovrapponibile a quello cri-

stiano o perlomeno a quello che il cristianesimo ha fissato all‟interno di tutta la sua tradizione dopo il II 

secolo.  

 



3 

 

QUATTRO CATEGORIE DI UNZIONE: SACERDOTALE, REGALE, PROFETICA E METAFORICA 

 

Premesso questo, andiamo ai testi partendo dal termine „messia‟ (mashiach), proprio perché esso ha il 

suo retroterra semitico che ci fa capire nel Primo Testamento verso quale orizzonte si dirige. Viene dal-

la radice ebraica (m-sh-ch che significa „ungere‟, e „ungere‟ ha a che fare con la consacrazione, che è 

sempre segno di una particolare vocazione. „Messia‟, è un passivo, per cui il verbo ungere è in senso di 

„unto, consacrato‟. Poi, attraverso il passaggio in greco, verrà riproposto nelle lingue latine come mes-

sia. 

Perciò „messia‟, dal punto di vista primotestamentario sta per „unto, consacrato‟. Ricorre, tra l‟altro – 

tanto per dirvi quanto poco compaia, rispetto ad altri termini – soltanto 38 volte nel canone ebraico del-

le Scritture. È davvero una presenza molto bassa, se considerate che il termine Torah, per esempio, ri-

corre molto di più; ma la stessa radice z-k-r, „ricordare‟ (da cui il termine  derivato zikkaron, il „memo-

riale‟; e per eccellenza lo zikkarn pasquale) ha una ricorrenza di 288 volte nel testo massoretico. La dif-

ferenza, a livello quantitativo, suggerisce che non si tratta quindi di un concetto indispensabile, pur es-

sendo importante. Se poi andiamo a vedere quelle 38 ricorrenze, ci accorgiamo di una grandissima va-

rietà di applicazioni. Questo termine, più che definire qualcuno, definisce la sua funzione, la sua voca-

zione, e soprattutto la sua rilettura in chiave personale, il messia, è molto tardiva: dovremo aspettare 

dopo l‟esilio, e comparirà per la prima volta nei testi extra-biblici. 

Andiamo allora a vedere dove troviamo queste ricorrenze, che svelano l‟uso soprattutto funzionale. Per 

praticità le ho ricondotte a quattro possibili categorie. È chiaro che leggendo i testi si possono fare an-

che classificazioni diverse. 

Fondamentalmente una delle ricorrenze tipiche è quella dell‟unzione sacerdotale. Non si parla comun-

que mai di „messia‟, ma di „sacerdote-unto‟, consacrato per una funzione; praticamente il termine è un 

aggettivo e definisce la funzione. Per farvi un esempio, si trovano diverse ricorrenze nel libro del Levi-

tico in relazione al culto sacrificale, dove si spiega che cosa deve fare il „sacerdote-unto‟, consacrato, 

qualora abbia peccato o debba compiere qualcosa a favore del popolo. In Lv 4,3.15.16 ci sono ricorren-

ze interessanti del termine, ma mashiach è sempre un aggettivo che qualifica il sacerdote. 

Lo stesso, se andiamo nel libro di Daniele, al cap. 9, sentiamo nominare un māšî
a
ḥ soppresso, un con-

sacrato – talvolta sembra un principe, altre volte è chiaro che si tratta del sacerdote del Tempio – che 

viene massacrato dalle truppe di Antioco IV Epifane, il quale vuole imporre l‟ellenizzazione forzata e 

quindi attacca il culto del Tempio.  

Un‟altra unzione definita dall‟aggettivo mashiach è quella attuata nei confronti dei re. Si tratta 

dell‟unzione regale, tuttavia il re non è „il messia‟, ma è semplicemente „unto‟. Non siamo assoluta-

mente, come nei casi precedenti, in una situazione di lettura personalizzata dell‟unzione.  

Allora troviamo espressioni soprattutto nel Primo e nel Secondo libro di Samuele, chiaramente in rela-

zione al re Davide, ma non solo, perché anche Saul viene unto e viene definito mashiach, come Salo-

mone e qualsiasi re d‟Israele. Qui permettetemi un riferimento extra-biblico: l‟atto di ungere un re per 

sottolinearne la funzione regale non è una caratteristica solo del popolo d‟Israele, poiché troviamo lo 

stesso gesto nell‟antico Egitto e in diversi luoghi del Vicino Oriente. Era una pratica usuale del tempo; 

semmai la differenza è il significato con cui il popolo d‟Israele la vive, perché si tratta di un‟unzione 

che viene direttamente da Dio, e non certo da un‟autorità popolare. Caso mai è mediata dal profeta o da 

una persona autorevole, ma è il segno di una predilezione divina nei confronti, in questo caso, di una 

dinastia, è un attributo che Dio dà al re d‟Israele. Troviamo, ad esempio, nel Primo libro di Samuele 

questo aggettivo mashiach riferito appunto a Davide e a tutta la sua dinastia. Così anche nel Secondo 

libro di Samuele, al cap. 22,51 si sottolinea che Dio concede grazia al suo unto. È una caratteristica che 

Dio conferisce  e in nome della quale concede grazia. Non si dice mai ha-mmashiacḥ (articolo + termi-

ne), il messia, il consacrato.  

C‟è poi una terza categoria interessante, ed è quella dell‟unzione profetica. Anche in questo caso si trat-

ta della sottolineatura di un ministero che, tra l‟altro, colloca chi è investito dal medesimo in un partico-



4 

 

lare rapporto con Dio, in una funzione però che si esplicita proprio in riferimento al popolo e spesso 

anche al re. Perciò il profeta non avrà nessun ritegno, nessun timore, a riprendere il mashiach regale 

qualora non sia in linea con gli insegnamenti divini. Pensiamo alla profezia di Natan che, con molta de-

terminazione, spiega a Davide perché non potrà costruire il Tempio. Anche Davide è mashiach, però 

Natan gli svelerà qual è il vero piano di Dio. Siamo di fronte a due māšî
a
ḥ che nel momento della pro-

fezia non sono esattamente sullo stesso piano. Tuttavia è una caratteristica di entrambi. 

Vorrei riproporvi come il termine compaia al primo versetto di Is 61, dove il profeta – in quello che 

non è il primo racconto di vocazione (sapete che spesso i racconti di vocazione ritornano) – manifesta 

le sue credenziali in quanto appunto profeta di Dio. Isaia dice che la ruacḥ, cioè lo Spirito del Signore, 

lo ha consacrato con l‟unzione. Qui lo troviamo in un‟altra forma, ma il significato è lo stesso. Lette-

ralmente il testo ebraico dice: «Perché il Signore ha unto me». Spesso si traduce questo perfetto con 

«mi ha consacrato con l‟unzione» per sottolineare che si tratta di un‟unzione di consacrazione. 

In queste tre categorie siamo sempre all‟interno di appartenenti al popolo d‟Israele che diventano og-

getto di unzione da parte di Dio o in suo nome. 

C‟è però un altro caso interessante, in cui possiamo parlare di unzione metaforica, perché in realtà è co-

sì, ed è il caso del re Ciro, definito anche lui mashiach di JHWH in Is 45,1. Però egli ne è inconsapevo-

le, poiché lo stesso Isaia svela che il re viene unto dal Signore a motivo delle sue decisioni a favore del 

riscatto del popolo d‟Israele in relazione all‟esilio. Allora qui abbiamo già un elemento nuovo: Dio può 

„ungere‟, cioè destinare ad un compito particolare (per il suo popolo, in questo caso) qualcuno che può 

essere anche inconsapevole di tale unzione. Ma dato che tutto dipende da Dio, anche questo rientra nel 

suo progetto di salvezza. Quindi Ciro è re inconsapevolmente mashiach di Dio nei confronti del popolo 

d‟Israele. Quindi, giustamente, gli esegeti sottolineano che questa è un‟unzione di  tipo più metaforico, 

perché non c‟è la consapevolezza da parte del soggetto.  

In ogni caso, ciò che possiamo a questo punto tranquillamente sottolineare è che se andiamo ad analiz-

zare caso per caso, l‟articolo davanti a questi aggettivi non lo troviamo mai.. Possiamo perciò attestare 

che nel periodo d‟insediamento nella terra promessa, il periodo dei giudici, dei re e dei profeti, l‟idea di 

messia rimane comunque un attributo divino strettamente legato alla vocazione del re o del profeta.  

 

 

IL POST-ESILIO E LE ATTESE DI UN MESSIANISMO INDIVIDUALE  

 

Prospettive messianiche in Zaccaria e Aggeo?  

Di fatto anche i profeti postesilici, come Zaccaria e Aggeo, non riescono ad usare questo termine in 

chiave personalizzata. Pur vivendo in un periodo in cui a livello extra-biblico l‟idea del messia in senso 

personale comincia ad emergere, nella predicazione – e in particolare in quella di Zaccaria e di Aggeo – 

questo non si riesce a notare, neppure in riferimento a Zorobabele, l‟ultimo discendente di Davide che 

potrà in qualche modo garantire la dinastia degli „unti‟. Non si riesce a pensare a Zorobabele né come 

autore, né come agente di una nuova era in quanto „messia‟, ma lo si considera come il consacrato da 

Dio. Lo si nota soprattutto in Zc 4,14, dove si ritiene importante presentarlo assieme ad un altro „unto‟, 

e questa figura sarà Giosuè, il sommo sacerdote del tempo, che dovrà stargli accanto. Quindi nemmeno 

in questo caso emerge una visione personalistica. 

Dove si può incominciare ad individuare, se non la visione personalistica, almeno le sue radici? Sicu-

ramente in relazione alla stirpe di Davide, tenendo presente che gli elementi che adesso sto per dirvi 

verranno riletti in chiave personalistica, però molto più tardi. Sono tuttavia gli antefatti dell‟idea di „un-

to‟ anche in chiave personale. Fino a questo momento l‟idea di „unzione‟ garantisce una dinastia; è 

quello che più tardi verrà definito il „messianismo regale‟, ma non perché il re è il messia, bensì perché 

il re è consacrato. A tale proposito troviamo in 2Sam 7,12 una definizione particolare. Siamo sempre 

nella famosa profezia di Natan, il quale ha appena detto a Davide che non potrà costruire il tempio e 

che questo verrà edificato da qualcun altro. Noi sappiamo che costui sarà Salomone, ma la profezia si 



5 

 

conclude con una rassicurazione di Natan che parla a nome di Dio: «La tua casa e il tuo regno saranno 

saldi per sempre davanti a me, e il tuo trono sarà reso stabile sempre».  

Il che significa: la tua casa, Davide, attraverso i tuoi discendenti. Con „casa‟, bajit/bet in ebraico, dal 

punto di vista biblico si indica sempre in casi come questo il casato, la discendenza, ed è quello che po-

tremmo definire il cognome che si tramanda di generazione in generazione. Davide è mashiach, unto di 

Dio, ma sarà Dio a rendere stabile la sua casa e la sua discendenza. La sua unzione sarà il segno di una 

stabilità che è voluta da Dio e che si manterrà nel tempo. 

A questo punto, allora, l‟aggettivo mashiach ci sta indicando una prospettiva che riguarda la solidità di 

una successione garantita da Dio stesso. In questa stabilità di successione si collocano anche i cosiddet-

ti „salmi regali‟, i quali utilizzano due termini: „unto del Signore‟, „figlio di Dio‟. Anche quest‟ultimo 

titolo rimanda a quelle pratiche di investitura regale molto note nel Vicino Oriente Antico, che sottoli-

neavano in qualche modo la dimensione dell‟elezione di un re in rapporto alla divinità. Quindi anche 

questo termine di „figlio di Dio‟ – che poi nella tradizione cristiana assumerà una connotazione tutta 

particolare – in realtà è mutuato dalla cultura del Vicino Oriente Antico. Come sempre, il popolo 

d‟Israele assimila alcuni elementi dalle culture coeve e li rilegge alla luce del proprio rapporto con Dio, 

ma spesso utilizza espressioni note. In particolare troviamo l‟espressione „figlio di Dio‟ per indicare 

l‟unzione regale garantita da Dio nel Sal 2,7 e nel Sal 110,3. Quindi i salmi non fanno che celebrare 

quella dimensione di regalità in relazione ad un‟unzione divina, che emerge dai testi sia storici che pro-

fetici, pur tenendo conto che nella Bibbia ebraica i testi storici sono contemporaneamente anche profe-

tici. I libri di Samuele, i Libri dei Re, il libro dei Giudici, sono già tutti „profezia‟, perché sono la storia 

letta con gli occhi di Dio, e i salmi la celebrano per cui li possiamo leggere in parallelo. 

Abbiamo quindi questa attenzione alla dimensione regale dell‟unzione che garantisce la discendenza e 

la dinastia. Quando comincia a cambiare registro? Teniamo presente che fino alla morte del re Salomo-

ne il regno del popolo d‟Israele nella terra promessa è uno, quindi il segno che Dio garantisce la dina-

stia attraverso l‟unzione è concretamente percepibile. Sappiamo però che dopo la morte di Salomone le 

cose vanno diversamente: il regno si divide in due – il regno del nord e il regno del sud – e dall‟unità 

del regno davidico si passa a due regni spesso in tensione fra loro. Non erano molto coesi neppure al 

loro interno, perché non dimentichiamo che le tribù di Israele erano una sorta di mescolanza di famiglie 

e di tribù che spesso avevano seri problemi di interazione.  

Succede che, a regno diviso, si comincia sempre di più a riporre le attese in un intervento di Dio, in una 

situazione, in un „incaricato‟ di Dio, che in qualche modo instauri l‟antica unità. Ma ancora una volta 

non siamo nella logica di un messia personalizzato, ma di „qualcuno‟ che, destinato da Dio a questa 

missione, possa avere di nuovo l‟attributo di „unto‟.  

 

 

Messia o tempi messianici?  

L‟idea che tutto questo debba costituire un‟attesa ed entrare nelle dinamiche di fede del popolo, in que-

sto momento emerge effettivamente in maniera un po‟ più decisa. Ne abbiamo una testimonianza inte-

ressante in Am 9,11-12: «In quel giorno rialzerò la capanna di Davide, che è caduta; ne riparerò le 

brecce, ne rialzerò le rovine, la ricostruirò come ai tempi antichi, perché conquistino il resto di Edom e 

tutte le nazioni  sulle quali è stato invocato il mio nome, dice il Signore, che farà tutto questo». 

La stessa Bibbia di Gerusalemme sottotitola con “Prospettive di restaurazione e di fecondità paradisia-

ca”. Direi che è un sottotitolo molto azzeccato; di solito io sono critica sui sottotitoli della Bibbia di 

Gerusalemme, ma questo mi piace perché le prospettive di restaurazione sono vere e riguardano il re-

gno unico, mentre la fecondità paradisiaca sposta l‟accento sulla fede messianica, non sul messia. Che 

cos‟è la fecondità paradisiaca? I segni di una realtà che cambia e che sono i segni dei „tempi‟ messiani-

ci. Allora qui cominciamo ad introdurre un elemento importante, non necessariamente collegato a qual-

cuno di definibile con mashiach, perché la fede nei tempi messianici è la fede che il popolo ebraico ma-

tura un po‟ per volta anche in relazione alla fede nella risurrezione, e che è bene espressa nella profezia 



6 

 

di Isaia. Egli sottolinea il fatto che Dio, alla fine, con o senza l‟intervento dell‟uomo, con o senza la 

mediazione di qualcuno – magari anche unto – realizzerà le attese di salvezza, anzitutto cambiando la 

storia in positivo, una storia dalla quale dovranno scomparire il dolore, la morte, la sofferenza, qualsiasi 

tipo di contraddizione: «Forgeranno le loro spade in vomeri, le loro lance in falci» a favore del benes-

sere di tutti (Is 2,4); «Il lupo dimorerà insieme con l‟agnello» (Is 11,6).  

Quindi è un tempo messianico di tipo intrastorico che inaugurerà il mondo a venire: è l‟era messianica 

metastorica, in prospettiva escatologica. Ma quando la tradizione ebraica fissa questa idea, non parla 

necessariamente di „messia‟. 

 

Quanto stiamo per leggere va in quella direzione, cercando di cogliere la relazione tra la restaurazione 

di un regno terreno (il regno di Davide diviso) come anticipo o possibilità, e quei tempi messianici che 

inaugureranno definitivamente la storia. Dio solo sa quando. Bisogna fare attenzione a non unirli per 

forza, perché sono due realtà diverse: mashiach e „tempi messianici‟ non sono necessariamente la stes-

sa cosa! 

Pensando allora a quel giorno e pensando anche alla restaurazione del regno di Davide, Amos 9,11ss 

dice: «In quel giorno rialzerò la capanna di Davide, che è caduta». 

Spesso il regno di Davide viene paragonato ad una capanna. Tra l‟altro il nome di Davide, vocalizzato 

in modi diversi, significa „amato‟, come il dod, l‟amato dei Cantico dei Cantici. Indica una particolare 

predilezione divina per un compito non facile: è colui che deve tenere in piedi la capanna, cioè questa 

realtà di popolo. Egli non sarà un condottiero sempre integro, perché non esiste soltanto il Davide con-

sacrato, benedetto e amato da Dio, ma anche il Davide che si allontana dagli insegnamenti divini. Da 

una parte è destinato ad un servizio, ma dall‟altra vive la precarietà di chi avverte le proprie fragilità 

umane. 

«Dice il Signore: Ne riparerò le brecce, ne rialzerò le rovine, la ricostruirò come ai tempi antichi…». 

Qui siamo chiaramente nella prospettiva della restaurazione di un regno, non ci sono dubbi! La dinastia 

davidica ha vissuto un momento difficile, ma è venuto il momento di fare marcia indietro. E un primo 

obiettivo è anche molto concreto: 

«… perché conquistino il resto di Edom [gli Edomiti sono i discendenti di Esaù, quindi gli antagonisti 

dei discendenti di Giacobbe] e tutte le nazioni sulle quali è stato invocato il mio nome, dice il Signore, 

che farà tutto questo». 

E allora qui emerge immediatamente un dato di fatto fondamentale. È Dio che rialzerà la capanna di 

Davide, ed è Dio che farà tutto questo, nonostante ci sia un‟unzione che continua nei discendenti. Ven-

gono quindi elencati dei segni, che rimandano però ad una prospettiva metastorica: 

 «Ecco, verranno giorni - dice il Signore - in cui chi ara s‟incontrerà con chi miete  e chi pigia l‟uva 

con chi getta il seme [non bisognerà più aspettare il tempo della maturazione per godere il raccolto]; 

dai monti stillerà il vino nuovo e colerà giù per le colline. Farò tornare gli esuli del mio popolo Israe-

le, e ricostruiranno le città devastate e vi abiteranno; pianteranno vigne e ne berranno il vino; coltive-

ranno giardini e ne mangeranno il frutto. Li pianterò nella loro terra e non saranno mai divelti da quel 

suolo che io ho concesso loro, dice il Signore tuo Dio». 

La finale sembra riprendere qualcosa che ha a che fare con il regno, ma in realtà questo sarà uno dei te-

sti che la tradizione rabbinica rileggerà proprio nella direzione di una restaurazione del mondo ma già 

in una prospettiva escatologica. Il „regno‟, perciò, non sarà tanto quello terreno, ma sarà il ritorno degli 

esuli nella terra promessa e la riedificazione di Gerusalemme, non solo come città terrena ma in pro-

spettiva metastorica. 

In questo testo, quindi, vediamo una prospettiva di restaurazione regale che rimanda però a dei segni 

che vanno oltre la storia. È come dire che forse c‟è una relazione tra le due realtà, ma non sono la stessa 

cosa, perché la caratteristica della lettura ebraica di questi testi è proprio quella di tenere separati i tem-

pi messianici dall‟unzione messianica, soprattutto rimettendo sempre al centro l‟azione diretta di Dio.  

 



7 

 

Un altro testo interessante, che dice qualcosa anche delle caratteristiche dell‟unto di Dio, lo ritroviamo 

ancora in Isaia, nel „libro dell‟Emmanuele‟ al cap. 9,5. C‟è una doppia numerazione. Parto da quella 

che l‟inizio del cap. 9 indica con «Il popolo che camminava nelle tenebre vide una grande luce» Spo-

standoci con questa numerazione al v. 5 – che ci ripropone all‟interno del „libro dell‟Emmanuele‟, cioè 

del „Dio con noi‟, il significato di una nascita legata a particolari segni. 

Qui si dice che «un bambino è nato per noi, ci è stato dato un figlio. Sulle sue spalle è il segno della 

sovranità ed è chiamato: Consigliere ammirabile, Dio potente, Padre per sempre, Principe della pa-

ce». Praticamente, qui il linguaggio dei protocolli con cui si investiva in realtà il faraone d‟Egitto, viene 

riferito invece alla nascita di un figlio di stirpe regale che dovrà in qualche modo consolidare il regno 

del popolo di Dio. 

«Grande sarà il suo dominio e la pace non avrà fine [quindi un figlio di stirpe regale legato ad un se-

gno di pace] sul trono di Davide e sul regno, che egli viene a consolidare e rafforzare con il diritto e la 

giustizia, ora e sempre…». Il re definibile come mashiach dovrà sempre essere un re di giustizia. Però 

guardiamo come si conclude: 

«…questo farà lo zelo del Signore degli eserciti». 

Quindi il mashiach dovrà essere un re di giustizia per essere dichiarato „unto‟, ma ciò che veramente 

cambierà la situazione sarà ancora una volta «lo zelo del Signore degli eserciti». Dietro questo termine 

„zelo‟, in ebraico sta una terminologia che equivale a „fedeltà‟. È la fedeltà di Dio che cambierà le cose! 

Il suo unto, attraverso la sua giustizia, collaborerà; siamo nella logica di una collaborazione umano-

divina. 

 

E sempre in questa direzione, che sottolinea che l‟atto salvifico alla fine sarà quello di Dio, c‟è un bel-

lissimo testo del profeta Zaccaria (il quale peraltro non riesce neppure lui a presentarci un messia di ti-

po personale) in relazione alle profezie sulla „figlia di Sion‟. La categoria di „figlia di Sion‟ nella Scrit-

tura può indicare fondamentalmente due cose: la „figlia di Sion‟ è la Gerusalemme redenta da Dio, ma 

è anche ogni donna appartenente al popolo d‟Israele, la quale garantisce, attraverso il suo legame ma-

terno, l‟appartenenza al popolo (qualcuno applica il titolo anche al popolo stesso). Anche nel testo di 

Zaccaria l‟espressione deve essere letta in questo suo contenuto assai articolato. 

Il profeta, in questo momento, si sta rivolgendo in modo particolare alla restaurazione e alla glorifica-

zione di Gerusalemme, e lo sta dicendo in una chiave già proiettata in direzione escatologica: «Esulta 

grandemente figlia di Sion, giubila, figlia di Gerusalemme! Ecco, a te viene il tuo re [il re è Dio]. Egli è 

giusto e vittorioso, umile, cavalca un asino, un puledro figlio d‟asina…» (Zc 9,9-10). 

Il fatto che il re venga intronizzato entrando in città su un asino, fa parte anch‟esso dei protocolli del 

Vicino Oriente Antico. Lo farà Gesù, e sicuramente è da rileggersi anche come segno di umiltà, ma è 

comunque il protocollo dell‟investitura regale anche di altri sovrani al di fuori della terra promessa. 

Abbiamo trovato i protocolli del faraone d‟Egitto e quelli dei sovrani del Vicino Oriente Antico, ed è 

chiaro che qui si utilizzano schemi noti. 

«Farà sparire i carri da Efraim e i cavalli da Gerusalemme…». Sembra che qui il narratore, che fa par-

lare Zaccaria in nome di Dio, indichi qualcuno che dovrà compiere qualcosa. In realtà, però, nel testo 

ebraico è in prima persona: «Io farò sparire i carri…». Allora se è Dio che parla, invitando la „figlia di 

Sion‟ (Gerusalemme) a gioire, qui si può interpretare più correttamente: “Io, Dio, farò sparire i carri da 

Efraim e i cavalli da Gerusalemme. 

 «…l‟arco di guerra sarà spezzato, annunzierà [e qui si può intendere: tutto ciò; sono ipotesi di tradu-

zione in base alla coniugazione del verbo] la pace alle genti, il suo dominio sarà da mare a mare e dal 

fiume ai confini della terra». 

A mio avviso, il verbo-chiave in questo oracolo è proprio quel «“farò sparire” i carri da Efraim». Allo-

ra, posto pure che lo splendore di Gerusalemme possa essere legato ad un condottiero che Dio manderà 

perché l‟arco di guerra possa essere spezzato e perché annunci la pace alle genti, l‟attore principale di 

tutto questo è chi dice: “Farò sparire i carri…Caccerò via l‟invasore!”. L‟espressione “farò sparire” in 



8 

 

ebraico è molto forte: è in prima persona e per logica linguistica dovrebbe avere come soggetto Dio. 

Allora ancora una volta qui c‟è un Dio soggetto che garantisce la restaurazione anche storica di un re-

gno, ma soprattutto la realizzazione in chiave messianica. In definitiva, il cambiamento di qualcosa – 

sia a livello storico che metastorico – ha sempre come soggetto Dio, più che il suo unto, il quale appare 

come destinato ad un compito dentro un progetto che Dio stesso realizzerà. 

 

 

PASSI VERSO UN MESSIANISMO INDIVIDUALE 

 

Ma a questo punto chiediamoci quando si comincia a vedere un tentativo di personificazione vera e 

propria, relativamente al titolo di „messia‟, Possiamo individuare qualche cosa nei testi extra-biblici 

molto vicini al giudaismo medio, cioè al periodo del ritorno dall‟esilio di Babilonia, periodo in cui si 

sviluppa la tradizione delle parafrasi aramaiche della Bibbia ebraica – il cosiddetto Targum – e in cui 

viene redatta la versione greca dei LXX, destinata alle comunità ebraiche della diaspora. Questi sono 

segnali che ci fanno capire come i testi precedenti, che appartengono al periodo prima dell‟esilio, co-

mincino ad essere riletti in maniera diversa e si possano cominciare a trovare delle „spie‟ in questo sen-

so. 

Il caso più interessante è quello delle riletture messianiche dell‟oracolo di Balaam di Nm 24,15-21. In 

questo oracolo si parla di una stella che si muove da Giacobbe (lascerebbe intendere il riferimento ad 

una persona), e di uno scettro shevet che si alzerà da Israele. Lo scettro viene menzionato in particolare 

al v. 17.  

Ci si potrebbe domandare che cosa c‟entri tutto ciò con l‟unzione, con „messia‟. Nel testo di Numeri 

non c‟entra niente, perché non si fa riferimento al messia. Ma osserviamo che cosa succede nella tradu-

zione greca dei LXX e nella parafrasi aramaica. La versione greca dei LXX traduce „scettro‟ (ciò che 

distingue quest‟uomo da altri) con „uomo‟, per cui abbiamo una stella che si muove da Giacobbe e di 

un uomo che si alza da Israele. Ma il Targum di Onkelos, che è il più antico ed autorevole, traduce pa-

rafrasando questo shevet con messia. Lo shevet dell‟oracolo di Balaam diventa dunque „messia’: non 

“il Messia”, ma fa comunque riferimento ad un‟unzione. E dato che siamo in una narrazione in cui è 

evidente il riferimento ad una persona, abbiamo già il segnale di come in epoca postesilica – poiché il 

Targum nasce lì – ci sia già la rilettura dell‟oracolo di Balaam nella direzione di un‟unzione che po-

trebbe andare in direzione di „persona‟. Non è più un aggettivo, ma comincia a designare qualcuno in 

riferimento ad un oggetto simbolico. 

Le prime affermazioni esplicite riguardo un messia personale le troveremo nei Salmi di Salomone, che 

non sono i salmi biblici e neppure il suo libro della Sapienza, ma sono un testo apocrifo del I sec. a.C. 

Siamo quindi in epoca postesilica, ma molto tardiva: sta per nascere il cristianesimo, e siamo nel cuore 

del mediogiudaismo. 

Quei Salmi hanno un interessante parallelismo con gli Oracoli sibillini, che sono coevi. Questi testi so-

no il segno di speranze escatologiche già orientate in prospettiva metastorica, ma ormai siamo in piena 

apocalittica giudaica, siamo molto vicini al periodo della redazione del libro di Daniele. Tra l‟altro Da-

niele ha buone parti scritte in aramaico e non più in ebraico, segno quindi di tutta quella cultura 

dell‟esilio e del postesilio che ha prodotto poi la versione dei LXX e il Targum. La cosa interessante è 

che neppure Daniele parla di „messia‟ in senso personale, perché parlerà sì del famoso „figlio 

dell‟uomo‟ al cap. 7,13-14, ma lo farà con una chiave di lettura che compare poi al v. 18, dove il „figlio 

dell‟uomo‟ potrebbe essere „il popolo dei santi dell‟Altissimo‟, e non il messia. Il „popolo dei santi‟ è 

quella parte del popolo che si è mantenuta fedele alle promesse di Dio e che non ha deviato! È un nome 

collettivo per indicare il popolo rimasto fedele. Chi rileggerà il „figlio dell‟uomo‟ in chiave di mashiach 

personale sarà il 1Enoch (37-38). Siamo ancora nella letteratura apocrifa, come i Salmi di Salomone, 

perché questo libro  non verrà canonizzato. È il segno di quel movimento enochico che caratterizza il 

giudaismo medio: si citano i testi di Enoch, ma essi non entrano nel canone. 



9 

 

In definitiva, ciò che poi il cristianesimo ha raccolto forse non viene dal Primo Testamento canonizza-

to, ma dall‟interno della letteratura più vicina all‟apocalittica giudaica. Forse (lascio il „forse‟ perché è 

doveroso) trova più la sua ragion d‟essere in relazione a queste riletture che noi troviamo negli apocrifi 

e che non sono quelle che troveremo nella letteratura rabbinica, perché questa, ritornando proprio ai te-

sti che ho citato prima, prenderà un‟altra linea, e insisterà più sui tempi messianici che sul „messia‟. 

Resta quindi aperta la domanda su come sia maturato il messianismo che poi è diventato il „messiani-

smo cristiano‟. Sicuramente ha qualche radice che affonda qui, ma secondo una prospettiva che è più 

quella di 1Enoch, dei Salmi di Salomone e di altro ancora. 

Dobbiamo pertanto fare attenzione quando usiamo Daniele in ambito cristiano come ancoraggio per ri-

leggere il Gesù Messia, perché il „figlio dell‟uomo‟ di Daniele forse non è il Messia che pensiamo. Po-

trebbe essere qualcosa di diverso. 

 

 

 

Seconda lezione 
 

Abbiamo iniziato le nostre riflessioni cercando di vedere quelle che sono le radici delle attese messia-

niche all‟interno dell‟ebraismo in riferimento ai testi biblici.  

Questa sera entreremo più profondamente nelle dinamiche delle fonti rabbiniche, e per  avere qualche 

elemento in più su di esse sarà necessario un chiarimento, sia pur veloce, sul periodo del cosiddetto 

„giudaismo medio‟.  

Partire dal periodo mediogiudaico, ci permette di rilevare in quale rapporto stiano la predicazione di 

Gesù di Nazaret e la nascita del cristianesimo in seno al mediogiudaismo stesso, e ci permette inoltre di 

comprendere meglio in quale maniera si intreccino le relazioni tra la chiesa giudaico-cristiana delle ori-

gini e la tradizione rabbinica che si consolida. 

La terminologia qui assunta proviene dagli studi di Gabriele Boccaccini, attualmente ricercatore in 

America. È uno studioso italiano emigrato, e appartiene alla scuola di Paolo Sacchi, uno dei più grandi 

accademici italiani, ancora vivente, che si è dedicato allo studio di questo periodo, legato anche a ciò 

che fino a poco tempo fa veniva definito periodo intertestamentario, cioè posto tra i due Testamenti, 

l‟Antico e il Nuovo. G. Boccaccini, sull‟onda degli studi di P. Sacchi, ha posto l‟attenzione invece sulla 

possibilità di ridefinire la storia dell‟ebraismo – sia del periodo biblico che post-biblico – individuando 

un modo diverso di leggere i rapporti tra ebrei e cristiani, e soprattutto la separazione della comunità 

giudaico-cristiana dalla matrice ebraica. Gli studi di Boccaccini sono ormai diventati un punto di rife-

rimento fondamentale per tutta l‟esegesi cristiana, sia quella cattolica che quella dell‟area riformata. 

 

 

IL MEDIOGIUDAISMO: TEMPO DI GRANDI FERMENTI 

 

Praticamente, egli propone di fissare la fine della religione d‟Israele, cioè di tutte le tribù più o meno 

unite, agli inizi del VI sec. a. C., quindi prima della deportazione in Babilonia. Sullo schema consegna-

to trovate la sigla a.e.v., che significa “prima dell‟era volgare”, perché quando si fa riferimento alla sto-

ria ebraica non si fa riferimento all‟anno „0‟ dell‟evento „Cristo‟, ma appunto all‟era volgare.  

Il periodo che va dal VI al IV sec. prima dell‟era volgare, viene considerato da Boccaccini come „anti-

co giudaismo‟, differente rispetto al periodo precedente in quanto è un ebraismo legato alle vicende 

della tribù di Giuda: il regno del Nord è già caduto sotto la dominazione assira, e a portare avanti e cu-

stodire la tradizione è in realtà tutto ciò che è legato a questa tribù. Con antico giudaismo si designa 

quindi la storia del popolo ebraico che comprende la deportazione in Babilonia e il ritorno. Con il ritor-

no – coincidente praticamente con il periodo che prima si identificava come nascita del giudaismo in 



10 

 

senso forte – sarebbe iniziata invece una nuova fase – il giudaismo medio – , che andrebbe dal III sec. 

prima dell‟era volgare fino al II sec. dell‟era volgare incluso. Il che significa non solo la nascita del cri-

stianesimo, ma anche la storia della prima fase della chiesa delle origini. 

Perché Boccaccini separa questo periodo dal giudaismo antico? Perché ritiene di individuare in questa 

fase delle caratteristiche che prima non c‟erano. Ad esempio, il fatto che i giudei – cioè gli ebrei di-

scendenti della tribù di Giuda, che tornano dall‟esilio di Babilonia e si riuniscono ai pochi rimasti in 

terra d‟Israele – hanno ormai iniziato a vivere la loro appartenenza al popolo ebraico in maniera diver-

sa. Infatti negli anni trascorsi lontano dal Tempio di Gerusalemme hanno maturato una capacità di 

mantenere vive le tradizioni non più attorno al culto del Santuario, ma attorno al commento delle Scrit-

ture. Troviamo testimoniata in Ne 8,1ss. la solenne proclamazione della Scrittura commentata alla Por-

ta delle Acque (che è quella verso la piscina di Siloe, vicino all‟attuale muro occidentale), che segna 

l‟inizio ufficiale del culto sinagogale. Quella è una grande sinagoga all‟aperto, e ci dice quale sarà poi 

il modello della proclamazione sinagogale della Scrittura in uso ancora oggi. 

Quindi comincia a convivere, insieme al culto del Tempio, un‟altra modalità espressiva della cultualità 

giudaica, accanto alla nascita di ciò che diventeranno le scuole rabbiniche. Questo segna il passaggio 

da quella che era un po‟ l‟aristocrazia del Tempio alla linea che imporranno pian piano i farisei, molto 

più vicini al popolo e molto più attenti all‟istruzione, e che costituiscono una nuova classe sociale rile-

vante che si procura di che vivere con il proprio lavoro. (Troviamo gli echi di questo anche nella lette-

ratura paolina: «Chi non vuol lavorare neppure mangi» - 2Ts 3,10; lo dirà ai cristiani rivelandosi chia-

ramente fariseo). 

In questo periodo quindi si registrano elementi nuovi: il nascere e l‟affermarsi dei fariseismo; si pongo-

no le radici di ciò che diventerà la tradizione rabbinica; si comincia a pensarsi non solo in relazione al 

Tempio. Ed è un periodo in cui maturano notevoli fermenti religiosi, ma anche gravi tensioni. È il peri-

odo dell‟apocalittica giudaica, di forti attese politiche che porteranno alla linea degli zeloti; è il periodo 

dell‟essenismo e di Qumran. È l‟unico periodo della storia ebraica in cui si registrano due esperienze 

monastiche: quella degli esseni e del movimento di Qumran, di cui parleremo di più nel prossimo in-

contro, e quella dei Terapeuti (vicino ad Alessandria d‟Egitto), comunità mista formata da uomini e 

donne, a differenza di quella di Qumran, che sembra essere prevalentemente maschile. Ne parla Filone 

nel De vita contemplativa. La comunità dei Terapeuti sopravviverà un po‟ di più, rispetto a quella di 

Qumran, e si scioglierà dopo la caduta del tempio nell‟anno 70 d.C. e dopo la fine dell‟esperienza di 

Qumran. 

Tra l‟altro, proprio all‟interno delle tradizioni dei Terapeuti, troviamo alcuni elementi che in qualche 

modo sono arrivati, attraverso le chiese fondate da Marco, anche sulle coste del Mar Adriatico. Ne ab-

biamo i segni ad Aquileia, in Friuli, in particolare all‟interno del Duomo c‟è tutta una serie di simboli 

che affondano le loro radici in quella che era l‟esperienza dei Terapeuti. 

Siamo quindi in un periodo variamente articolato, nel quale possiamo collocare sicuramente ciò che sa-

rà la nascita del rabbinismo, lo sviluppo del falashismo (i falashim sono gli ebrei di origine etiopica) e 

del carsismo (movimento antirabbinico). All‟interno di questi vari filoni nascerà anche ciò che più tardi 

verrà chiamato „cristianesimo‟, cioè il movimento dei seguaci di Gesù di Nazaret che, di fronte alla sua 

risurrezione, cominceranno a porsi in maniera diversa all‟interno del giudaismo. 

Ma fino all‟anno 134 – cioè alla rivolta di Bar Kosiba o Bar Kochba (che tra l‟altro era stato identifica-

to come possibile messia dalla mistica ebraica, da Rabbi Aqiba) – i seguaci di Gesù sono considerabili 

come una corrente messianica ancora interna al giudaismo medio. Secondo questi studi, la separazione 

di fatto avverrà dopo tale seconda rivolta giudaica. È importante avere chiaro questo, perché ciò che 

stiamo per vedere, unitamente alle testimonianze cristiane – la nascita e la fissazione dei Vangeli – fa 

parte di una situazione ancora molto fluida. Il che spiega perché molte affermazioni e testimonianze 

delle fonti rabbiniche di quel periodo, come la Mishnah, la Torah orale, hanno importanti parallelismi 

nei Vangeli. E spiega pure perché molte parabole attribuite ai maestri della tradizione rabbinica sono 

anche quelle insegnate da Gesù, ed è difficile dire chi le ha insegnate per primo, dal momento che si 



11 

 

fissano nello stesso periodo, il I/II sec. d.C., e quindi il periodo mediogiudaico. C‟è allora uno scambio 

vivace tra le varie correnti mediogiudaiche e il cristianesimo nascente nell‟ambito delle medesime. 

 

 

IL CAMMINO DELLA TORAH: PAROLA SCRITTA, COMMENTO, INSEGNAMENTO 

 

In questo orizzonte vediamo la scheda relativa alle fonti rabbiniche per poter comprendere, quando ne 

citeremo qualcuna, di che cosa stiamo parlando. 

Il punto di partenza unico, la fonte di tutto è la rivelazione sinaitica che, nella prospettiva ebraica, com-

prende sia la tradizione scritta che quella orale. Il che significa che ciò che il cristianesimo poi eredita e 

codifica come Antico Testamento è solo la parte scritta; la parte orale, cioè i commenti rabbinici, era 

inizialmente conosciuta dal cristianesimo delle origini, ma il cristianesimo che è arrivato ai giorni no-

stri li ha riscoperti solo recentemente, grazie al dialogo cristiano-ebraico e all‟attenzione degli studi bi-

blici verso le fonti giudaiche. Quindi per molto tempo il cristianesimo ha letto solo la rivelazione scritta 

di ciò che l‟ebraismo ritiene venga dal Sinai.  

E che cosa viene dal Sinai? La cosiddetta Torah, l‟insegnamento rivelato. In senso stretto comprende i 

primi cinque libri, il Pentateuco (Genesi, Esodo, Levitico, Numeri, Deuteronomio), ma in senso ampio 

comprende tutto il canone delle Scritture e anche il suo commento, che già appartiene alla tradizione 

orale, la quale rimane tale fino al II sec. dell‟era volgare (o cristiana). Quindi ciò che viene trasmesso è 

la rivelazione scritta e quella orale che però, dopo la caduta del tempio nel 70 d.C., diventa necessario 

codificare. Pertanto, dopo la caduta del tempio, quando già la rivelazione scritta aveva un aspetto cano-

nico quasi definitivo (a Javne o Iamnia  nel 90 – data simbolica – si fissa il canone che però è già in 

parte esistente da parecchio tempo prima) si pensa alla necessità di codificare la tradizione orale. Perciò 

attorno al II sec. d.C., mentre i cristiani hanno praticamente ultimato la stesura del Nuovo Testamento, 

si sta lavorando alla stesura della cosiddetta Mishnah (tradizione orale codificata, o Torah orale). 

Quando sentite parlare di Mishnah dovete pensare alla prima fissazione scritta della tradizione orale 

che, dal punto di vista ebraico, commenta i testi scritti a partire dal Sinai. Dio avrebbe cioè dato due 

Toroth, una Torah scritta e una orale. 

Quando nel II sec. anche la tradizione orale è codificata in forma scritta – e nel frattempo sono sorte le 

scuole e le accademie rabbiniche –, si sente l‟esigenza di dover discutere sull‟applicabilità dei vari pre-

cetti in un contesto giudaico ormai cambiato: il giudaismo, senza più il Tempio, si è riunito intorno al 

commento delle Scritture e vive la situazione dell‟accentuarsi della diaspora. Ormai il giudaismo a Ge-

rusalemme è presente in maniera ridotta perché, come il cristianesimo, vive, sotto il dominio 

dell‟impero romano, tempi di persecuzione che portano a spostamenti di vario genere. 

Comincia così a formarsi quel corpo di discussioni che fra il V e l‟VIII sec. si fisserà nel cosiddetto 

Talmud (letteralmente: studio). Il Talmud è una sorta di „contenitore‟ che raccoglie le discussioni sulla 

Mishnah, quindi sulla Torah orale che a sua volta è collegata alla Torah scritta. Il Talmud esiste in due 

versioni, quella palestinese e quella babilonese, perché le accademie si trovano sia in Palestina (con gli 

ebrei rimasti lì), sia in Babilonia, e in forma parallela codificano le discussioni sulla Mishnah. I due 

Talmudîm non sono esattamente uguali: uno commenta alcuni trattati e l‟altro ne commenta di diversi, 

mentre alcuni trattati sono presenti in entrambi. Quello che avrà più fortuna sarà il Talmud babilonese, 

perché più abbondante. Oggi, quando diciamo Talmud, se non specifichiamo di Gerusalemme, automa-

ticamente intendiamo il Talmud babilonese. 

Arriviamo così all‟VIII sec. d.C. La tradizione rabbinica non finisce qui, poiché il Talmud non è un 

contenitore chiuso! Dal punto di vista delle fonti, il Talmud è un „secondo momento‟ di codifica della 

tradizione orale che comunque continua nella cosiddetta Letteratura dei responsi: le comunità chiedono 

a rabbini autorevoli – che possono anche non trovarsi nella comunità di appartenenza – e ad accademie 

autorevoli, e questi rispondono. Tra l‟altro, grazie alla „Letteratura dei responsi‟ noi possiamo docu-

mentare la presenza ebraica in Palestina praticamente sempre, anche dopo la caduta del Tempio, da 



12 

 

quell‟epoca fino ai giorni nostri. La „Letteratura dei responsi‟ periodicamente viene codificata e pubbli-

cata. Anticamente si conservavano in vario modo gli insegnamenti che i maestri e le comunità si scam-

biavano, mentre oggi si pubblicano e sono accessibili solitamente nella lingua originale o, là dove è sta-

to fatto, in traduzione. Sono la continuazione del Talmud in senso ampio.  

Possiamo quindi dire che la trasmissione iniziata al Sinai, passata attraverso la tradizione scritta e quel-

la orale, discussa nel Talmud, continua oggi in questa letteratura, che ha come obiettivo quello di tra-

smettere fedelmente la Torah e la sua applicazione nella vita, quindi sulla linea del modo con cui 

l‟ebraismo ha accettato i precetti al Sinai dicendo: «Quanto il Signore ha ordinato, noi lo faremo e lo 

ascolteremo!» (Es 24,7), cioè: “lo metteremo in pratica e lo ascolteremo, perché ne capiremo gli inse-

gnamenti soggiacenti”. 

Tutto questo è ciò che noi troviamo oggi codificato nei cosiddetti precetti e nella loro applicazione. So-

no 613, un terzo dei quali non è più applicabile, perché legato al Tempio di Gerusalemme e alla rituali-

tà che si viveva allora, ma che ora non si può vivere più. 

 

 

TEOLOGIA DEL PATTO E TEOLOGIA DELLA PROMESSA 

 

In tutto questo esiste un concetto di magistero? Sì, ma è molto più ampio ed elastico di quello che ab-

biamo nella chiesa cattolica. Infatti comprende sia gli insegnamenti dei maestri autorevoli, sia quelli 

che possono venire dal popolo e che i maestri riconoscono in linea con la tradizione. In ogni caso non è 

un magistero vincolante come è (o come dovrebbe essere) quello cristiano-cattolico, nel senso che qui 

la possibilità di discussione per un‟applicazione articolata di ciò che i maestri insegnano è molto ampia, 

e prevede anche posizioni contrarie. Come vedremo ora nelle altre fonti legate all‟attesa messianica, il 

dire e il contraddire fa parte dello stesso magistero, e non c‟è quasi mai, alla fine, una posizione di sin-

tesi che superi l‟aporia, perché nelle posizioni diverse si individua un criterio di intelligibilità anche 

quando sono fra loro contrapposte.  

Con il termine Midrash si può invece fare riferimento sia ad una modalità di commento alla Scrittura (è 

l‟ermeneutica rabbinica) che ad un particolare corpus letterario prodottosi nell‟ambito della medesima, 

il quale fa parte della tradizione orale, che in parte è ritrovabile anche nel Talmud e nella Mishnah, e 

che rappresenta una modalità di approccio ai testi. Qui non è indicato come fonte di trasmissione, per-

ché in realtà consiste in una modalità che ha prodotto dei testi, in qualche modo strettamente collegati 

alla catena che dal Sinai arriva a noi. 

Riguardo il tema che stiamo trattando, utilizzeremo sia queste fonti tradizionali (in particolare il Tal-

mud) codificate dopo la caduta del Tempio che altre testimonianze appartenenti al giudaismo non rab-

binico (che dopo il 70 non ha futuro), ma che tuttavia contengono elementi interessanti sull‟argomento. 

Si tratta di testimonianze conosciute anche come „testi intertestamentari‟, e che oggi chiamiamo „testi 

mediogiudaici‟.  

Siamo perciò nel periodo del ritorno dall‟esilio di Babilonia, ritorno già avanzato, in piena apocalittica 

giudaica. In tale fase, da una parte ci sono i farisei che pongono le basi delle scuole e di ciò che diven-

terà il rabbinismo, ma dall‟altra c‟è anche un‟altra corrente molto sviluppata nella diaspora ebraica di 

lingua greca. Si tratta della corrente che porterà alla traduzione della Bibbia ebraica in greco (i LXX); 

ci sarà quindi una sorta di paideia giudaica che tenterà un dialogo con la cosiddetta paideia greca. Tut-

to questo avviene fra il II sec. prima dell‟era volgare o cristiana e la caduta del Tempio, quindi il primo 

secolo. In questa fase si colloca una serie di testi che dicono qualcosa sulle attese messianiche. 

Abbiamo già visto come nei testi biblici in realtà non ci sia una personalizzazione del Messia; ci sarà 

invece in queste fonti del giudaismo non rabbinico che, a partire da 1-2Samuele ma in particolare da 

Daniele, cercheranno di individuare quelle figure messianiche personalizzabili. Abbiamo parlato anche 

di Enoch (che rilegge Daniele), e in particolare l‟Enoch Etiopico, ma ci sono anche i testi di Qumran. 

Tutti questi testi recupereranno dai testi biblici – nell‟orizzonte dell‟apocalittica giudaica – le figure 



13 

 

messianiche di re, sacerdote e profeta, che nell‟epoca biblica indicavano una funzione legata al potersi 

definire mashiach, „unto, consacrato‟, e le personalizzeranno, recuperando anche Dt 18,2-18, dove si 

parla di quelle che dovranno essere le funzioni sacerdotali, e per certi aspetti anche profetiche, collega-

te al Tempio. Dt 18 non è un testo messianico, ma in quest‟epoca verrà riletto in tale prospettiva pro-

prio perché legato al sacerdozio del Tempio, che qui verrà in qualche modo traslato anche sulle attese 

messianiche. 

Siamo un po‟ lontani dal giudaismo rabbinico, siamo piuttosto all‟interno di un giudaismo che ha delle 

caratteristiche abbastanza particolari e che soprattutto si muove in questo orizzonte di forte attesa lega-

to all‟apocalittica. Dopo l‟esilio di Babilonia, si è pian piano capito che forse la fedeltà al Patto, 

all‟Alleanza, è qualcosa di sproporzionato alle forze umane. Quindi accanto alla cosiddetta „teologia 

del patto‟, dove c‟è un impegno di Dio e un impegno della risposta umana, comincia a nascere anche 

l‟idea della cosiddetta „teologia della promessa‟ che punta invece sulla fede nella promessa di Dio che 

si realizzerà nonostante la fragilità umana. È il pensiero tipico dell‟apocalittica: l‟importante è credere, 

aver fede. Ormai l‟uomo si è dimostrato incapace di rispondere alla fedeltà di Dio, ma se crede con for-

za, Dio in qualche modo lo salverà. 

Non si può però dire che la „teologia della promessa‟ si sostituisce a quella del Patto: convivono ed en-

trano anche in conflitto, per cui tra i vari gruppi che caratterizzano questo periodo ci sarà chi si avvici-

na di più alla „teologia del Patto‟ (come il farisaismo), e chi invece preferisce la „teologia della promes-

sa‟, dove l‟azione di Dio è quella principale e risolve tutto.  

È in questo stesso periodo che sorgono i cosiddetti Salmi di Salomone, dove pure comincia a delinearsi 

la rilettura del cosiddetto mashiach, l‟unto di Dio, come persona. La singolarità è che mentre i testi di 

Enoch Etiopico, di Qumran e di Daniele viaggiano sul filone del giudaismo non rabbinico, i Salmi di 

Salomone verranno invece dal movimento farisaico; il che significa che anche nel movimento farisaico, 

ad un certo punto, si sente la necessità di personificare l‟attesa messianica. 

Sempre nell‟orizzonte della diaspora ellenistica troviamo il Terzo Libro degli Oracoli Sibillini – che è 

uno dei tentativi di dialogo con il pensiero greco, e che la tradizione rabbinica poi allontanerà decisa-

mente – e tutta la linea di Filone d‟Alessandria, legato anche alla lettura allegorica della Scrittura, che 

alla tradizione rabbinica non piacerà. 

Perché questi tentativi non piaceranno, più tardi, alla tradizione rabbinica? Perché sono troppo legati 

alla lingua greca, al pensiero greco, e alla versione greca dei LXX. Una spia per capire che cosa sta ac-

cadendo si trova nel prologo al libro del Siracide. Il libro del Siracide nasce in ebraico, viene tradotto in 

greco, e il traduttore dichiara nel prologo, in maniera molto esplicita, che nel passaggio dall‟ebraico al 

greco non tutto è stato reso al meglio, nonostante gli sforzi fatti. Ribadisce che la Scrittura, la rivelazio-

ne in senso forte, è solo quella scritta in ebraico. Questo è uno dei motivi per cui il Siracide e altri testi 

di quel tipo non entreranno nel canone ebraico, nella Bibbia ebraica, pur essendo sorti in ambito giu-

daico, ma verranno citati più tardi nel Talmud. Questo vale per il Siracide, per la Sapienza di Salomo-

ne, e vale per tutta una serie di testi dai quali la tradizione rabbinica prenderà le distanze, ma che la tra-

dizione rabbinica più tardiva, nel Talmud, in qualche modo recupererà.  

Quindi si sta confermando la situazione variamente articolata, tipica del giudaismo medio. 

 

 

QUALE MESSIA COMPIRÀ LE MOLTEPLICI ATTESE? 

 

Facciamo un passo ulteriore. Il periodo in cui vivono Gesù e gli apostoli vede la produzione di altri te-

sti significativi al riguardo. Di essi abbiamo la spia indiretta anche negli Atti degli Apostoli, nel Testa-

mento di Mosè, che non diventerà testo canonico, ma resterà fuori dalla tradizione dei rabbini, e in tutti 

i moti messianici del I sec. dei quali abbiamo un riferimento in At 5, in quella bellissima sezione in cui 

Gamaliele, che aiuterà poi Paolo dopo la conversione, difende Pietro e i discepoli davanti al Sinedrio 

dicendo: «Non occupatevi di questi uomini e lasciateli andare. Se infatti questa teoria o questa attività 



14 

 

è di origine umana, verrà distrutta; ma se essa viene da Dio, non riuscirete a sconfiggerli; non vi ac-

cada di trovarvi a combattere contro Dio!» (At 5,38-39). In At 5,36 Gamaliele porta come esempio 

Teuda e Giuda il Galileo, i falsi messia smascherati, che erano stati inizialmente individuati come mes-

sia e la cui predicazione era poi svanita come una bolla di sapone. Quindi già altri personaggi erano sta-

ti identificati come messia in un periodo di personalizzazione del medesimo, ma poi si era fatta marcia 

indietro. Lo stesso avverrà qualche anno dopo, nel 135 d.C. con Bar Kosiba, il capo della seconda ri-

volta giudaica, ritenuto dapprima un possibile messia, poi non più riconosciuto come tale perché tutto 

andrà per una via diversa.  

In questo periodo dobbiamo ricordare anche le Parabole di Enoch, che possono essere considerate inte-

ressanti al riguardo. 

Quindi quando Gesù verrà riconosciuto come Messia dai discepoli, non sarà l‟unico messia di quel pe-

riodo, o l‟unico riconoscibile come tale. Siamo infatti in un periodo in cui questo personalismo porta ad 

interrogarsi su quale, eventualmente, potrebbe essere quello autentico. 

Dopo l‟anno 70, quando la letteratura rabbinica comincia a consolidarsi, tutte queste attese, queste per-

sonalizzazioni, tutto ciò che in qualche modo la tradizione orale precedente aveva prodotto, comincerà 

a prendere forma. Ma soprattutto prenderà forma la letteratura rabbinica, che comincerà a decidere che 

cosa meriti di essere conservato di tutto questo – anche riguardo all‟attesa personalizzata – e che cosa 

invece vada escluso. E di tutto quello che vi ho citato, verrà conservato praticamente quasi nulla. Ciò 

che la tradizione rabbinica conserverà sarà legato alla personalizzazione di un‟attesa il cui compimento 

deve però ancora realizzarsi. Quindi la tradizione rabbinica non riconoscerà, in questi che ho citato, 

nessuno dei messia possibili. 

Ora, come approcciare questi dati molto frammentari e molto articolati fra loro? Direi che ci sono alcu-

ni tentativi interessanti. Uno è sicuramente quello di Schürer
1
, che studiando il periodo che va dal 175 

a.C. al 135 d.C., (siamo sempre in periodo mediogiudaico), presenta questi dati variamente articolati 

secondo lo schema offerto dall‟Apocalisse di Baruc e di Esdra, cioè quei testi che segnano un ampio 

sviluppo dell‟apocalittica, delle attese del compimento finale secondo una visione dell‟uomo abbastan-

za problematica: l‟uomo è quel peccatore che soltanto con la fede potrà salvarsi. 

Uno dei temi emergenti è che comunque debbano realizzarsi i tempi messianici, questi implicano prove 

e tribolazioni finali che potrebbero, in qualche modo, essere considerate una sorta di „doglie del parto‟. 

Emerge poi il tema del profeta Elia, che non è morto ma, come precursore, è stato rapito in cielo da un 

carro di fuoco; questa è una dimensione ancora presente nella celebrazione della Pasqua ebraica, dove 

si tiene un posto a tavola per Elia, perché il messia potrebbe arrivare in una notte di Pasqua accompa-

gnato dal ritorno del profeta. Tema diverso da quello precedente: non più prove e tribolazioni finali, ma 

il ritorno di Elia che accompagna il messia. Ricordiamo che anche nei Vangeli qualcuno chiede al Bat-

tista: «Che cosa dunque? Sei Elia?» (Gv 1,21). Si trattava quindi di un‟attesa che anche gli autori dei 

Vangeli conoscevano.  

Poi emerge con forza che il messia deve arrivare. Questo tempi messianici devono essere inaugurati da 

un messia „persona‟. Accanto a questo, c‟è però anche tutta la corrente di cui si vedono i segni a Qum-

ran (tra l‟altro su Qumran ci sono scoperte recenti). Si è legati ad un‟attesa che sarà la fase ultima di 

uno scontro tra forze della luce e forze delle tenebre, quindi l‟ultimo assalto alle potenze ostili: i figli 

della luce e i figli delle tenebre. I tempi messianici saranno il compimento, ad opera forse di un messia, 

della battaglia finale tra luce e tenebre. A questo è legato non solo l‟annientamento di potenze ostili, ma 

anche il rinnovamento di Gerusalemme, che sarà riedificata, ma in una prospettiva nuova: accanto alla 

nuova gloria di Gerusalemme, il ritorno e la riunificazione dei dispersi, e un regno di gloria nella terra 

santa. Ecco che qui si legge già la codificazione del messianismo intrastorico, cioè l‟escatologia – il 

tempo a venire – avrà inizio solo dopo che la storia sarà mutata in positivo. Possiamo quindi parlare di 

                                                           
1
 E. SCHÜRER, Storia del popolo giudaico al tempo di Gesù Cristo (175 a.C. - 135 d.C.), 2 voll. Brescia, Paideia Editrice, 

1985-1987. 



15 

 

un rinnovamento del mondo, al quale seguirà, o è perlomeno collegata, la risurrezione dei morti, con il 

giudizio finale, la beatitudine o la dannazione eterna. 

Schürer ci presenta questi temi ricondotti allo schema dell‟Apocalisse di Baruc e di Esdra. Nel suo ap-

proccio, peraltro interessantissimo, si annida tuttavia il rischio che tutti questi temi, presentati in una 

sorta di parallelismo, vengano poi letti come complementari tra loro, cercando di ricondurli ad un si-

stema di organicità o complementarietà. Ma anche la combinazione delle diverse speranze o attese e-

scatologiche non ci può mai dare una rigida visione d‟insieme, perché alcune di queste attese sono fra 

loro decisamente opposte. Però sono attese tutte presenti. Questo per dire ancora una volta che classifi-

care le attese messianiche dei tempi di Gesù solo con quelle degli Zeloti circa un liberatore politico, si-

gnifica veramente ridurre il discorso. 

 

 

I SEGNI DEI TEMPI MESSIANICI 
 

Da questo punto di vista è interessante l‟approccio di Paolo Sacchi in Storia del secondo tempio (Ed. 

SEI, Torino, 1994, recentemente ristampata), dove l‟autore, in particolare nelle pagg. 381-382, dice: «A 

partire dal II secolo a. C. l‟aspettativa messianica era risorta impetuosa in Israele. Essa non fu unitaria, 

ma si concretò nelle forme più diverse, avendo in comune, tra le diverse forme, solo l‟attesa della sal-

vezza che in qualche modo, finalmente, Dio potesse in qualche modo porgere ad Israele».  

Quindi, ancora una volta, Sacchi riporta l‟attenzione sul fatto che se c‟è un elemento trasversale in que-

ste attese così diverse, sta nella certezza che la salvezza arriverà. Ma „come‟ si realizzerà è oggetto di 

discussione. Per questo la tradizione rabbinica codificherà proprio tale prospettiva: la fede nella realiz-

zazione dei tempi ultimi è un caposaldo della coscienza ebraica, di quei tempi messianici che avranno 

una fase intrastorica seguita da una fase metastorica. Ma sulle modalità, su come tutto ciò si realizzerà, 

si discute. E allora emergerà il messia personale, emergerà l‟intervento diretto di Dio, e i messia perso-

nali di vario genere; tuttavia rimarrà centrale l‟idea che comunque i segni dei tempi messianici realizza-

ti mostreranno le modalità con cui Dio ha scelto di realizzare la salvezza nella storia. Saranno soltanto i 

segni percepibili dei tempi messianici a dirlo, e chiunque ipotizzi qualcosa prima potrebbe sbagliarsi.  

Quindi ogni riconoscimento umano potrebbe essere discutibile, come per Bar Kochba, Teuda, Giuda il 

Galileo, e – dal punto di vista ebraico – Gesù di Nazareth. (per il momento metto tutti sullo stesso pia-

no, ma poi riprenderemo il discorso in altro modo). 

Passando agli esempi nella letteratura rabbinica, possiamo fare senz‟altro riferimento al Talmud, perché 

è il contenitore che raccoglie tutte le discussioni sulle attese precedenti e a un certo punto le codifica. 

Per facilità di comprensione, comincio a dare la sintesi di molti passi talmudici perché il Talmud ha il 

problema di essere poco organico, per cui in esso l‟attesa messianica è codificata, ma in trattati anche 

molto diversi fra loro. Facendoci quindi aiutare dai compendi talmudici – quelle opere postume al Tal-

mud che hanno cercato di riscriverlo per temi – possiamo individuare l‟idea che il possibile invio di un 

messia da parte di Dio faccia parte del piano stesso della creazione. 

Vi leggo una citazione, breve ma interessante: «Era opinione generale – dice un maestro – che l‟invio 

di un messia facesse parte del piano del creatore fin dall‟origine dell‟universo. Sette cose furono crea-

te prima che l‟universo fosse: la Tôrāh, la penitenza, il paradiso, il Gheinnon [la Gheenna, l‟inferno], 

il trono della gloria, il santuario [il tempio] e il nome del messia [che nessuno conosce]» (Talmud Ba-

bilonese, Pesachim 54a). 

E in un‟altra opera, nella Pesiqta – opera della tradizione rabbinica – si dice: «Il re messia nacque fin 

dall‟inizio della creazione del mondo perché entrò nella mente di Dio ancor prima che il mondo fosse 

creato» (Pesiqta R. 152b). Qui siamo già in una fase in cui non solo il messia è stato personalizzato, ma 

tale personalizzazione risente di tutta la tradizione precedente. 

Altro elemento: il messia sarà un essere umano, destinato da Dio ad adempiere un compito assegnato-

gli, ma non può essere Dio, poiché questo andrebbe contro il secondo comandamento che vieta di cala-



16 

 

re Dio in uno schema umano. È perciò un inviato di Dio e può anche avere una connotazione profetica, 

regale o sacerdotale, ma sarà sempre un uomo, un „unto‟. L‟unzione diventa identificazione con un 

uomo-messia.  

Tra queste identificazioni, il messia regale davidico è quello che anche nel Talmud trova una citazione 

molto ampia per le ragioni che abbiamo visto: l‟unzione come mashiach all‟interno della stirpe di Da-

vide garantisce la fedeltà di Dio al suo popolo attraverso la dinastia salda, fissa, discendente da Davide. 

Adesso diventa „il messia della casa di Davide‟ che dovrà inaugurare i tempi messianici. Questa è sicu-

ramente una delle personificazioni più presenti nel Talmud 

 

 

QUANDO VERRÀ IL MESSIA? 

 

Leggiamo ora un passo del trattato Sanhedrin, del Talmud babilonese. Il brano si trova all‟interno di un 

trattato che, apparentemente, con il messianismo non avrebbe molto a che fare. Il passo si intitola: 

“Quando viene il figlio di Davide?”
2
. 

Il primo maestro citato è Rabbi Jochanan «Quando vedi che un‟epoca declina sempre di più, spera nel 

Messia poiché sta scritto: “Tu salvi i miseri [è un passo di 2Sam]”».Che cosa è il „declino‟? Può essere 

un declino perché c‟è un dominatore di turno, oppure perché il popolo si è corrotto peccando. Pertanto 

l‟idea è che il messia verrà quando la storia toccherà il livello più basso. 

Un altro pensiero di Rabbi Jochanan: «Quando vedi che un‟epoca è sommersa come un torrente dalle 

tribolazioni, attendi il Messia». In questo caso si riprende una linea della tradizione non rabbinica, dove 

si parla di doglie del parto e di sofferenze del mondo e del popolo in attesa della redenzione. 

L‟appoggio è Is 59,19: «il nemico verrà come un fiume irruente, sospinto dal vento del Signore». Sem-

bra un‟aporia: il nemico è sospinto dal vento del Signore, perché è una sorta di dinamica provvidenzia-

le che realizza i tempi messianici. E subito dopo, al v. 20: «Un redentore verrà per Sion». Si sta quindi 

riprendendo una linea profetica che non era sorta in chiave personale, ma viene riletta in chiave perso-

nalistica. 

E ancora Rabbi Jochanan dice: «Il figlio di Davide viene in un‟epoca assolutamente giusta o in 

un‟epoca assolutamente malvagia». Noi vorremmo una decisione, ma questa tensione, questa antino-

mia, è il criterio di intelligibilità entro cui collocarsi per capire la storia. Come dire: nel massimo della 

gioia o nel massimo della disperazione, sappi che potresti essere nei tempi della venuta del messia. So-

lo Dio lo sa, perché solo Lui conosce il „nome‟ che ha creato ma non ha rivelato. 

Ma, come vi dicevo, dove ci sono due ebrei ci sono almeno tre idee diverse, e quindi vediamone 

un‟altra. Rabbi Aleksandri indicò una contraddizione in Is 60,22, dove sulla redenzione messianica è 

scritto: «Io sono il Signore: a suo tempo, affretterò ciò», come se Dio potesse affrettare la venuta del 

messia e dei tempi messianici. Rabbi Aleksandri dice: «Ora se „a suo tempo‟, che cosa significa affret-

tare? Ma se Dio affretta, che cosa „a suo tempo‟?». Non è una domanda stupida! 

“A suo tempo, affretterò”; ma allora è „a suo tempo‟, oppure „affretta‟? La domanda è lecita. Questi 

maestri affrontano la Scrittura con molta razionalità e pongono domande serie. 

                                                           
2
 Rabbi Jochanan disse: Quando vedi che un‟epoca declina sempre di più, spera nel Messia. Poiché sta scritto (2Sam 22,28): 

“Tu salvi i miseri”. Rabbi Jochanan disse pure: Quando vedi che un‟epoca è sommersa come un torrente dalle tribolazioni, 

attendi il Messia. Poiché sta scritto (Isaia 59,19): “Il nemico verrà come un torrente violento, sospinto dal vento del Signo-

re…”. E subito dopo (Isaia 59,20) sta scritto: “Un redentore viene per Sion”. Inoltre Rabbi Jochanan disse: Il figlio di Davi-

de viene soltanto in un‟epoca assolutamente giusta e in un‟epoca assolutamente malvagia. Rabbi Aleksandri indicò una con-

traddizione in Isaia 60,22: Ivi sta scritto sulla redenzione messianica: “Io sono il Signore: a suo tempo affretterò ciò”. Ora, 

se “a suo tempo”, che cosa significa: “affrettare”? Ma se Dio “affretta”, che cosa significa “a suo tempo”? Rabbi Aleksandri 

spiegò: Se Israele sarà degno, “Io affretto” la redenzione. Ma se Israele sarà indegno, il redentore verrà soltanto “a suo tem-

po”. (da TB Sanhedrin 98a) 



17 

 

È lo stesso Rabbi Aleksandri che spiega: «Se Israele [intendendo come „popolo‟] sarà degno, io affret-

to la redenzione; ma se Israele sarà indegno, il redentore verrà soltanto a suo tempo». Allora questo 

maestro sembra sposare la linea che il messia potrà venire quando ci saranno tempi resi positivi dalle 

scelte del popolo. 

 

Ma troviamo anche altre posizioni. Se da una parte questo messia può essere in qualche modo condi-

zionato dalle scelte di chi fa il bene, dall‟altra si ritiene che questo messia possa appartenere ad una ca-

tegoria per così dire „perdente‟, cioè potrebbe essere un messia lebbroso. Il lebbroso rappresenta tutto 

un orizzonte simbolico negativo e può essere letto come il segno di una punizione per qualche peccato 

commesso. Tutta la letteratura sapienziale, da Giobbe in poi, rimetterà in discussione questo schema 

sostenendo che c‟è anche il giusto soffre ingiustamente, il quale soffre senza avere peccato. In ogni ca-

so, se soffre per una simile malattia, rimane un personaggio scomodo perché la lebbra è contagiosa. 

Che lo si voglia vedere come peccatore o come giusto sofferente, il lebbroso è comunque un „perdente‟ 

che deve vivere alle porte della città per non contagiare gli altri. Allora, all‟interno di questa varietà di 

posizioni, matura anche l‟idea che il messia che viene possa anche essere un messia lebbroso. 

Un altro testo, che sul vostro schema si intitola “Oggi”
3
, ed è preso dallo stesso trattato del Talmud, 

precisa: «Un giorno Rabbi Joshua ben Levi interrogò il profeta Elia [qui si sente l‟eco dell‟attesa di un 

messia legato al profeta Elia]: “Quando verrà il Messia?” Elia rispose: “Va‟ a chiederglielo” [ironico 

e provocatorio]. Rabbi Joshua disse: “Ma dov‟è?”. Elia rispose: “Alla porta di Roma”».  

Ci sono anche altre versioni di questo racconto, qualcuno sostiene che la porta sia in realtà quella di 

Gerusalemme, ma qui è interessante che si indichi la porta di Roma, della città che rimanda al domina-

tore romano in Palestina. 

Rabbi Joshua domanda ancora: «Come lo riconoscerò?» ed Elia risponde: «Siede fra i lebbrosi mendi-

canti. Ma mentre questi si tolgono e si rimettono le bende tutte in una volta, il Messia si toglie le bende 

ad una ad una e se le rimette una alla volta. Egli pensa che Dio lo può chiamare in ogni momento per 

portare la redenzione, e si tiene sempre pronto. Rabbi Joshua andò da lui e lo salutò: “Pace a te, mae-

stro” [notiamo la logica che sta dietro: questo messia di cui nessuno conosce il nome, è comunque 

qualcuno con cui si può entrare in contatto, un uomo]. Il Messia risponde: “Pace a te, figlio di Levi”. Il 

figlio di Levi domanda: “Quando verrà il Maestro? Il Maestro risponde: “Oggi”. Più tardi Rabbi Jo-

shua, figlio di Levi, si lamentò con Elia: “Il Messia mi ha mentito. Ha detto che sarebbe venuto oggi, e 

non è venuto. Ma Elia gli disse: “Non l‟hai capito bene; egli ti ha citato il salmo 95, al versetto 7: Og-

gi, se ascolterete la sua voce…». 

Quindi è ancora sulla linea dell‟ultima citazione di Rabbi Aleksandri. Ancora una volta c‟è l‟idea che il 

messia può venire se il popolo ne affretta la venuta.  

                                                           
3
 Un giorno Rabbi Joshua ben Levi interrogò il profeta Elia: “Quando verrà il Messia?”.  

Elia risposte: “Va‟ a chiederglielo”.  Rabbi Joshua disse: “Ma dov‟è?”. 

Elia rispose: “Alla porta di Roma”.  

“E come lo riconoscerò?”. 

“Siede fra i lebbrosi mendicanti. Ma mentre questi si tolgono e si rimettono le bende tutte in una volta, il Messia si toglie le 

bende ad una ad una e se le rimette una alla volta. Egli pensa che Dio lo può chiamare in ogni momento a portare la reden-

zione e si tiene sempre pronto”. 

Rabbi Joshua andò da lui e lo salutò: “Pace a te, maestro!”. 

“Pace a te, figlio di Levi!”. 

“Quando verrà il maestro?”. 

“Oggi”. 

Più tardi Rabbi Joshua ben Levi si lamentò con Elia: “Il Messia mi ha mentito. Egli ha detto che sarebbe venuto oggi e non 

è venuto”. 

Ma Elia disse: “Non l‟hai capito bene. Egli ha citato il Salmo 95,7: se oggi ascolterete la sua voce!”. (da TB Sanhedrin 98a). 



18 

 

Su questa linea c‟è un passo interessante nella Mishnah, che precede il Talmud perché è la tradizione 

orale inizialmente codificata. È parallelo a qualcosa che troviamo anche nei Vangeli, e la Mishnah si 

fissa nello stesso periodo. È un detto di Rabbi Tarfon: «Il giorno è breve, il lavoro è molto, i lavoratori 

sono indolenti. La ricompensa però è alta e il padrone sollecita. Non spetta a te compiere l‟opera, ma 

non sei libero di sottrarti» (Mishnah ‟Avoth II,15-16). Come dire: “Non spetta a te compiere l‟opera 

perché i tempi messianici si realizzino, ma non sei libero di sottrarti per quel pezzetto che ti è assegna-

to, perché il giorno è breve, il lavoro è molto e i lavoratori sono indolenti. Qualcosa del genere viene 

detto anche da Gesù nei Vangeli. Avvertiamo dunque che ci si riferisce ad una fonte comune, ad un 

comune modo di pensare e di sentire. 

Non abbiamo assolutamente esaurito tutte le possibili attese, ma abbiamo citato soltanto le principali, 

alle quali sono legati anche dei possibili nomi. Ve ne leggo qualcuno, perché ogni nome è un pro-

gramma, secondo la tradizione biblica ed ebraica; ma è stato così anche per i primi cristiani: il nome è 

sempre segno di una vocazione, di un destino. Pertanto, anche il nome del messia è evocativo. Tra i va-

ri nomi troviamo Menachem, „il consolatore‟, come troviamo „il lebbroso‟ che certamente ha sopporta-

to le nostre sofferenze, come pure troviamo l‟idea di un messia legato alla figura di una sorta di re o di 

principe. Tuttavia il nome maggiormente ricorrente è proprio quello che rimanda alla consolazione. 

Spesso il nome può richiamare non solo la consolazione, ma anche qualche re importante della storia 

d‟Israele, che avrebbe potuto essere un messia, ma non ha potuto inaugurare i tempi messianici perché 

la storia non era ancora pronta. 

Da questo punto di vista sono interessanti tutti i calcoli delle possibili date, per ipotizzare quando il 

messia potrebbe arrivare. Anche qui ne cito soltanto un paio per capire quanto la varietà rabbinica sia 

articolata. Un insegnamento rabbinico ricorda che il messia potrebbe arrivare 4231 anni dopo la crea-

zione del mondo. Il calendario ebraico religioso registra oggi l‟anno 5767, per un calcolo con cui si va 

a ritroso fino alla creazione del mondo in maniera assolutamente simbolica. Le date più verosimili sono 

quelle legate all‟uscita dall‟Egitto, ma poi si va indietro seguendo le indicazioni bibliche che sono ap-

punto simboliche. Questo tuttavia serve per dire che si può attribuire una data al mondo. E se si può da-

re una data al mondo, questi 4231 anni, alla fine dei quali dovrebbero realizzarsi i tempi messianici, a-

vrebbero dovuto coincidere con il 471 dell‟era volgare. Questa data è stata calcolata, ma naturalmente 

si è rivelata non vera. 

Per questo, un maestro dice: «Se in quella data (471 d.C.) ti venisse offerto un campo del valore di mil-

le denaro per un denaro, non lo acquistare perché allora verrà il Messia e allora la terra non avrebbe 

più alcun valore» (Talmud Babilonese, Avodah zarah, 9b). Con questo insegnamento si è fissata una 

data comunque rimessa poi in discussione. 

È anche interessante notare che se da una parte c‟è una corsa nel fissare date, dall‟altra la maggior parte 

dei maestri autorevoli sono contrari a fissare l‟epoca della fine e dell‟avvento del messia. In qualche 

modo, secondo la loro prospettiva, si vengono a consolidare delle false attese e si vive in funzione di 

qualcosa che potrebbe anche non realizzarsi. Perciò si preferisce dire: «Maledetti coloro che calcolano 

la fine, in quanto dimostrano che, essendo la fine giunta e il messia non arrivato, non verrà più. Aspet-

tatelo invece come è detto: quantunque il tempo stabilito tardi, continua ad aspettarlo (Abacuc, 2,3)» 

(Talmud Babilonese, Sanhedrin 97b). Secondo altri, Israele sarà redento nel mese di Tishri – il primo 

del calendario ebraico, con il capodanno religioso e il Kippur, un segno evidente di conversione – e se-

condo altri verrà in una notte di Pasqua, a Nissan (collegato al profeta Elia), perché ciò, in qualche mo-

do, richiamerebbe l‟uscita dall‟Egitto. 

 

 

LA POSSIBILITÀ DI UN MESSIA SOFFERENTE A VANTAGGIO DI TUTTI 
 

Dunque, ancora una volta, prospettive diverse. E se qualcuno tenta di fissare date, un‟altra corrente fa 

dipendere tutto, più che da una data, dal comportamento del popolo, e arriva a dire che Dio potrebbe 



19 

 

realizzare i tempi messianici – se il popolo vivesse pienamente la Torah – anche senza un messia. 

Quindi nuovamente una linea nel Talmud che fa prevalere i tempi messianici sul messia. Da una parte 

lo si personalizza, ma dall‟altra si sostiene che se tutti facessero il bene, probabilmente Dio realizze-

rebbe i tempi messianici anche senza il messia; e c‟è pure chi dice il contrario: forse se la storia tocca il 

livello più basso, Dio interviene direttamente e redime il mondo anche senza un messia. Sono i retaggi 

di quella corrente legata alla „teologia della promessa‟ che però appartiene di più al giudaismo non rab-

binico. 

Ci sono tuttavia delle affermazioni molto belle: «Grande è il pentimento, perché avvicina la redenzio-

ne» (Talmud Babilonese,Joma 86b), «Tutte le fini sono passate, e il Messia non è ancora venuto [le da-

te calcolate e poi confutate]; dipende solo dal sentimento e dalle buone opere il fatto che egli venga» 

(Talmud Babilonese, Sanhedrin 97b), e si arriva a dire che «se il popolo d‟Israele si pentisse un giorno 

solo, immediatamente verrebbe il figlio di Davide [il messia]», e si prosegue: «Se Israele osservasse a 

dovere un solo sabato, immediatamente verrebbe il figlio di Davide» (Talmud Palestinese, Taanit 64a), 

ma si dice anche: «e se invece il popolo d‟Israele di sabati ne osservasse due, immediatamente sarebbe 

redento» (Talmud Babilonese, Shabbat 118b). Quindi verrebbe il messia, si realizzerebbero completa-

mente la fase storica e la fase metastorica. 

A questo punto dobbiamo dire che se l‟attesa è così variamente articolata, anche in senso personalisti-

co, e passa dal messia lebbroso e sofferente al messia re, al messia glorioso, alla capacità del popolo di 

realizzare i tempi messianici facendo il bene, anche senza un messia, non ci dobbiamo meravigliare se 

anche di fronte ai segni di Gesù di Nazareth non c‟è stata una rispondenza immediata, perché la tradi-

zione del popolo d‟Israele di quel periodo lo ha letto in un contesto in cui si attendeva magari con più 

ansia che in altri momenti l‟inaugurazione del tempo messianico e probabilmente anche un messia, ma 

secondo tipologie talmente diverse per cui era normale discutere. 

C‟è però un‟attesa minoritaria che nel Talmud compare veramente pochissimo, ma che invece è stata 

decisamente rivalutata dal dialogo ebraico-cristiano. È quella di un messia sofferente, discendente di 

Giuseppe (il figlio di Giacobbe). Nel Talmud, in una citazione, quasi di sfuggita, ad un certo punto si 

dice che «un discendente della casa di Giuseppe…» (quindi di Giacobbe attraverso Giuseppe) potrebbe 

essere un messia nascosto, non visibile a tutti, sofferente secondo il modello del servo di Dio che tro-

viamo nel Deuteroisaia e che non a caso nella tradizione cristiana ha un grosso collegamento con la 

passione di Gesù. Questo messia sofferente e nascosto, discendente di Giuseppe, non sarà il messia che 

inaugura i tempi messianici, ma un messia che prepara le genti in vista della venuta dei tempi messiani-

ci per tutti. È quindi un messia più per le genti che per il popolo d‟Israele (cf. Talmud Babilone-

se,Sukkot 52a e Bava Batra 123b). 

In un orizzonte di dialogo, oggi, gli ebrei che hanno riscoperto i Vangeli come letteratura giudaica, leg-

gono Gesù di Nazaret non nella logica dell‟incarnazione, ma in quella di profeta e maestro, come pos-

sibile realizzatore di questo messianismo nascosto. Pertanto Gesù di Nazaret potrebbe essere il messia 

sofferente mandato per le genti a preparare i tempi messianici per tutti.  

Questa la situazione articolata ai tempi di Gesù, continuata in tale modo fino ai giorni nostri, come e-

merge dalle testimonianze della tradizione rabbinica, che attingono qualche elemento anche del giudai-

smo non rabbinico. 

Le attese di Qumran saranno qualcosa di ancora diverso, ed è senz‟altro interessante chiedersi quanto 

possano essere collegate con la vicenda di Gesù e del Battista.  

Concludo lanciando un sasso un po‟ provocatorio. Richiamo una pubblicazione del giudaista Piero Ste-

fani, un cattolico, profondo conoscitore della tradizione ebraica, che si dedica al dialogo fra le chiese e 

gli ebrei, di cui e stato uno fra gli iniziatori in Italia: Tradimento fedele, pubblicato dalle Edizioni De-

voniane di Bologna nel 1983. Ebbene, il soggetto di tale tradimento fedele è il popolo d‟Israele. Egli 

dice che il non riconoscimento della maggior parte degli ebrei riguardo alla messianicità di Gesù – inte-

sa in senso cristiano – è da leggersi come una sorta di “tradimento” che però mostra la fedeltà del giu-

daismo alla sua matrice, alle sue origini e alla sua tradizione. D‟altro canto lo stesso Stefani afferma 



20 

 

che effettivamente è proprio tra i giudei che sono emersi i primi testimoni del Risorto, da cui è nata la 

chiesa giudaico-cristiana delle origini, ma nello stesso tempo, tuttavia, ci ricorda che il resto, la mag-

gior parte che non opera questo riconoscimento, è fedele alla propria tradizione. Ed è comunque quel 

giudaismo che rimane caro a Dio perché, come dice Paolo nella lettera ai Romani, l‟elezione è un dono 

irrevocabile che Dio non riprende per sé (cfr. Rm 11,28-29). Per questo la Chiesa non ha sostituito I-

sraele nell‟elezione, ma gli sta di fronte. 

Certo le posizioni legate all‟attesa messianica ebraica sono un po‟ diverse rispetto a quella cristiana; 

sono come qualcosa che sta „di fronte‟ al cristianesimo, dove il cristianesimo non sostituisce tali attese, 

ma presenta una prospettiva diversa. Ora, diverso non significa però necessariamente in conflitto, ma 

forse siamo ancora all‟interno di quelle polarità, di quelle tensioni, di quelle prospettive diverse che 

nell‟economia della storia della salvezza rappresentano la modalità con cui Dio realizza il progetto di 

salvezza nella storia. 

 

 

 

Terza lezione 

 

Prima di avviarci alla conclusione dei nostri incontri, volevo brevemente ricordarvi le tappe che abbia-

mo già percorso. Abbiamo visto come nel canone delle Scritture ebraiche l‟idea messianica emerga so-

prattutto in riferimento ai tempi messianici e alle caratteristiche dell‟unto del Signore (mashiach), che 

non vanno immediatamente nella direzione di una lettura personalistica; abbiamo anche visto come poi, 

invece, nelle fonti rabbiniche, che rileggono il dato biblico in epoca ormai postbiblica, emerga invece 

anche un‟idea di messia personale. 

In particolare ci siamo soffermati la volta scorsa su alcune testimonianze della tradizione rabbinica, fis-

satesi nel Talmud, che ci hanno mostrato come questa attesa personalistica sia comunque di fatto molto 

diversificata, in un orizzonte dove la fede condivisa è soprattutto nei tempi messianici, nella salvezza 

che si realizzerà, mentre sul rapporto tra un eventuale messia e i tempi messianici si discute, mantenen-

do sempre però centrale l‟idea che comunque sarà Dio a salvare, e che il messia sarà un suo inviato. Sa-

rà un uomo, con caratteristiche profetiche o sacerdotali o regali, ma nella prospettiva ebraica non sarà 

mai Dio incarnato, perché questo va contro il secondo comandamento, che vieta di farsi delle immagini 

di Dio. 

 

 

QUANTI ANNI DURERÀ L’ERA MESSIANICA? 
 

Vorrei fermarmi ancora un attimo sulla tradizione rabbinica per completare questo quadro con due a-

spetti che non abbiamo potuto toccare esaustivamente la volta scorsa: la durata dell‟età messianica e le 

caratteristiche dei tempi messianici. 

Abbiamo visto come nelle fonti rabbiniche ci sia la tendenza, da parte di qualcuno, a calcolare quando i 

tempi messianici arriveranno, tendenza che alcuni appoggiano e che altri invece condannano dicendo 

che se poi il calcolo non si rivela veritiero anche la fede nei tempi messianici può affievolirsi. Diverso è 

invece pensare quanto l‟età messianica durerà. Questo è importante perché, come abbiamo già visto, 

nella prospettiva ebraica i tempi messianici avranno due momenti: la fase storica – nella quale la storia 

dovrà cambiare – e la fase metastorica. La fase storica potrebbe essere definita fase intrastorica, nel 

senso di una storia nuova, rinnovata dentro la comune storia degli uomini. È il passe-partout, la chiave, 

per il mondo a venire, per i tempi messianici in prospettiva escatologica.  

Sulla durata dell‟era messianica leggiamo una testimonianza presa dal Talmud. Come abbiamo visto 

negli incontri precedenti, il Talmud viene alla fine – dopo il canone biblico, dopo la Tôrāh codificata, e 



21 

 

dopo la Mishnah – come discussione su tutta la tradizione precedente (IV/VI sec. d.C.). In esso conflui-

scono tradizioni mantenute oralmente che risalgono a tempi molto antichi e che possono addirittura 

coincidere con l‟epoca in cui si colloca la vicenda storica di Gesù di Nazareth, cioè l‟epoca del giudai-

smo medio, caratterizzata da tensioni, ma anche da molti fermenti religiosi. 

Vediamo allora un passo talmudico interessante e famoso, che cerca di dire qualcosa relativamente a 

quanto durerà l‟era messianica intesa, in questi passaggi, soprattutto come era intrastorica e come storia 

che cambia. Il trattato talmudico è ancora una volta Sanhedrin (Talmud Babilonese, Sanhedrin 99a), 

quindi ha a che fare con il Sinedrio, tuttavia divaga anche su altro, poiché nelle fonti rabbiniche non c‟è 

molta sistematicità ma, procedendo per associazione di idee, si può tranquillamente, parlando di Sine-

drio, andare a sfociare anche in quella che è una discussione sui tempi messianici. Le opinioni non sono 

assolutamente uguali, anzi si rivelano contrastanti. 

Secondo Rabbi Eliezer i tempi messianici dureranno quarant‟anni. Il quaranta è un numero simbolico 

nella tradizione biblica ed ebraica, è l‟intervallo di tempo dell‟esodo. I quarant‟anni prima di entrare 

nella terra promessa diventeranno poi, nella Scrittura cristiana, i quaranta giorni di Gesù nel deserto. 

Qui, nella fonte rabbinica, diventano i quarant‟anni dell‟era messianica, prima del mondo a venire, 

quindi della storia che cambia. Per giustificare questo calcolo viene utilizzato il Sal 95,10: «Come è 

detto: Per quarant‟anni regnerò in quella generazione». È un salmo conosciuto, che si usa anche nella 

Liturgia cristiana delle Ore in cui, però – dopo aver ricordato le tentazioni nel deserto, in riferimento a 

Meriba e a Massa, dove il popolo costrinse Mosè a chiedere a Dio dei segni – si legge: «Per quarant'a-

nni mi disgustai di quella generazione e dissi: Sono un popolo dal cuore traviato». È Dio che parla 

d‟Israele 

Rabbi Eliezer utilizza il versetto di questo salmo modificandolo, perché la frase: «Per quarant‟anni mi 

disgustai di quella generazione» diventa: «Per quarant‟anni regnerò in quella generazione». Come è 

possibile un cambiamento di senso tanto forte da essere l‟esatto contrario? È possibile perché la lingua 

ebraica qui utilizza il futuro di una radice che permette traduzioni diverse e, forzando un po‟ il signifi-

cato originario della medesima, si può giocare tra il „regnare‟ e il „disgustare‟. Linguisticamente è un 

po‟ acrobatico, ma è possibile; e dato che la tradizione rabbinica gioca molto sul fatto che tali radici 

siano spesso polisemiche, in questo caso opera lo spostamento di segno. Non solo. Qui c‟è anche un al-

tro elemento coglibile, e cioè che lo sdegno di Dio di fronte al peccato del popolo – e questo vale so-

prattutto per la letteratura profetica – in realtà sarebbe da leggersi come segno del suo pathos, cioè il 

segno di un padre amoroso che si sdegna per rieducare i figli, non per condannarli ma per riportarli a 

Lui. Allora qui si dà già l‟aspetto positivo: lo sdegno ha prodotto una conversione e quindi ha ristabilito 

un rapporto, e i quarant‟anni di sdegno diventano i quarant‟anni dei tempi del messia. 

Un altro maestro, Rabbi Eleazar (Eleazaro, figlio di Azaria), ha invece un‟altra opinione: «Come è det-

to, dureranno settant‟anni». Si fa riferimento alla profezia di Isaia: «In quel giorno Tiro sarà dimenti-

cata per settant‟anni, come la durata di un re unico» (Is 23,15). E questo „re unico‟ non può essere che 

il Messia. Quindi ancora una volta c‟è la ripresa di un passo profetico, in questo caso di dimensione re-

gale, che viene letta in maniera personalistica. 

 

 

UNA MULTIFORME VISIONE DEI TEMPI MESSIANICI 
 

Più interessante ancora è la posizione di un maestro di cui non si dice il nome, ma soltanto „secondo 

Rabbi‟. Quando nei passi talmudici trovate citato semplicemente Rabbi, normalmente equivale a Rabbi 

Yeudah ha-Nasi (il principe, o il santo), che sarebbe il maestro a cui si attribuisce la compilazione della 

Mishnah, la codificazione della Tôrāh orale. Sicuramente Rabbi Yeudah ha-Nasi è stato un personaggio 

chiave in questo processo; di fatto non può aver compilato interamente lui la Mishnah, però sappiamo 

che anticamente era normale attribuire ad una sola persona opere notevoli come questa.  



22 

 

Rabbi Yeudah sostiene che i tempi messianici dureranno tre generazioni. Viene chiamato in causa il 

versetto cinque del Sal 72: «Come è detto: Ti temeranno finché splenderà il sole, finché brillerà la lu-

na, di generazione in generazione». Il salmo in questione è attribuito dalla tradizione a Salomone, e vi 

si parla di un re promesso, un „re di giustizia‟ che produrrà una situazione che richiama i segni dei tem-

pi messianici secondo la profezia di Isaia: una storia che cambia in positivo. Vorrei farvi notare come 

questo passaggio si inserisca, in realtà, in una serie di segni che ritroveremo nel Talmud come indica-

zione dei tempi messianici realizzati. È come dire che in questo salmo si parla di un re che potrebbe i-

dentificare le caratteristiche del messia, che produce qualcosa che ha a che fare con i tempi messianici.  

Si inizia con un‟invocazione: 

«Dio, dà al re il tuo giudizio,/ al figlio del re la tua giustizia;/ regga con giustizia il tuo popolo/ e i tuoi 

poveri con rettitudine» (Sal 72,1). 

Come si è detto precedentemente, una delle caratteristiche dell‟unto di Dio doveva essere proprio la 

giustizia, e in questo passaggio si afferma che la giustizia non viene, se non da Dio. Ancora una volta 

un richiamo messianico molto teocentrico: la giustizia dell‟unto di Dio – qui già personalizzato – è la 

giustizia che riceve direttamente da Lui. 

Poi si parla della creazione di Dio come di un segno di pace: 

«Le montagne portino pace al popolo/ e le colline giustizia» (Sal 72,3). È una creazione già cambiata. 

«Ai miseri del suo popolo renderà giustizia,/ salverà i figli dei poveri/ e abbatterà l‟oppressore» 

(72,4). Un mutamento in positivo, che poi è la logica del Magnificat quando riprende il cantico di An-

na; allorché c‟è un intervento di Dio nella storia, tutto cambia e i segni negativi diventano positivi. 

Ed ecco qui il passo citato da Rabbi:  

 «Il suo regno durerà quanto il sole,/ quanto la luna, per tutti i secoli» (Sal 72,5). Ora, questo „per tutti 

i secoli‟(tradotto così in italiano) in ebraico corrisponde all‟espressione dôr dôrîm, che significa „di ge-

nerazione in generazione‟. Tale espressione presenta la stessa parola dor al singolare e poi al plurale. 

Questo passo del Talmud che abbiamo appena letto indica nel „di generazione in generazione‟ una du-

rata di almeno tre generazioni. Dire „tre generazioni‟ significa usare un numero che, biblicamente ed 

ebraicamente parlando, indica sempre l‟intervallo di tempo prima di un evento teofanico: al terzo gior-

no succede sempre qualcosa. Tre giorni sta Giona nel ventre della balena, e al terzo giorno avviene la 

rinascita; tre giorni saranno l‟intervallo di tempo tra la passione e la risurrezione di Gesù. Al terzo gior-

no cambia sempre qualcosa perché Dio interviene. I tre giorni vengono visti qui come „generazioni‟ 

perché la prima volta si dice dor al singolare (una), la seconda volta dorim al plurale (due), e se le 

sommiamo, sono tre. Allora vuol dire che nell‟arco di tre generazioni tutto si compirà e inizierà il mon-

do a venire.  

Questo modo di procedere è tipicamente rabbinico, è il cosiddetto midrash, fatto utilizzando una sorta 

di valore numerico delle parole (dico „una sorta‟ perché c‟è anche un altro modo ebraico di calcolare il 

valore numerico), e qui si gioca sul singolare-plurale. 

Ma se andiamo avanti in questo durare per tutti i secoli, che alla fine sono tre generazioni, quali saran-

no le conseguenze?: 

«Scenderà come pioggia sull‟erba/, come acqua che irrora la terra [si sta parlando a gente che vive nel 

deserto]. Nei suoi giorni fiorirà la giustizia/ e abbonderà la pace, finché non si spenga la luna» (Sal 

72,6-7).  

La luna è vista dalla tradizione rabbinica un po‟ come l‟antagonista del sole. Un midrash dice che essa 

vive di luce riflessa, quindi riceve il riflesso del sole perché, nell‟ambito della creazione, ha contrattato 

con Dio per essere come il sole o più del sole, ed Egli l‟ha castigata facendola splendere di meno. An-

che qui c‟è un richiamo ad una concezione tipicamente rabbinica del rapporto sole-luna. 

«E dominerà da mare a mare,/ dal fiume sino ai confini della terra» (Sal 72,8). È l‟orizzonte geografi-

co degli antichi, che comprende tutta la terra conosciuta. Questo regno sarà caratterizzato da cambia-

menti naturali e una capacità di dominio universale: 



23 

 

«A lui si piegheranno gli abitanti del deserto,/ lambiranno la polvere i suoi nemici./Il re di Tarsis e 

delle isole porteranno offerte,/ i re degli Arabi e di Saba offriranno tributi./A lui tutti i re si prostre-

ranno,/ lo serviranno tutte le nazioni» (Sal 72,9-11). È la realizzazione della vocazione sacerdotale del 

popolo d‟Israele (lo si può leggere in parallelo con la profezia di Is 2,1ss. dove si parla del pellegrinag-

gio di tutti i popoli a Sion alla fine dei tempi).  

«Egli libererà il povero che grida/ e il misero che non trova aiuto,/ avrà pietà del debole e del povero/ 

e salverà la vita dei suoi miseri./ Li riscatterà dalla violenza e dal sopruso,/ sarà prezioso ai suoi occhi 

il loro sangue» (Sal 72,12-14). 

E poco più avanti troviamo ancora un segno naturale interessante: 

«Abbonderà il frumento nel paese,/ ondeggerà sulle cime dei monti;/ il suo frutto fiorirà come il Liba-

no,/ la sua messe come l'erba della terra./ Il suo nome durerà in eterno» (Sal 72,16-17). 

Quindi la dinamica di tutto il salmo è che questo regno cambierà radicalmente i rapporti tra gli uomini 

e con il creato: la terra sarà amica dell‟uomo, produrrà frutto abbondante e, soprattutto scomparirà tutto 

ciò che costituisce dolore e sofferenza. È un salmo che ha già al suo interno un‟apertura verso i segni 

dei tempi messianici, e che qui viene ripreso come segno della durata dell‟era messianica a livello in-

trastorico. 

Un altro maestro, Rabbi Hillel (che non è l‟Hillel contemporaneo di Gesù di Nazareth) affermava che 

non vi sarà messia per Israele, perché è già stato consumato ai tempi di Ezechia. Qui c‟è l‟idea che il 

messia sia già venuto, identificabile appunto con i „tempi‟ del re Ezechia e con lui stesso. Vale a dire: 

aspettate i tempi messianici, ma il messia non aspettatelo più, perché c‟è già stato! 

Contro questa opinione viene proposta anche l‟osservazione di un altro maestro Rav Josef: «Che Dio 

voglia perdonare Rabbi Hillel! Ezechia non viveva forse durante il Tempio?» (è come dire: durante il 

primo Tempio sappiamo che cosa è successo! All‟epoca del primo tempio, dopo la morte di Salomone, 

il regno si divide; seguirà poi la deportazione… Forse Rabbi Hillel non ha capito bene). «Bene – proce-

de questo maestro – Zaccaria, che profetizzava durante il secondo Tempio, così annunciava: Gioisci 

forte, figlia di Sion, giubila figlia di Gerusalemme, perché il tuo re sta per venire da te, giusto e vitto-

rioso, umile e a dorso di un asino o di onagro, figlio di asina» (Zc 9,9). Questo vuol dire che Rabbi 

Hillel si è sbagliato perché viveva durante il primo Tempio, e Zaccaria, durante il secondo, ha profetiz-

zato invece il possibile avvento di un altro messia. 

Tutto questo per darvi un‟idea di come la discussione sia sempre stata accesa all‟interno del confronto 

fra i maestri dell‟ebraismo. Qui, con molta tranquillità, il Talmud dice che Rabbi Hillel si è sbagliato e 

la prova è nella Scrittura. Oltretutto siamo di fronte a posizioni diverse da Eleazaro e da Eliezer. Siamo 

sempre nell‟ambito di quella multiformità di pensiero che discute su ciò che sarà la dinamica fra la sto-

ria di adesso e i tempi messianici realizzati. 

 

 

I SORPRENDENTI EFFETTI DELL’ERA MESSIANICA 
 

Nel Talmud questi segni, in qualche modo già anticipati nel Sal 72, ci vengono proposti attraverso una 

descrizione che rispecchia la coloritura di linguaggio tipica della tradizione rabbinica. Vediamo allora 

alcuni passaggi, che possono anche essere simpatici, ma che non devono essere presi alla lettera in 

quanto talvolta potrebbero sembrare un po‟ troppo estrosi, una sorta di favola che non si realizzerà mai. 

È un genere letterario per dire che tutto sarà talmente imprevedibile, talmente segno di un amore di Dio 

capace di sorprendere l‟uomo, che potranno accadere anche eventi e situazioni assolutamente fuori 

dall‟ordinario. 

Questi segni toccheranno innanzitutto la natura, che diventerà meravigliosamente feconda: 

«Non come questo mondo sarà il mondo a venire, perché in questo mondo l‟uomo deve affannarsi e 

vendemmiare uve e pigiarle per produrre il vino». Non dimentichiamo che il vino, nella tradizione e-



24 

 

braica, è non solo un alimento quotidiano, ma è un elemento liturgicamente tra i più importanti poiché 

sul vino si benedice sempre il nome di Dio, perciò l‟uomo non può non produrlo. 

«Nel mondo nuovo, invece, l‟uomo porterà un solo acino in un carro o su una nave (ritorna alla mente 

il famoso grappolo del periodo dell‟esodo, per trasportare il quale dalla terra promessa esplorata al de-

serto gli uomini ebbero bisogno di una trave - Es 13,23), lo deporrà in un angolo della casa e ne trarrà 

vino abbastanza da riempire un grosso fiasco, e il suo gambo servirà da combustibile sotto la pento-

la». Ecco l‟eccezionalità! A noi fa sorridere, ma è un modo per dire che la natura produrrà qualcosa di 

così straordinario, che ne basterà una piccola parte per avere i frutti di ciò che oggi si ottiene con tanto 

lavoro. 

E ancora: «Non ci sarà acino, da solo, che non darà almeno trenta misure di vino. Come in questo 

mondo il grano si produce in sei mesi e gli alberi danno frutto in dodici, nel mondo a venire il grano si 

produrrà in un mese e gli alberi daranno frutto in due». Anche qui i tempi sono dimezzati. 

Un altro maestro diceva: «Nell‟aldilà il grano si produrrà in quindici giorni e gli alberi daranno frutto 

in un mese (c‟è quindi una sorta di gara a chi individuerà le caratteristiche migliori) e la terra d‟Israele 

darà pane della più fine farina e vesti della lana più pura. Il suolo produrrà spighe di grano grandi 

come due reni di un grosso bove, e le donne partoriranno bambini ogni giorno e gli alberi ogni giorno 

produrranno frutti» (Talmud Babilonese, Ketubbot 111b). 

Vi sto leggendo tutto questo per segnalarvi perché, di fronte alla croce di Gesù e a ciò che avviene in 

quel momento, sia stato molto difficile per il popolo ebraico vedere i tempi messianici: questi segni e-

rano totalmente assenti. Adesso li possiamo riconsiderare in modo più equilibrato, ma è bello anche 

cogliere queste fonti attraverso il linguaggio che le caratterizza. 

Passiamo ad un altro commento rabbinico (Esodo Rabbah XV,21), dove vengono presentati, in 

un‟elaborata descrizione che noi cercheremo di semplificare, gli effetti che l‟era messianica avrà sullo 

stato del mondo. La descrizione prevede dieci effetti, e anche qui il numero non è neutro, poiché il die-

ci rimanda alle Dieci Parole al Sinai (i comandamenti), ad un numero che comunque nella tradizione 

biblica indica la completezza. 

Il primo effetto: il mondo verrà illuminato in maniera particolare. Godrà di una luce, proveniente in 

modo prevalente dal sole, che non illuminerà soltanto di giorno poiché anche la luna, di notte, ritornerà 

come il sole; ci sarà un ritorno alla bellezza della creazione che non ha ancora potuto mostrarsi. 

Il secondo: i tempi messianici faranno scaturire da Gerusalemme acqua corrente, in cui ogni malato 

troverà guarigione. Ecco quindi i primi effetti sulla natura e sull‟uomo. 

Il terzo: gli alberi produrranno frutti ogni mese e l‟uomo che ne mangerà sarà guarito. In questo elen-

co c‟è l‟attenzione a collegare sempre l‟eccezionalità della natura che i tempi messianici mostreranno 

in relazione all‟eccezionalità del fatto che anche l‟uomo non soffrirà più. 

Il quarto: tutte le città cadute in rovina verranno riedificate e non rimarrà al mondo alcuna plaga de-

serta. Anche Sodoma e Gomorra saranno riedificate, perché diventeranno città positive, e non più se-

gno del peccato. Quindi ci sarà anche una ricostruzione delle strutture che l‟uomo aveva prodotto e che 

potrebbero essere state intaccate da una gestione peccaminosa. 

Il quinto sarà la riedificazione di Gerusalemme con pietre di zaffiro, che splenderanno come il sole, af-

finché gli idolatri “vedano” la gloria di Gerusalemme. 

l sesto: La pace regnerà in tutta la natura. La mucca e l‟orso pascoleranno insieme; qui viene ripresa 

la profezia messianica Isaia (Is 60,3). 

Il settimo: i tempi messianici vedranno la riunione di tutti i quadrupedi, gli uccelli e i rettili e si stabili-

rà un patto fra loro e tutto il popolo d‟Israele. Cioè ci sarà di nuovo equilibrio tra l‟uomo e la natura 

come annunciato da Osea (Os 2,18). 

L‟ottavo: pianti e lamenti cesseranno. E vale per tutti, uomini e animali. 

Il nono: la morte cesserà. 

Il decimo effetto: Non ci saranno più sospiri, gemiti e angosce, ma tutti saranno lieti. 



25 

 

Quindi una storia radicalmente cambiata in segno positivo. La gioia sarà in particolare per il popolo 

d‟Israele, perché le tribù verranno riunite, la città di Gerusalemme sarà glorificata e restaurata, e verrà 

ricostruito il Tempio. Ma non saranno più la Gerusalemme e il Tempio dell‟epoca storica, e tutto avrà 

una dinamica e delle caratteristiche diverse, perché a questo punto cesseranno tutti i sacrifici ad ecce-

zione dell‟offerta di grazie che non avrà mai fine. Sarà quindi un Tempio in cui non si effettueranno più 

sacrifici cruenti, ma ci sarà un sacrificio nuovo, una nuova modalità. Tra l‟altro c‟è una rilettura rabbi-

nica dell‟ebraismo senza Tempio (cioè dell‟ebraismo dopo l‟anno 70), che vede un anticipo di questo. 

La posizione rabbinica è che se oggi da una parte l‟ebraismo ha posto segni di lutto in tutta la liturgia 

proprio per ricordare che il Tempio non c‟è, dall‟altra il positivo è che l‟era dei sacrifici è finita – anche 

se i tempi messianici non ci sono ancora – perché è iniziata un‟altra forma di sacrificio, quella delle 

labbra, della preghiera, e del fare il bene. I maestri infatti insegnano che il mondo poggia su tre cose: la 

Tôrāh, la giustizia e le opere di bene verso tutti (cf. Mishnah, ‟Avot I,2). Il fatto che non si possano più 

fare sacrifici non è da leggersi solo in negativo, ma è già anticipo di quei tempi messianici che preve-

devano la loro cessazione. 

Sempre su questa linea, un altro maestro, Rabbi Eljahu (e in particolare la sua scuola) insegnava che il 

mondo durerà seimila anni, di cui duemila trascorreranno nel caos (dalla creazione alla rivelazione sul 

Sinai, sono tutti calcoli simbolici), duemila con la Torah, e duemila saranno i giorni del messia (cf. 

Talmud Babilonese, Sanhedrin 99a). Questo per dare un‟idea di come sia impossibile, a questo punto, 

tirare le fila di quella che è la dinamica ultima delle attese secondo la tradizione rabbinica. Come non 

era stato possibile farlo per le fonti non rabbiniche, non riusciamo neppure per quelle rabbiniche, per-

ché sono troppe le diversità. Di chiaro c‟è che i tempi messianici in qualche modo si realizzeranno. 

 

 

IL MESSIANISMO DEGLI ESSENI 
 

In questo panorama dobbiamo collocare anche le attese messianiche degli Esseni, che non appartengo-

no alla tradizione rabbinica anche se talvolta si potrebbe ritrovare qualcosa di sovrapponibile o di avvi-

cinabile. 

Sugli Esseni il discorso non è facile. Cercherò di dare qualche coordinata, anche per porre l‟eterna que-

stione che è ancora oggetto di grossi dibattiti: dove collochiamo Gesù? Tra i rabbini, i farisei, nella tra-

dizione non rabbinica, oppure tra gli Esseni? Siamo sempre dentro le grandi correnti del famoso giudai-

smo medio. 

 

Gli Esseni: un movimento numeroso e sconosciuto 

Il mondo essenico ci riporta anche a Qumran. Spesso le due realtà sono state identificate tra loro, ma 

oggi non si è più così sicuri che ci sia questa totale corrispondenza, nel senso che a Qumran qualcosa di 

essenico forse è passato, ma non è Qumran il segno maggiore dell‟essenismo. Tra l‟altro non abbiamo 

molte fonti sugli Esseni: siamo all‟interno di uno di quei movimenti tipici che nascono e finiscono du-

rante il giudaismo medio, per cui la loro è una storia molto breve. Troviamo qualche indizio sugli Es-

seni tra gli scrittori dell‟antichità, come Filone e Giuseppe Flavio (nella sua „Guerra giudaica‟), il quale 

attesta di essere stato discepolo degli Esseni, senza specificare di quali. Anche Plinio il Vecchio dice 

qualcosa, ma sulla loro origine e sul significato del loro nome non c‟è accordo fra gli studiosi. Per mol-

to tempo ancora, quindi si resterà con dei punti di domanda in sospeso. 

Sappiamo però che erano protetti da Erode il Grande, il che ci dice che costituivano un fenomeno che 

non poteva passare inosservato, anche perché pare che ai tempi di Gesù fossero sui quattromila. E se si 

calcola che i farisei – sempre con questi calcoli un po‟ approssimativi – erano più o meno seimila, si 

comprende come ci si trovi davanti ai due gruppi maggioritari. Ammesso che tutta la comunità di Qum-

ran fosse essenica, a Qumran ce n‟erano circa centocinquanta. Ecco perché non si può affermare che 

Qumran rappresenti il mondo essenico, che si estendeva fino alla Galilea e che aveva al suo interno del-



26 

 

le possibilità di scelte diverse, alcune delle quali erano molto vicine a quella che noi definiremmo „tra-

dizione monastica‟ con vita più o meno cenobitica, e altre prevedevano anche il matrimonio. Il che si-

gnifica che non è vero che tutti gli Esseni non si sposavano, e che il movimento essenico aveva al suo 

interno molte articolazioni. 

Non ci meraviglia quindi che Gesù abbia avuto rapporti anche con loro, visto che in Palestina alla sua 

epoca erano appunto circa quattromila; è probabile che egli li abbia incontrati nella loro forma più 

“moderata” soprattutto quando ha predicato in Galilea. Che Gesù abbia qualcosa da spartire con 

l‟esperienza di Qumran o con qualcosa di monastico è piuttosto improbabile. È invece altamente pro-

babile che un rapporto più stretto con gli Esseni l‟abbia avuto il Battista, perché figlio di Zaccaria, sa-

cerdote del Tempio, e perché, essendo nato quando i genitori erano in età avanzata, è presumibile che 

sia rimasto orfano abbastanza presto. Sappiamo infatti che una delle caratteristiche dell‟essenismo era 

proprio quella di farsi carico degli orfani, soprattutto in relazione a quel sacerdozio del Tempio che ri-

tenevano abbastanza in linea con la tradizione. Dato che Zaccaria – per le testimonianze che ci dà Luca 

all‟inizio del suo vangelo – apparteneva ad una stirpe sacerdotale certa, integra, l‟ipotesi che il Battista, 

rimasto orfano, sia stato accolto dagli Esseni, è verosimile. Però il fatto che lo ritroviamo a predicare 

sulle rive del Giordano da solo, ci dice anche che forse non ne ha condiviso totalmente le tradizioni e le 

regole. 

Dovremmo tentare di definire che cosa significa questo nome di Esseni. È un altro elemento problema-

tico, perché sull‟etimologia del termine gli studiosi ritengono che non ci sia chiarezza. In particolare mi 

rifaccio agli studi di G. Boccaccini, che sottolinea come non sia possibile dare un origine chiara e sicu-

ra di questo termine e del suo significato.  

Mi limito a dirvi che, per esempio, Giuseppe Flavio, proprio descrivendo questo fenomeno, usa il ter-

mine essaios, che generalmente sta per „della stirpe degli essaios oppure, come dice sempre tale scrit-

tore: “Coloro da noi chiamati essaioi”, espressione che sembra riferirsi quasi ad una discendenza o al 

nome del gruppo. 

Filone usa questo stesso termine nel senso di „comunità dei santi‟, ma lui stesso ammette che questa e-

timologia potrebbe non essere attendibile. 

C‟è anche una serie di affermazioni che vengono da speculazioni esoteriche, come quella di Ahmed 

Osman, che nel suo testo “Fuori dall‟Egitto” sostiene che „esseno‟ va tradotto con „colui che segue Es-

sa‟, ed „Essa‟ è Gesù. Ma sulla veridicità di questo testo, nessuno scommette, per cui anche qui siamo 

nelle nebulose più assolute. 

Perciò non sappiamo che cosa esattamente questo termine voglia dire, tuttavia è attestato anche dagli 

studi di Boccaccini che nel Tempio c‟era il „cancello degli Esseni‟. Il che significa che il gruppo non 

solo era protetto da Erode il Grande, ma aveva addirittura un suo ingresso nel tempio. Questo ci porta 

anche a pensare che una comunità di Esseni probabilmente vivesse a Gerusalemme, e che accedesse 

quindi regolarmente agli atri del tempio. 

 

Gli Esseni e l‟esasperazione della purità rituale 

Vediamo ora che cosa produce le distanze tra questo gruppo e il resto del giudaismo dell‟epoca, e in 

particolare del farisaismo, che sta ponendo le basi di ciò che diventerà la tradizione dei rabbini da una 

parte, ma dall‟altra anche dei sadducei, quell‟aristocrazia più vicina al Tempio. La causa della presa di 

distanza dal sacerdozio del Tempio è la convinzione che in Israele esso fosse ormai troppo inquinato. 

Abbiamo già visto come, durante l‟esilio in Babilonia, la stirpe sacerdotale, che nell‟ebraismo è per di-

scendenza, avrebbe subito delle alterazioni. Perché la stirpe sacerdotale possa restare integra, è necessa-

rio che i sacerdoti sposino donne di stirpe sacerdotale o comunque levitica; se questo non avviene, an-

che chi discende da un sacerdote autorevole, perde la sua veridicità come sacerdote del Tempio. Quindi 

i sacerdoti erano obbligati a contrarre matrimonio soltanto all‟interno di un certo gruppo. Evidentemen-

te, durante l‟esilio in Babilonia può essere accaduto di tutto. Non a caso, Esdra e Neemia, al ritorno, 

proibiranno i matrimoni misti: una delle ragioni sarà proprio questa.  



27 

 

Quindi un problema era la discendenza, ed ecco allora l‟importanza che Zaccaria possa mostrare delle 

credenziali, all‟inizio del vangelo di Luca: egli rappresenta chi ha mantenuto la discendenza pura.  

Inoltre si ritiene che il sacerdozio, così come è praticato ai tempi di Gesù non sia più il sacerdozio se-

condo le norme rivelate nella Torah. Si ritiene cioè che la purezza dei costumi stia venendo meno. Per-

ciò l‟essenismo non si pone tanto come movimento di rinnovamento, come è stato invece quello fari-

saico, ma si pone di più come movimento di conservazione, che vuole riportare tutto alle origini, pren-

dendo le distanze da quello che sta accadendo. Gli Esseni si ritengono coloro che conservano la tradi-

zione secondo loro autentica. Sottolineo con „secondo loro‟ perché questa volontà di conservare li por-

terà ad un certo punto ad allontanarsi da Gerusalemme per vivere altrove. Una delle ipotesi che si sono 

fatte su Qumran è che fosse non troppo lontana dal Tempio, ma a distanza di sicurezza per non inqui-

narsi; però secondo le ultime scoperte, forse a Qumran non c‟è stata soltanto la comunità essenica, ma 

anche qualcos‟altro che con gli Esseni potrebbe non aver molto da spartire.  

In ogni caso c‟era questa tendenza a prendere le distanze dalle inautenticità della tradizione, però se-

condo una loro visione, perché su alcuni punti – e in particolare sulle norme di purità – tutto il movi-

mento essenico, anche se a livelli diversi, esaspera una tendenza a cui abbiamo già accennato, legata 

all‟orizzonte della teologia della promessa che, ad un certo punto, fronteggia la teologia del patto. 

Questa a un certo punto deve fare i conti, soprattutto nel periodo dell‟apocalittica giudaica, con una 

„teologia della promessa‟ che sposta tutte le attese sulla fede e sull‟idea che Dio salverà l‟uomo nono-

stante la sua incapacità di rispondere positivamente agli impegni dell‟alleanza. In questo contesto va in 

crisi soprattutto l‟idea di purità rituale. 

Qui devo fare una breve parentesi, poiché entriamo in un altro argomento abbastanza spinoso. Il termi-

ne impuro nell‟ebraismo biblico e postbiblico non ha avuto sempre lo stesso significato; soprattutto non 

ha il significato che gli attribuiamo noi oggi di „sporco‟, „peccaminoso‟, „immondo‟.  

Nei livelli più antichi della Bibbia, nel Levitico – e quindi nella Torah, nel Pentateuco – addirittura non 

ha connotazione etica, ma soltanto ontologica. Significa che distingue il passaggio tra ciò che appartie-

ne all‟uomo e ciò che appartiene a Dio. Ciò che appartiene a Dio è sacro, come il sangue e il grasso de-

gli animali e tutto ciò che ha a che fare con la vita. Ecco perché anche tutto il rituale dei sacrifici preve-

de che la vittima sia offerta in un certo modo, perché il sangue e il grasso devono essere offerti total-

mente a Dio, sono suoi.  

Anche il profano è una realtà di segno positivo, ed indica che Dio lo affida all‟uomo perché lo possa 

gestire in autonomia: è il mondo di Dio dato agli uomini. Talvolta l‟uomo da questo mondo, da questa 

profanità – che è un bene – incontra la sacralità, come avviene per la donna durante le mestruazioni (il 

sangue la introduce nell‟orizzonte sacrale di Dio), o come per chi vive una teofania (una rivelazione di 

Dio), o come per il sommo sacerdote che entra nel Santo dei Santi per benedire il popolo. Quando av-

viene questo passaggio, chi vive tale situazione è definito „impuro‟ non perché ha peccato, ma perché 

viene a contatto con il sacro, così come il rotolo della Scrittura – dice la tradizione – sporca le mani, le 

rende impure perché toccano qualcosa di sacro. Ecco allora che la purificazione non è un atto che rie-

quilibra uno squilibrio dovuto al peccato, ma è un segno che si pone perché l‟uomo sia cosciente 

dell‟essere passato dalla sfera della profanità a quella della sacralità.  

Questo è il livello più antico. Quando cominciano a sovrapporsi le due tendenze – teologia del patto, 

che attesta questo, e teologia della promessa –, pian piano la categoria biblica va in crisi. Abbiamo già 

visto che sarà la vocazione del profeta Isaia a presentarci per la prima volta il termine impuro connotato 

eticamente (le sue labbra „impure‟ vengono purificate dal tizzone posto dall‟angelo su di esse – Is 6,5-

7). A questo punto il dibattito tra ciò che è puro e ciò che non lo è esploderà, e si comincerà a definire 

chi possiede più „sacro‟ di altri in virtù della sua purità. Lo spostamento quindi sarà quasi totale dal pi-

ano ontologico al piano etico, mantenendo però aperto il dibattito fra le due posizioni, fra chi continue-

rà a parlare di sacro-profano-puro-impuro secondo l‟orizzonte della Torah, e chi invece si sbilancerà 

sempre di più sull‟impuro come segno del peccato che pian piano, per una serie di circostanze legate 

alla letteratura intertestamentaria, sposterà anche l‟origine del peccato sempre di più verso la sfera ses-



28 

 

suale. Perciò anche la sessualità diventerà fonte di un‟impurità, perché non è più veicolo della trascen-

denza – l‟atto coniugale che trasmette la vita, il ciclo mestruale della donna che il segno del sangue in-

troduce in Dio –, ma perché diventa la modalità con cui leggere l‟origine di tutti i peccati. Da qui na-

scerà l‟idea che anche in Gn 3 il primo peccato potrebbe essere stato un peccato sessuale, ma siamo 

fuori dalla Scrittura, siamo in testi che la rileggono in un orizzonte che non li farà canonizzare. Nessu-

no di questi testi, dal Libro dei Giubilei, al Testamento dei Patriarchi, a tutti quelli che affrontano que-

sto discorso, entrerà nel canone delle Scritture, né ebraiche né cristiane. Però produrrà degli effetti, ine-

vitabilmente, sulla vita della comunità. L‟essenismo sposerà totalmente questa linea e, in modalità di-

verse, leggerà l‟impurità legata prevalentemente a questo peccato, esasperando le norme di purificazio-

ne. Ecco allora perché nelle regole degli Esseni troviamo frequenti bagni rituali, che assumeranno una 

connotazione completamente diversa dal bagno rituale e dai sacrifici che si portavano al tempio per se-

gnare il passaggio dalla sacralità alla profanità. Sarà qualcosa di completamente diverso. 

In questo dibattito, peraltro, si inserirà anche la predicazione di Gesù: «Non quello che entra nella boc-

ca rende impuro l‟uomo, ma quello che esce dalla bocca rende impuro l'uomo!…Dal cuore, infatti, 

provengono i propositi malvagi, gli omicidi, gli adultéri, le prostituzioni, i furti, le false testimonianze, 

le bestemmie. Queste sono le cose che rendono immondo l‟uomo» (Mt 15,11ss).  

Teniamo tuttavia presente che nei Vangeli il termine „impuro‟ va ogni volta ricollocato all‟interno di 

questo groviglio, che non è un groviglio da poco! 

Gli Esseni si schierano chiaramente dalla parte di chi vede l‟impurità non in senso ontologico, ma in 

senso etico. Non solo. Essi legheranno l‟idea di salvezza dei tempi messianici sia al popolo d‟Israele 

che si mantiene puro, sia alla terra d‟Israele. Nei loro testi troviamo in particolare che fuori dall‟unione 

essena e fuori dalla terra d‟Israele non c‟è salvezza. Saranno perciò contro gli ebrei della diaspora e sa-

ranno contro ogni forma di ebraismo che non mantiene la purità rituale secondo questa prospettiva mol-

to rigida. In questo senso assumeranno di fatto una connotazione anche un po‟ settaria. 

Sempre nella loro prospettiva si svilupperà anche tutto quel pensiero legato agli angeli e ai demoni che 

non emerge con molta forza dalla Scrittura, ma certamente da questi testi del periodo intertestamenta-

rio. In essi si elaboreranno quelle teorie che in parte verranno assunte anche dal cristianesimo, cioè de-

gli angeli come collaboratori di Dio e dei demoni come oppositori ma soprattutto come angeli decaduti. 

È quindi nel movimento essenico che troviamo, un po‟ in nuce, i primi sviluppi di tutto il pensiero col-

legato agli angeli e ai demoni. 

 

La guerra apocalittica e la vittoria gloriosa degli eletti 

In questo contesto, che idea hanno gli Esseni di „giudizio‟, „messia‟, „salvezza‟? 

Hanno una visione molto apocalittica della realizzazione della salvezza, una visione che si sposa con 

l‟idea di una sorta di guerra apocalittica fra „figli della luce‟ e „figli delle tenebre‟. È una guerra apoca-

littica più volte descritta nelle testimonianze, tra l‟altro ritrovate a Qumran. Come eventualmente sa-

rebbero arrivati gli Esseni a Qumran, ammesso che lì ci sia stato un monastero esseno? Ci sarebbero ar-

rivati dopo la morte del loro maestro di giustizia, la loro guida carismatica. Questo maestro di giustizia 

muore circa nel 110 a.C. e dopo la sua morte non viene più eletto nessun altro maestro di giustizia; egli 

era stato, in un certo senso, il fondatore dell‟unione essenica, e non si riterrà opportuno individuarne un 

altro, ma piuttosto ritirarsi dalla vita pubblica. Ciò spiegherebbe perché Qumran potrebbe essere uno di 

questi luoghi, ma non se ne ha la certezza totale.  

In ogni caso, anch‟essi hanno una visione personalistica del messia. Riprendono l‟idea del messia-re, 

quasi sempre anche per loro legato alla discendenza davidica, perché chiaramente la dinastia regale tra-

dizionale è questa. Ma dove? Finché il maestro di giustizia è vivo, la connotazione di questo messia re-

gale è anche una connotazione politica. Dopo la sua morte, l‟idea del messia regale viene un po‟ sosti-

tuita dall‟idea del messia-sacerdote, perciò non sarà necessariamente un re, ma sarà di tipo sacerdotale, 

sarà il vero Sommo Sacerdote del Tempio. Non dimentichiamo che siano nel periodo in cui il problema 

del sommo sacerdozio e del sacerdozio autentico è assai dibattuto.  



29 

 

Vorrei mostrare brevemente come tutto questo emerga anche dalle testimonianze ritrovate a Qumran. 

Tra l‟altro, dal punto di vista degli studi su Qumran, uno dei testi decisamente più seri è quello di Ste-

gemann
4
. Non è l‟unico, ma è certamente degno di nota. In relazione a quella che sarà la funzione del 

messia regale nella prospettiva della realizzazione della salvezza, Stegemann spiega così quello che si 

trova in uno dei rotoli ritrovati nella prima grotta di Qumran:  

«Ciò significava che all‟inizio del tempo della salvezza ci sarebbe stato nuovamente un sommo sacer-

dote legittimo, in quanto messia da Aronne (cioè questo discendente puro e certo di Aronne, sarebbe 

stato il sacerdote-messia in grado di presiedere il culto al tempio di Gerusalemme) e che egli avrebbe 

avuto al suo fianco, come messia da Israele, un re proveniente dalla discendenza di Davide (abbiamo 

quindi un messia-sacerdote e un messia-re che in qualche modo devono collaborare). Al di sopra di en-

trambi vi sarebbe stato un profeta come Mosè, attraverso il quale Dio avrebbe potuto emanare leggi di 

complemento della Tôrāh (non avrebbe dovuto avere né aggiunte né diminuzioni; qui il segno dei tem-

pi messianici è che Dio l‟avrebbe completata). Fino ad allora la legislazione essena doveva essere 

mantenuta immutata, nello stadio di sviluppo che aveva raggiunto fino alla morte del maestro di giu-

stizia e che aveva trovato la sua sedimentazione nel documento di Damasco».  

Non a caso, in questo contesto, vengono riprese le immagini dell‟Oracolo di Balaam – la stella e lo 

scettro –, e il figlio dell‟uomo del libro di Daniele viene riletto in questa direzione, come in Enoch. Ve-

diamo quindi come, nei testi non rabbinici, la tendenza sia proprio quella di recuperare la profezia di 

Balaam secondo quella rilettura dei LXX e del Targum che avevano già dato spazio alla personifica-

zione (cf. pp.297-299). 

Anche qui, riguardo al giudizio finale e quindi i giorni del messia, si danno delle descrizioni di una si-

tuazione storica che cambia, ma che sarà preceduta da questa battaglia apocalittica. Questo cambiamen-

to dovrà, in qualche modo, essere il risultato di una guerra in cui i „figli della luce‟ dovranno prevalere 

sui „figli delle tenebre‟. Anche da questo punto di vista c‟è tutta una discussione, un dibattito aperto. 

C‟è chi legge il movimento essenico, nelle sue varie articolazioni, come un movimento pacifista, e in 

effetti inizialmente queste connotazioni le avrebbe anche avute, ma per quanto riguarda la realizzazione 

dei tempi messianici e del mondo a venire, si sposta comunque su un versante più violento, giustificato 

dal fatto che per prevalere sui „figli del male‟, i „figli della luce‟ devono combattere. È chiaramente una 

visione apocalittica. 

In questa visione è interessante che coloro che si salveranno e supereranno il giudizio di Dio, ricono-

sciuti come „santi‟ (e che saranno quelli dell‟unione essenica rimasti in Israele), andranno nel gan eden, 

nel paradiso che viene identificato a nord d‟Israele, in una zona fresca, perché sarà la contrapposizione 

alla calura del deserto. Potrebbe essere, ad esempio, il luogo vicino alle cascate di Banias, sul monte 

Hermon, o anche più in su; in alcuni documenti sembrerebbe addirittura di poter intravedere la Siria. 

Comunque le caratteristiche dovranno proprio essere quelle di un „giardino dell‟Eden‟ connotato dalla 

frescura. 

Per questa ragione le sepolture esseniche avranno tutte una caratteristica: la salma è orientata a nord; 

saranno tutte sepolture singole, mentre nella tradizione ebraica si tende ad avvicinarle (pensate alle 

tombe dei Patriarchi), ma soprattutto orientate a nord, nella direzione del gan eden, in maniera che se 

appartengono a quei „giusti di Dio‟ che al momento del giudizio potranno andare in quel luogo, saranno 

già nella direzione opportuna. Infatti i tempi messianici prevedono la risurrezione e il giudizio di Dio. 

Tra l‟altro, secondo gli Esseni ma anche secondo alcune testimonianze rabbiniche, la risurrezione dovrà 

avvenire per tutti nello stesso momento. Mentre in alcune fonti rabbiniche si intravede anche l‟ipotesi 

che alcuni dei giusti – come Mosè o i Patriarchi – potrebbero già essere nel mondo di Dio, secondo gli 

                                                           
4
 H. STEGEMANN, Gli Esseni, Qumran, Giovanni Battista e Gesù; Una monografia, Traduzione di Romeo Fabbri, Revisione 

di Roberto Mela, Prefazione all‟edizione italiana di Bernardo Gianluigi Boschi (Collana di Studi Religiosi), EDB, Bologna, 

1995, pp. XII-397. 



30 

 

Esseni si risorgerà tutti insieme e solo chi lo merita. C‟è quindi questa visione che tiene sempre in 

qualche modo al centro l‟appartenenza alla comunità.  

I segni percepibili nel mondo, qui sono di segno un po‟ diverso, rispetto alle fonti rabbiniche. Abbiamo 

visto il chicco d‟uva che produce ettolitri di vino, il grano con i chicchi grossi come i reni del bue, una 

terra più che fertile. Sentite invece che cosa accadrà durante il giudizio finale che segna il culmine di 

questi giorni secondo le prospettive esseniche, naturalmente più apocalittiche. Le prendiamo da un inno 

trovato nella prima grotta a Qumran, il quale presenta la fine di tutto e l‟inizio dei tempi nuovi come un 

momento in cui tutta la terra si dissolve come in un fuoco di lava vulcanica (qui l‟immagine è piuttosto 

infernale), mentre i giusti sfuggono miracolosamente a tale catastrofe cosmica: «La vita di singole per-

sone come quella del sacerdote empio Gionata (rappresenta il sacerdozio inquinato) finirà nel fuoco di 

zolfo, in luoghi di eterna tenebra». 

Il giudizio finale viene rappresentato anche come un processo di fusione dal quale i giusti escono puri-

ficati come oro e argento, mentre tutti gli altri periscono completamente. Analogamente – commenta 

ancora Stegemann a Mt 25,31-46 – si pensa anche ad un giudizio di distinzione, nel quale tutti gli uo-

mini che sono vissuti sulla terra compaiono davanti al tribunale di Dio e poi in parte vanno alla vita e-

terna, e in parte alla dannazione eterna, in base alle opere compiute (cf. pp. 299-301). 

Infine c‟è un‟altra prospettiva essenica, secondo cui in questo giudizio finale tutto Israele – o gli Esseni 

come rappresentanti di tutto Israele – siedono accanto a Dio, ossia siedono in giudizio sopra tutti gli al-

tri, senza essere stati giudicati, perché appartengono già alla comunità dei santi, degli eletti. Anche per 

gli Esseni, comunque, il luogo centrale della salvezza sarà Gerusalemme, con il particolare, però che la 

salvezza riguarderà soprattutto la terra d‟Israele e la popolazione esclusivamente ebraica: chi non di-

venta esseno, non avrà parte a questa salvezza. 

Interessante è che, comunque vada, che il messia ci sia o meno, a compiere l‟atto finale e a risuscitare e 

a salvare i giusti sarà ancora una volta un atto creativo da parte di Dio. Perciò l‟umanità rinnovata dalla 

risurrezione, che comprende questi giusti che hanno fatto parte soprattutto della comunità essenica, sarà 

in ogni caso un atto creativo di Dio. Perciò anche quelle due figure che abbiamo visto – il messia-re e il 

messia-sacerdote – ancora una volta vengono relativizzate. Da qualunque punto partiamo, insomma, al-

la fine rimane al centro l‟atto creativo di Dio, il quale comunque realizza tutto (cf. pp.301-302). 

 

 

DA COSA SI RICONOSCERÀ IL VERO MESSIA? 

 

A questo punto si porrebbe giustamente una domanda: esiste, nella tradizione rabbinica o meno, un cri-

terio per dire se è possibile distinguere il vero dal falso messia? 

Direi che i criteri sono fondamentalmente due. Questo vale per gli Esseni, per la tradizione rabbinica, 

per le fonti non rabbiniche.  

Innanzitutto saranno i segni dei tempi messianici a confermare se il messia di cui si parla c‟è ed è veri-

tiero. Quindi i tempi messianici potrebbero realizzarsi anche senza messia, ma se saranno mediati da un 

messia, essi stessi saranno la prova del suo essere vero. Non sappiamo se il messia è vero, finché i tem-

pi messianici non lo dimostrano. Ma forse c‟è la necessità di verificare qualcosa prima che i tempi mes-

sianici si realizzino, perché come si può seguire un messia se non si sa che è veritiero? 

L‟altro criterio è verificare quanto il messia si fida di Dio o di se stesso, perché se si fida di se stesso 

non è un messia attendibile. Un esempio tipico, relativamente a questo, si trova in un racconto del Tal-

mud. Si parla di Bar Kosiba (o Bar Kohbah), che è colui che capeggia la seconda rivolta giudaica; que-

sta, consumatasi fra il 134/135 d.C., segna – secondo gli studi recenti – il momento in cui ebraismo e 

cristianesimo si sarebbero di fatto separati. 

Bar Kosiba era stato identificato come un possibile messia da Rabbi Aqiba, uno dei grandi maestri 

d‟Israele e uno dei grandi mistici della tradizione ebraica, e sarà lo stesso Rabbi Aqiba a ricredersi. 



31 

 

Ma perché la tradizione a posteriori dice che si è svelato da solo come un falso messia? Nel volume di 

P. Stefani, Luce per le genti, (Paoline, Milano 1999, pp. 94-96) che purtroppo non si trova più in com-

mercio, è riportata la traduzione italiana di questo passo talmudico, dove si sottolinea il modo con cui 

Bar Kosiba pregava Dio prima dei suoi interventi, che erano delle vere e proprie guerre, poiché ha agi-

to dal punto di vista militare e politico in maniera molto forte. Pare che prima di ogni battaglia fosse so-

lito dire, rivolgendosi a Dio: «Signore del mondo, non ci aiutare e non ci ostacolare». Come a dire: 

meglio fidarsi delle nostre forze! Il che significa che non si fidava più di Dio, perché diceva: «Non sei 

forse tu, o Dio, che ci hai respinto e più non esci, o Dio, con le nostre schiere?». Prende le parole dal 

Sal 60,12, ma le legge in negativo, sostenendo che Dio non sostiene più Israele perché il tempio è cadu-

to, per cui è meglio arrangiarsi da soli. 

Questo viene condannato dalla tradizione, anche perché nel periodo catastrofico in cui l‟imperatore A-

driano (che ribattezzò Gerusalemme con il nome di Elia Capitolina e cercò di togliere ogni traccia e-

braica in Palestina) assediò Betar per tre anni e mezzo, Rabbi Eleazar di Modin (ebr. Modi‟im) pregava 

in maniera diversa. Bar Kosiba e Rabbi Eleazar erano contemporanei (i fatti si svolgevano intorno al 

130 d.C.), ma quest‟ultimo pregava così: «Signore dei monti, non giudicare questo giorno in base alla 

rigorosa giustizia», cioè: “Stacci vicino perché ci fidiamo di te!”. 

Il Talmud dice che il saggio Rabbi Eleazar fu ingiustamente accusato di voler consegnare la città al 

nemico, poiché si fidava di Dio, mentre «Bar Kosiba credette precipitosamente alla calunnia, dette un 

calcio ad Eleazar e lo uccise». Quindi Bar Kosiba compie due gesti condannabili: non si fida di Dio e 

uccide Eleazar di Modin che invece si rivolge a Dio con fede durante l‟assedio (cf. Talmud Palestinese, 

Ta‟anit 4,8). 

Qual è la lettura che ne dà la tradizione rabbinica? Nell‟anno 134 Bar Kosiba fu sconfitto perché si era 

rivolto a Dio con arroganza, e questo automaticamente lo ha fatto decadere come possibile messia. Il 

suo mancato riconoscimento come possibile messia è legato al suo non fidarsi di Dio ma solo delle 

proprie forze. Ancora una volta, allora, il problema è riportato alla centralità dell‟azione di Dio 

all‟interno di una storia umana che necessita di salvezza. 

 

 

IL SERVO SOFFERENTE, MESSIA PER LE GENTI 

 

A conclusione, vorrei riprendere un‟altra immagine alla quale abbiamo già accennato e che in qualche 

modo si distacca da queste precedenti, che hanno una fine più gloriosa: l‟immagine del messia sofferen-

te. Come già vi dicevo, nel Talmud è una figura minoritaria, ma è anche quella che più si presta al dia-

logo con il cristianesimo. 

In questo mare di figure diverse, ad un certo punto si accenna ad un discendente della casa di Giuseppe 

di Giacobbe, il quale non è il messia vero, ma il suo precursore. Non è il messia che inaugura i tempi 

messianici, ma è un messia nascosto e sofferente, mandato ad annunciare i tempi messianici alle genti 

in attesa che l‟eventuale messia vero o comunque i tempi messianici si realizzino per tutti. Quindi non è 

un messia per Israele, ma per le genti, e prepara la strada al messia o comunque ai tempi messianici per 

tutti. A questa attesa, che nel Talmud è veramente minoritaria, si dedicano poche righe, rispetto a quan-

to vi ho citato finora. Ma oggi, in epoca di dialogo che ha permesso agli ebrei di guardare ai Vangeli 

con occhi diversi, alcune voci autorevoli individuano in Gesù una possibile sovrapposizione con questo 

messia sofferente, secondo il modello, dice il Talmud, del Deuteroisaia, del servo di Dio (cf. Talmud 

Babilonese, Sukkot 52a e Bava Batra123b), che invece tutta la tradizione ebraica tende maggiormente a 

leggere non in senso individuale, ma collettivo per indicare l‟intero popolo. 

Da una parte tutto quello che abbiamo visto ci dice che Gesù non ha potuto essere riconosciuto come 

messia dagli ebrei (solo pochi lo vedranno in questo modo, distaccandosi completamente dalle attese 

degli altri), perché mancano i segni dei tempi messianici realizzati; in lui semmai c‟è la sofferenza di 

questo messia nascosto. Ci può essere in qualche modo il richiamo alle visioni apocalittiche degli Esse-



32 

 

ni, ma la storia non cambia e ciò che si realizza avviene in lui e non nella storia. Perciò per l‟ebraismo 

non ci sono i segni che comprovano la messianicità di Gesù. 

Dall‟altra parte lo stesso ebraismo che afferma questo, vede in Gesù un possibile collegamento con 

l‟attesa del messia di tipo josefico. In ogni caso, buona parte dell‟ebraismo – o perlomeno qualche suo 

esponente autorevole – ritiene oggi che se il ritorno di un messia alla fine dei tempi dovesse coincidere 

con i tempi messianici riconoscibili anche per l‟ebraismo, questo non farebbe problema. Ancora una 

volta l‟ebraismo dice: “Posso leggere Gesù di Nazareth in un certo modo se la fine della storia me lo 

attesterà!”. La dinamica è sempre la stessa, tenendo presente il punto da cui siamo partiti: tutto questo 

non è l‟idea centrale dell‟ebraismo. Noi l‟abbiamo messa al centro per capire, ma non lo è per 

l‟ebraismo. D‟altro canto l‟ebreo, come il cristiano, ha la speranza, alimentata dalla fede, in una salvez-

za che nella storia deve realizzarsi, perché questo è il segno della fedeltà di Dio alle sue promesse. In 

altri termini, ebrei e cristiani, dal punto di vista messianico (lo uso nel senso di „attese‟, più che di 

„messia‟), hanno un orizzonte comune, ma una modalità diversa di concepire la realizzazione. Ecco 

perché dobbiamo sempre più, in quest‟epoca di dialogo, collocarci nell‟orizzonte di chi ha la coscienza 

della diversa prospettiva. Il fine ultimo è comune, ma la modalità in cui dovrà realizzarsi non solo è di-

versa, ma è variamente articolata. Non posso sostenere che tra tutte queste posizioni ce ne sia una che 

prevale. Nell‟ebraismo non c‟è un magistero che sceglie la via vincente, ma c‟è una tradizione che con-

serva posizioni anche talora contrastanti perché, come abbiamo visto, questo costituisce la ricchezza in-

terpretativa che vede nella multiformità un valore. Chiaramente il discorso è asimmetrico, ma non per 

questo dobbiamo leggerlo soltanto in termini problematici, anzi potremmo vederlo come il mistero di 

un Dio che, entrando nella storia, si lega ad un popolo e nello stesso tempo si realizza nella Pasqua di 

Gesù di Nazareth, che viene da questo stesso popolo, ma porta una novità. 

È un mistero che appartiene alla rivelazione, e che forse non ci è dato di poter svelare del tutto nelle 

coordinate spazio-tempo. 


