
EBRAISMO/EBRAISMI

Attese messianiche ed escatologia

Anno Accademico 2024-2025

Prof.ssa Elena Lea Bartolini – a scopo esclusivamente didattico



‘Amidah – seconda e quindicesima benedizione 

«Tu sei potente in eterno, Signore, Tu fai rivivere i morti, Tu sei grande nel salvare, Tu 
sei Colui che nutre i viventi con bontà, fa rivivere i morti con grande misericordia, so-
stiene coloro che cadono, risana gli ammalati, scioglie coloro che sono legati e mantiene 
la sua parola fedelmente a coloro che dormono nella polvere. Chi è pari a Te, operatore 
di prodigi? Chi Ti somiglia, Re che fa morire, fa rivivere e fa germogliare la salvezza? Tu 
sei fedele nel far rivivere i morti. Benedetto tu Signore, che fa rivivere i morti»

«Fa rifiorire al più presto il germoglio di David, tuo servo, che sollevi la sua fronte, 
grazie alla Tua salvezza, poiché noi ogni giorno speriamo nella salvezza che ci viene da 
Te. Benedetto sei Tu, Signore, che fa germogliare la gloria della salvezza»



GERUSALEMME – LA «PORTA DEL MESSIA»



NELLA 
SCRITTURA

• L’attesa messianica matura con la profezia – anche se 
secondo la tradizione si trovano cenni già nella Torah – e 
con la fede nel fatto che Dio ridarà vita ai morti

• L’accento è posto soprattutto sui «tempi messianici» e 
sui segni stabili che li inaugureranno

• L’eventuale «mediatore» (Maschiach, «Unto del Signore) 
non è una figura indispensabile



Dt 31,16 e 32,39; Is 26,19 e Dn 12,2-3

[Dio dice a Mosè] Ecco tu giaci con i tuoi padri e sorgi/sorgerai […]
Sono Io [Dio] che faccio morire e faccio vivere, che ho ferito e Io [Dio] guarisco

Di nuovo vivranno i tuoi morti, 
saranno vivificati i loro cadaveri. Sorgeranno, si sveglieranno 
ed esulteranno quelli che giacciono nella polvere, 
perché la tua rugiada è rugiada luminosa, 
e la terra getterà fuori i morti

Molti di quelli che dormono nella polvere della terra si sveglieranno: alcuni alla 
vita eterna ed altri alla vergogna e per l’infamia eterna. I saggi splenderanno 
come lo splendore del firmamento; coloro che avranno indotto molti alla giustizia 
risplenderanno come le stelle per sempre.



Is 11,6-9 (cf. Sal 91,13; Ger 31,33-34; Ez 47,9)   

Il lupo dimorerà insieme con l'agnello,
la pantera si sdraierà accanto al capretto;
il vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un fanciullo li guiderà.
La vacca e l'orsa pascoleranno insieme;
si sdraieranno insieme i loro piccoli.
Il leone si ciberà di paglia, come il bue.
Il lattante si trastullerà sulla buca dell'aspide;
il bambino metterà la mano nel covo di serpenti velenosi.
Non agiranno più iniquamente né saccheggeranno
in tutto il mio santo monte,
perché la saggezza del Signore riempirà il paese
come le acque ricoprono il mare.



IL TERMINE MASHIACH 
(MESSIA)



MASHIACH
MESSIA

• È l’Unto del Signore, un Suo inviato 

• Il termine ricorre solo 38 volte nel canone biblico con 
accezioni diverse, come l’unzione sacerdotale, regale e 
profetica, sempre attributo e mai sostantivo

• Non può essere l’incarnazione di Dio, perché questo va 
contro il divieto di «farsi immagine» di Lui

   (cf. Es 20,4-6 e Dt 5,7-10)



L’IDEA DI UN «MESSIA» INDIVIDUALE   

• Deriva dalla traduzione greca dei LXX e da testi extrabiblici
• Esempio tipico è la versione greca dell’oracolo di Bil‘am (Nm 24,15-21) e la 

parafrasi aramaica nel Targum Onkelos

Testo originale ebraico (traduzione italiana): Una stella (kokhav) procede da 
Giacobbe e uno scettro (sheveth) si erge da Israele (Nm 24,17) 

La versione greca dei LXX traduce «scettro» con «uomo»:  Una stella procede da 
Giacobbe e un uomo si erge da Israele

E il Targum Onkelos parafrasa «scettro» con «messia»: Una stella procede da 
Giacobbe e un messia si erge da Israele



LETTERATURA NON RABBINICA E POST-ESILICA   

Sotto l’influenzata dell’apocalittica giudaica, la letteratura non rabbinica per-
sonifica l’attesa messianica insistendo sulla necessità di un «mediatore», di un 
mashiach inviato da Dio
(Es.: Enoch etiopico, Oracoli Sibillini, molti testi di Qumran, ecc.)

La tradizione rabbinica, dopo a caduta del Tempio nel 70 e.v., prenderà le di-
stanze da queste posizioni che non verranno  canonizzate 



DISCUSSIONI 
APERTE

• Ci sarà un messia oppure i «tempi messianici» saranno 
inaugurati direttamente da Dio?

• In che modo?

• Se un messia ci sarà, quali caratteristiche avrà?

• Il messia potrebbe essere «sofferente»?



Talmud Babilonese, Sanhedrin 98a 

Un giorno Rabbi Joshua ben Levi interrogò il profeta Elia: «Quando verrà il Messia»? Elia 
rispose: «Va a chiederglielo». Rabbi Joshua disse: «Ma dov’è?» Elia rispose: «Alla porta di 
Roma». «E come lo riconoscerò?» «Siede fra i lebbrosi mendicanti. Ma mentre questi si 
tolgono e si rimettono le bende tutte in una volta, il Messia si toglie le bende a una a una e 
le rimette una alla volta. Egli pensa che Dio lo può chiamare in ogni momento a portare la 
redenzione e si tiene sempre pronto». 
Rabbi Joshua andò da lui e lo salutò: «Pace a te, maestro!»
«Pace a te figlio di Levi!»
«Quando verrai maestro?» 
«Oggi».
Più tardi Rabbi Joshua ben Levi si lamentò con Elia: «Il Messia mi ha mentito. Ha detto che 
sarebbe venuto oggi e non è venuto». Ma Elia disse: «Non l’hai capito bene. Egli ti ha citato 
il Salmo 97,5: Oggi, se ascolterete la Sua voce!»  



ALTRA PROSPETTIVA (MINORITARIA) 

Nel Talmud si fa cenno anche ad un messia discendente di Giuseppe figlio di 
Giacobbe, nascosto e non visibile a tutti, sofferente come il «servo di Dio» 
annunciato da Isaia, che preparerà le genti alla venuta dei «Tempi messianici» 
secondo le attese di Israele

(Cf. Talmud Babilonese, Sukkot 52a e Bava Batra 123b)

Secondo alcune voci ebraiche autorevoli, i «Tempi messianici» potrebbero an-
che coincidere con il ritorno di Gesù di Nazareth, «Messia» per i Cristiani



ATTESA LEGATA AL «RITORNO» DEL PROETA ELIA 

Durante la Cena Rituale di Pesach (Pasqua ebraica) si 
ricorda che il messia potrebbe arrivare accompagnato 
dal profeta Elia 

Miniatura del 1700 c.ca



SECONDO LA 
TRADIZIONE

• Si attendono i «tempi messianici»

• Saranno riconoscibili dai segni che li attesteranno 
mostrando una storia rinnovata e redenta

• Sul fatto che possano essere inaugurati da un messia 
si discute

• I «tempi messianici» possono realizzarsi anche senza 
un messia: saranno inaugurati direttamente da Dio

• La storia ebraica ha registrato molti falsi messia…



TEMPI MESSIANICI
(FASE STORICA E METASTORICA)



«[nell’era “messianica”] l’uomo porterà un solo acino [d’uva] in un carro o su una 
nave, lo deporrà in un angolo della sua casa e ne trarrà vino abbastanza da riempirne 
un grosso fiasco e il suo gambo servirà da combustibile sotto la pentola. Non ci sarà 
acino che non darà trenta misure di vino. […] La Terra di Israele darà pani della più 
fine farina, vesti della lana più pura; il suolo produrrà spighe di grano grandi come due 
reni di un grosso bue» (Talmud Babilonese, Ketubbot 116b) 

«[normalmente] il grano si produce in sei mesi e gli alberi danno frutto in dodici, nei 
“tempi messianici” il grano si produrrà in un mese e gli alberi daranno frutto in due. 
Rabbi Josè diceva: nell’era “messianica” il grano si produrrà in quindici giorni e gli 
alberi daranno frutto in un mese» (Talmud Palestinese, Ta‘anit 64a)

«Le donne partoriranno bambini ogni giorno e gli alberi ogni giorno produrranno 
frutti» (Talmud Babilonese, Shabbath 30b)



«Il mondo durerà seimila anni, di cui cinquemila nel caos [dalla creazione alla 
rivelazione al Sinai], duemila con la Torah e duemila che saranno “i giorni del 
Messia” (Talmud Babilonese, Sanhedrin 97a)

NB: si tratta di calcoli simbolici basati su criteri tradizionali e non stretta-
mente matematici. L’obiettivo è affermare che si realizzerà quanto promesso 
dalla Scrittura



LE 10 COSE CHE DIO RINNOVERÀ (Shemot Rabbah XV,21) 

(1) Egli stesso illuminerà il mondo e, attraverso i raggi del sole, guarirà i malati
(2) farà scaturire da Gerusalemme acqua corrente capace di guarire qualsiasi malattia 
(cf. Ez 47,9) 
(3) farà produrre mensilmente frutti utili che serviranno come cibo le cui foglie avranno 
effetto curativo
(4) riedificherà le città cadute in rovina, comprese Sodoma e Gomorra (cf. Ez 16,55)
(5) riedificherà Gerusalemme con pietre di zaffiro (cf. Is 54,11)
(6) la pace regnerà su tutta la natura (cf. Is 11,7)
(7) stabilirà un «patto» fra il mondo animale e Israele (cf. Os 2,20)
(8) cesseranno pianti e lamenti (cf. Is 65,19)
(9) cesserà la morte (cf. Is 25,8)
(10) non vi saranno più sospiri, gemiti e angoscia ma tutti saranno lieti (cf. Is 35,10)



INOLTRE 

• Nei «tempi messianici» Dio ridarà la vita ai morti con precedenza a chi è sepolto in 
Terra di Israele (si discute se i primi a risorgere saranno i sepolti e Gerusalemme o a 
Tiberiade)

• Si tratta di una rivivificazione che riguarda l’unità di corpo e spirito secondo la 
visione antropologica biblica

• Tuttavia, sia la mistica ebraica che alcune correnti di pensiero ebraico hanno ela-
borato anche l’idea di un’anima che possa vivere autonomamente rispetto al corpo

• In ogni caso la tradizione insiste su un «principio vitale» che permane nel corpo, 
anche dopo la morte, senza corrompersi. Per questo le salme vengono inumate in 
terra e non possono essere esumate (salvo casi particolari)



«Adriano domandò a Rabbi Jeoshua ben Chananja: “Da che cosa trarrà 
l’essere umano il Santo, che benedetto sia, nell’Al di la?” “Da un osso 
della colonna vertebrale chiamato Luz [vertebra]”, egli rispose. “Come lo 
sai?” “Portamelo e te lo mostrerò”. Quando lo ebbe portato, tentarono di 
macinarlo in una macina ma non si macinò; tentarono di bruciarlo nel 
fuoco, ma non si bruciò; lo misero nell’acqua, ma non si sciolse; lo misero 
su di una incudine e lo colpirono con un martello, ma si spaccò l’incudine e 
si ruppe il martello senza che l’osso si fosse neppure scheggiato»

(Bereshit Rabbah XXVIII,3)



FASE STORICA E FASE METASTORICA 

I «Tempi messianici» si realizzeranno in due fasi:

• Una fase storica, nella quale la natura darà il meglio di sé e scompariranno il dolore 
e la morte

• Alla fase storica seguirà quella escatologica che inaugurerà il «Mondo Avvenire» 
(Al di là)

• Sui tempi della fase storica si discute…

• Ci sarà un giudizio finale: Dio premierà i buoni e castigherà i malvagi



«Hai fatto onestamente i tuoi affari? Hai stabilito dei periodi di tempo per lo studio 
della Torah? Hai compiuto il tuo dovere di crearti una famiglia? Hai sperato nella 
salvezza? Hai ricercato la saggezza? Hai tentato di dedurre cosa da cosa [nello 
studio]? Anche quando la risposta a tutte queste domande è affermativa, se il 
timore dell’Eterno è il suo tesoro (Is 33,6) [cioè se ha ispirato tutte le sue azioni], 
gli varrà, altrimenti no»

(Talmud Babilonese, Shabbath 31a)

Riguardo l’esito del «giudizio finale», si afferma che per i giusti ci sarà una felicità 
eterna (Gan ’Eden), mentre si discute sulla possibile durata del castigo (Gheinnom) 
per i malvagi



«Nell’Al di là il Santo, che benedetto sia, preparerà un banchetto per i giusti nel 
Gan ’Eden e non vi sarà bisogno di provvedere aromi e profumi, perché un vento di 
settentrione e un vento di mezzogiorno soffieranno e circoleranno fra tutte le 
piante aromatiche del Gan ’Eden, caricandosi della loro fragranza. E diranno gli 
israeliti [a nome di tutti i giusti] dinanzi al Santo, che benedetto sia: “Può un ospite 
preparare un banchetto per dei viandanti senza sedersi a mensa con loro? Può uno 
sposo preparare un banchetto per degli invitati senza sedere con loro? Se Tu vuoi, 
Venga il mio Amato nel Suo giardino e mangi i Suoi frutti preziosi (Ct 4,16). Il Santo, 
che benedetto sia, risponderà loro: “Farò come desiderate”. Entrerà quindi nel Suo 
giardino; come è scritto: Sono entrato nel Mio giardino, sorella Mia, Mia sposa (Ct 
5,1)»

(Bamidbar Rabbah XIII,2; cf. Talmud Babilonese, Shabbath 153a)



«Nell’Al di là il Santo, che benedetto sia, disporrà una danza per i giusti nel Gan 
’Eden, e siederà in mezzo ad essi [nel cerchio dei danzatori]; e ciascuno lo additerà 
dicendo: Ecco questi è il nostro Dio; Lo abbiamo atteso ed Egli ci salverà. Questi è il 
Signore; Lo abbiamo atteso, saremo lieti e godremo della Sua salvezza (Is 25,9)»

(Talmud Babilonese, Ta‘anit 31a)

«Quanto ai discepoli dei saggi che in questo mondo corrugavano la fronte nella 
studio della Torah, il Santo, che benedetto sia, rivelerà loro i misteri nel mondo 
“avvenire”»

(Talmud Babilonese, Chaghigah 14b)



PERTANTO

• L’idea comune è che i «tempi messianici» arriveranno 
sicuramente

• Sulla possibilità di un messia non c’è uniformità di 
pensiero

• Importante è essere sempre pronti per questo evento 
escatologico di cui non conosciamo l’inizio 

   (cf. Is 2,1ss. e cf. Talmud Babilonese, Shabbath 153a)



IN OGNI CASO

• L’attesa dei «tempi messianici» fa parte della tra-
dizione e ricorre nei testi liturgici

• Tuttavia non è una delle componenti fondamen-
tali della coscienza ebraica riscontrabili in ogni 
epoca come: la Torah, l’appartenenza al Popolo di 
Israele e il rapporto con la Terra  Promessa

• È una componente maturata nell’ambito della pro-
fezia e variamente interpretata


	Diapositiva 1: EBRAISMO/EBRAISMI
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4:  NELLA SCRITTURA
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7: IL TERMINE MASHIACH (MESSIA)
	Diapositiva 8:  MASHIACH MESSIA
	Diapositiva 9
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11:  DISCUSSIONI APERTE
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15:  SECONDO LA  TRADIZIONE
	Diapositiva 16: TEMPI MESSIANICI (FASE STORICA E METASTORICA)
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24
	Diapositiva 25
	Diapositiva 26:  PERTANTO
	Diapositiva 27:  IN OGNI CASO

