Tra teologia e diritto
MARCELLO NERI
Articolo in pubblicazione — Tenere riservato

Quando nel corso della modernita occidentale la teologia cattolica si € sentita convocata a dire
il logos della speranza messianica generata dal Crocifisso risorto, ossia a rendere
pubblicamente ragione della forza originaria che sostiene la sua fede, ha di norma pensato la
ragione filosofica come destinataria della sua apologia.

Scarso, o praticamente nullo, invece I'interesse di cercare una interlocuzione con il diritto quale
soggetto abilitato a ordinare le presenze della religione all'interno della coesistenza umana.

Agli inizi

Questa lontananza dal diritto € in un qualche modo sorprendente, perché il richiamo a esso ha
lasciato traccia non banale nei primi scritti delle comunita cristiane. Noto €, infatti, il ricorso
di Paolo alla sua cittadinanza romana in alcuni casi in cui la controversia religiosa fra il
giudaismo classico e la sua riformulazione messianica da parte dell’apostolo delle genti finiva
per approdare davanti alle autorita romane. L’arresto di Paolo da parte del comandante della
coorte (cf. At 21,27ss.) mira a ristabilire un minimo di ordine pubblico; e non sembra avere
alcun carattere anti-religioso. Infatti, a Paolo, una volta giunto nella fortezza romana, viene
concesso di indirizzare un discorso al popolo che si era li riunito (cf. At 21,37-40).

Il discorso di Paolo conferma il carattere prettamente religioso della diatriba, che per
l'osservatore romano appare essere tutta questione intra-giudaica. Fino al momento in cui la
polemica religiosa non altera l'ordine pubblico, il comandante della coorte si astiene
dall’intervenire; ma, non appena riesplode il tumulto a seguito delle parole di Paolo, € 'ordine
della citta a essere messo in pericolo — di qui la sua scelta di procedere in maniera spiccia,
antecedendo la punizione al giudizio. Ed & a questo punto che Paolo fa ricorso alla sua
cittadinanza romana: «Ma quando l'ebbero disteso per flagellarlo, Paolo disse al centurione
che stava li: "Avete il diritto di flagellare uno che ¢ cittadino romano e non ancora giudicato?".
Udito cio, il centurione si reco dal comandante ad avvertirlo: "Che cosa stai per fare?
Quell'uvomo € un romano!". Allora il comandante si reco da Paolo e gli domando: "Dimmi, tu
sei romano?". Rispose: "Si". Replico il comandante: "lo, questa cittadinanza I'ho acquistata a
caro prezzo". Paolo disse: "Io, invece, lo sono di nascita!". E subito si allontanarono da lui quelli
che stavano per interrogarlo. Anche il comandante ebbe paura, rendendosi conto che era
romano e che lui lo aveva messo in catene» (At 22, 25-29).

Questa scena ricorda I'episodio di Filippi (cf. At 16, 19-39), nella quale Luca aveva messo per
la prima volta sulla bocca di Paolo il tema della cittadinanza:! il vulnus giuridico € dato dal fatto
che egli non sia stato processato in tribunale: «In particolare nelle colonie romane i giudici
dovevano essere attenti a non infrangere questi diritti [di un cittadino romano], che
includevano la liberta rispetto a un trattamento arbitrario come questo».2 Il Paolo di Luca deve
chiarire e legittimare la sua posizione nello spazio pubblico e la sua intenzione di attraversarlo
con un discorso religioso — e questo avviene esattamente per riferimento al diritto. Diritto che
€ anche funzionale alla strategia narrativa di Atti: scrivendo di Paolo, Luca parla a quei cittadini
romani che sono entrati a far parte della comunita messianica del Risorto — indicando a costoro
non solo la compatibilita fra cittadinanza giuridica (romana) e il Vangelo, ma anche la
possibilita di ricorrere al diritto per tutelare le conseguenze pubbliche di questa loro
appartenenza.

Un’altra scena in cui Luca ricorre al tema del diritto a tutela dell’attivita religiosa di Paolo puo
essere individuata in At 18, 12-17. I giudei conducono Paolo in tribunale con l'accusa di

1 Luke T. Johnson, The Acts of the Apostles, Liturgical Press, Collegeville 1992, 303: «Non ¢ possibile
stabilire se Paolo fosse di fatto un cittadino romano. Ma il fatto che lo sia e centrale per la narrativa di
Luca».

21vi, 303-304.



predicare un culto a Dio contrario alla Legge (mosaica), ma il proconsole Gallione si rifiuta di
procedere giuridicamente contro Paolo in quanto la sua giurisdizione si limita al giudizio di
crimini e frodi — e il contenuto di una disputa religiosa interna al giudaismo di allora rimane
al di fuori di essa.3 Luca ha quindi la tendenza in Atti a ricorrere al diritto quando si tratta di
delineare I'apologia pubblica dell’operato Paolino. Sara Tertulliano a riprendere questa linea
lucana, la cui Apologia# € infatti rivolta precisamente «ai giudici. Questo si spiega col fatto che,
da Marco Aurelio in poi, a questi magistrati spettava — oltre a giudicare nei processi
anticristiani nati da denunce private — anche di prendere I'iniziativa della ricerca d’ufficio dei
sacrilegi, fra i quali 'opinione pubblica ostile annoverava i cristiani».s

Tertulliano non chiede ai giudici romani alcun trattamento di favore per la verita cristiana di
Dio, ma rivendica il diritto che essa non «sia condannata senza essere conosciuta. Quale danno
subiscono qui le leggi, nel loro regno sovrane, se € ascoltata? Il loro potere ricevera maggior
gloria perché condannano la verita, benché inascoltata? Se la condannano senza averla
ascoltata, oltre all’odiosita dell’ingiustizia, desteranno anche il sospetto di un qualche
pregiudizio, non volendo ascoltare cio che, ascoltato, non avrebbero potuto condannare».6
L’irregolarita del processo, quando in giudizio sono chiamati i cristiani, non e solo palesemente
discriminatoria, ma snatura il senso stesso del diritto e «la correttezza processuale»:7 «Solo ai
cristiani, invece, non si permette di dire nulla che confuti 'accusa, che difenda la verita, che
non renda il giudice ingiusto (...)».% La persecuzione giuridica dei cristiani, da parte romana,
viene quindi definita da Tertulliano come la negazione stessa del diritto: «Questa perversita
dovrebbe farvi sospettare che non si nasconda una qualche forza occulta, che si serve di voi
contro la correttezza processuale, contro la natura del giudizio, persino contro le stesse leggi».
Lo scarto che si € prodotto tra la narrazione giuridica lucana e il contesto percepito da
Tertulliano e evidente. Se nella prima Gallione rispondeva ai giudei nei seguenti termini: «Se
sono questioni di parole o di nomi o della vostra Legge, vedetevela voi: io non voglio essere
giudice di queste faccende» (At 18, 15); nel secondo sembra essere proprio questo il merito
dell’apologia giuridica del cristianesimo portata da Tertulliano davanti ai giudici: «Pertanto,
poiché in tutto ci trattate diversamente dagli altri colpevoli, adoperandovi unicamente a farci
escludere da questo nome (...), potete comprendere come non sia in causa di un qualche delitto,
ma un nome contro cui si muove una certa forma di ostile attivita, la quale si adopera anzitutto
a far si che gli uomini si rifiutino di conoscere con certezza quello che con certezza sanno di
ignorare».1°

Destini incrociati

Quando il cristianesimo diventa religione civile dell'impero romano viene meno la necessita
non solo dell’argomento giuridico, ma anche quella della legittimazione della sua presenza
nello spazio pubblico — essendo quest’ultima prodotta dal potere politico che le ha accordato il
ruolo di collante di un impero che andava perdendo la sua forza. Sara poi il presentarsi sulla
scena dell’Occidente cristiano di un’altra religione, 'islam, che avanzava una pretesa omologa
di funzione civile del sacro, a spingere la prima scolastica ad adottare la ragione filosofica quale
perno per affermare la propria egemonia religiosa. Questa matrice, con modulazioni diverse,
rimarra, fino a oggi, quella tipica dell’apologia cattolica della fede.

Eppure, nella dialettica fra il sacro e il politico nel corso della modernita occidentale, la
dimensione giuridica si andava sempre piu affermando come la ratio della regolazione del

3 Cf. ivi, 328.

4 Cf. Tertulliano, Difesa del cristianesimo (testo latino a fronte), ESC-ESD, Roma-Bologna 2006.
5 Marta Sordi, «Note al testo», in Tertulliano, Difesa, 107.

6 Tertulliano, Difesa, 107-109.

7 Ivi, 119.

8 Ivi, 115.

9 Ivi, 121.

10 [vi, 123.

1 Cf, Paolo Prodi, Storia moderna o genesi della modernita?, Il Mulino, Bologna 2012.



rapporto fra questi due poteri. Entrambi approderanno poi alla forma del codice come
quintessenza di un diritto compreso come espressione esclusiva del potere (dello stato, da un
lato, e della Chiesa, dall’altro).2 Ed € proprio la risoluzione del diritto nel codice che finisce col
produrre una strana fratellanza fra giuristi e teologi: entrambi costretti nel ruolo ingrato di
«enzimi del potere» (statale ed ecclesiale), ingessati da una gabbia codiciale che predetermina
il loro operato e lo soggioga al potere istituito. Questa comune condizione rivela una prossimita
inaspettata del lavoro epistemico che compete tanto ai giuristi quanto ai teologi: in primo
luogo, per cio che concerne una liberazione del diritto dall’assolutismo del potere — per
riconsegnarlo cosi alla sua natura originaria di ordinamento dei fatti sociali; in secondo luogo,
ripensando la propria funzione critica in seno all'ordinamento specifico di ognuno dei due
saperi.

Si deve riconoscere che sul versante dei giuristi (in particolare quelli italiani) la riflessione su
questo doppio mandato € iniziata oramai da tempo (sulla scorta dei lavori di Santi Romano),3
approdando a esiti di sicuro interesse;4 mentre su quello dei teologi si deve registrare non solo
una certa stagnazione, ma anche una sorta di permanente estraneita della loro impresa rispetto
al profilo giuridico necessario per una sua significativa riuscita ecclesiale (non per niente,
laddove si percepisce 'urgenza di un simile intreccio, questo avviene prevalentemente sul lato
dei canonisti).’s

Apprendere dal diritto

In quest’ottica, la teologia italiana avrebbe molto da apprendere da quanto avvenuto nella sfera
del diritto di casa nostra per cio che concerne I'architettura fondamentale che organizza i
rapporti fra corpi sociali, potere dello stato e ordinamenti giuridici. Emblematico, per quanto
riguarda questo snodo sociale, & il percorso che ha portato alla scrittura della Costituzione
italiana. In primo luogo, 'ascrizione al popolo italiano di esercitare un potere costituente
mediante l’elezione a suffragio universale di un’«Assemblea Costituente per deliberare la
nuova Costituzione dello stato»; che intese il suo compito come lettura della storia - «non
quella roboante fatta dalla volonta di poteri supremi, da guerre, rapporti diplomatici, trattati
internazionali, bensi la storia piti umile che si svolge al livello basso della vita quotidiana dei
comuni cittadini, nessuno escluso: nemmeno il pitt povero e il piu inerme (...). Da questa
lettura di un ordine storico vigorosamente nascente e pieno di speranze (e, dunque, di futuro)
emerse il volto non sfigurato, non deformato, della nuova societa civile in tutta la sua concreta
complessita (...)».17

Non si trattava di creare uno stato, ma di riconoscere la societa italiana, nella sua complessa
pluralita, cosi come essa era effettivamente. Questa prassi giuridica di riconoscimento fu il
modo in cui 'Assemblea Costituente onoro e rispetto il popolo italiano in quanto soggetto
portante di quel potere costituente che essa si trovo a esercitare in suo nome. «Riconoscere €
un verbo che risuono spesso nelle sedute dell’Assemblea, come risulta dai densi verbali delle
sue sedute (carissimo, fra I’altro, a uno dei protagonisti, il giurista Giuseppe Dossetti), ed &
eloquente per testimoniarci I'atteggiamento concreto di quei nostri Padri: non pretesero di
creare, ma di riconoscere quanto era gia scritto nelle radici popolari messe a nudo nella loro
genuinita. Ed emerse nitido un diritto precedente allo stato, umanissimo perché originato dalle

12 Cf, Marcello Neri, Fuori di sé. La Chiesa nello spazio pubblico, EDB, Bologna 2020, 77-101.

13 Cf. Santi Romano, L'ordinamento giuridico, Quodlibet, Macerata 2018 (la cui prima pubblicazione
risale al 1917-1918).

14 Cf. Paolo Grossi, Mitologie giuridiche della modernita, Giuffre Editore, Milano 2007.

1515 Cf. Carlo Fantappie, Per un cambio di paradigma. Diritto canonico, teologie e riforma della Chiesa,
EDB, Bologna 2019.

16 Art. 1 del Decreto legge luogotenenziale n. 151 del 25 giugno 1944.

17 Paolo Grossi, Una Costituzione da vivere. Breviario di valori per italiani di ogni eta, Marietti 1820,
Bologna 2019, 42-43.



esigenze d’ordine di una comunita, consolidato non dall’autorita e dal comando (con una
conseguente obbedienza passiva), bensi da un’osservazione convinta».'8

A questa de-statalizzazione del diritto, dovuta al riconoscimento della dignita inviolabile della
persona e dell’antecedenza della concreta realta sociale che esso ordina, contribuirono in
maniera significativa i giuristi cattolici che facevano parte dell’Assemblea Costituente. La
scarsa attenzione che la teologia italiana ha verso il diritto ha contribuito a rendere
teologicamente irrilevante questa partecipazione del sapere cattolico alla scrittura della nostra
carta costituzionale. Eppure questa partecipazione giuridica, che si realizzo come una vera e
propria teologia civile, rappresenta il vertice di esercizio pubblico del pensiero cattolico nello
spazio pubblico italiano. Dopo che la teologia fu bandita dalle universita pubbliche del Regno
d’Ttalia nel 1873, le cattedre di diritto divennero il luogo in cui coltivare un orizzonte teologico
del pensiero accademico. Intrecciando fra di loro il nuovo costituzionalismo europeo, che
trovava nella Costituzione di Weimar i suoi prodromi, il personalismo di Mounier e i capisaldi
della dottrina sociale della Chiesa inaugurata dall’enciclica Rerum novarum di papa Leone
XIII (1891), da quelle cattedre si ando configurando ’antropologia giuridica che, in dialogo con
la tradizione comunista e quella liberale, costituira ’asse portante dei principi fondamentali
che reggono tutto I'impianto della Costituzione italiana.?

Dell’eredita di questa teologia civile e giuridica il cattolicesimo italiano ha vissuto a lungo sul
piano della rappresentanza politica, ma essa € stata praticamente dimenticata in sede di lavoro
teologico. Su questo ha influito sicuramente il fatto che la teologia accademica in Italia e
questione strettamente ecclesiastica, quasi per natura distaccata da quelle vicende ordinarie
della cittadinanza che il diritto, uscito riabilitato dall'impostazione costituzionale, ordina a
favore dell’intero corpo sociale nella sua complessa pluralita. In sede di accademia pubblica, il
tentativo di aprire una nuova stagione post-costituzionale a livello della teologia civile che
laveva innervata fu contrassegnato da un passaggio dal diritto alla storia portato avanti dalle
cosiddette «officine bolognesi».2° L’esperienza si scompose quando le diverse anime che la
componevano entrarono in conflitto tra di loro nella determinazione di quale fosse la storia
che andava indagata per individuare 'apporto della Chiesa cattolica alla costruzione della
societa moderna e delle sue istituzioni.

Il cattolicesimo come religione

Nel corso del XX secolo la Chiesa cattolica e il suo magistero hanno insistito retoricamente
sull'importanza della dimensione razionale della fede, giocando pero poi la legittimazione della
sua presenza pubblica nelle democrazie moderne tutta su un piano strettamente giuridico. Se
sul primo lato, quello della razionalita, 'appello alla teologia e all'intelligenza del Vangelo &
stato esplicito, sull’altro, quello del diritto appunto, non si € sentita mai la necessita di
stimolare la ricerca teologica in merito. Se si tiene conto, poi, del fatto che la ragione pubblica
europea ha sviluppato un carattere piu prevalentemente giuridico che filosofico,?* la non
convocazione della teologia cattolica sul piano del diritto non fa che isolarla ulteriormente non
solo dalla configurazione dello spazio sociale, ma anche dalla partecipazione della cittadinanza
credente a esso.

Il recupero di questa interlocuzione con il diritto da parte della teologia non puo passare che
attraverso un rinnovato apprezzamento del concetto di religione come proprio alla rivelazione
cristiana di Dio. Questo perché ¢ come religioni che le fedi trovano il loro ordinamento
all'interno delle democrazie contemporanee: un pensiero teologico della fede cattolica come
religione ¢ il piano sul quale oggi esso puo uscire dal ghetto dell’'orto concluso meramente
ecclesiastico. Un adeguato ordinamento pubblico della religione per opera del diritto non puo

18 1Ivi, 43-44.

19 Cf. Marcello Neri, «Academic Theology in Italy», in Fainche Ryan-Dirk Ansorge-Josef Quitterer (ed.),
Theology and the University, Routledge, London-New York 2024, 75-87.

20 Cf. Paolo Prodi, Giuseppe Dossetti e le officine bolognesi, Il Mulino, Bologna 2016.

21 Cf, Jean-Marc Ferry, La Raison et la Foi, Pocket, Paris 2016.



essere affare esclusivo dei giuristi e delle Corti, ma chiede anche un contributo da parte delle
teologie. «L’obiettivo da porsi dovrebbe essere quello di identificare delle strategie che rendano
possibile un dialogo genuino proprio su tutte quelle questioni piu dibattute nel contesto dei
diritti e su cio che significa essere umani. Cio influenza il modo in cui il dialogo &
concettualizzato e praticato dalla religione organizzata, dalle Corti e dalla comunita
accademica. Attraverso il ricorso all'impiego empatico del'immaginazione da parte del mondo
legale nei confronti del punto di vista interno religioso (e da parte dei credenti nei confronti
del punto di vista interno giuridico...) dovremmo essere in grado di fare progressi teorici».22
Si tratta, quindi, di entrare in dialogo, effettivo e costruttivo, con il diritto e con I'operato dei
giuristi quando questi si trovano ad avere a che fare con i fenomeni della religione. Il diritto,
che legge la realta concreta della societa e si adopera per ordinarla, trova davanti a sé un
pluralismo di persuasioni fondamentali che plasmano l'identita dei cittadini e delle cittadine —
condizione, questa, omologa a quella riconosciuta dall’Assemblea Costituente italiana in sede
di stesura della Costituzione.23 Ed € in questo senso che viene proposta una concezione non
ideologica, né statalizzata, di laicita — da intendersi propriamente come «un’ampia sfera di
“spazio costituzionale e giuridico” in cui concezioni concorrenti del bene (alcune religiose, altre
no) possono essere elaborate in teoria e vissute in pratica dai loro proponenti, aderenti e
critici».24

La laicita, cosi intesa giuridicamente, ¢ quella che consente effettiva coesistenza di una
pluralita di persuasioni (religiose e non) quale forza che contribuisce alla configurazione
complessiva della societa umana. Leggendo la realta concreta di essa, e non essendo una
funzione del potere dello stato, il diritto che inserisce i fenomeni religiosi nel quadro di tale
laicita giuridica, li protegge anche da indebite ingerenze da parte dello stato stesso. Sottraendo,
infatti, a esso una potestas sulla verita e la sua circolazione nei fatti quotidiani del vissuto della
cittadinanza. Quando poi si tratta della risoluzione di un contenzioso giuridico che riguarda
fatti sociali legati alla religione, il diritto sente la necessita di praticarsi in modo tale che la
sentenza assuma la forma della conciliazione tra i diritti che sono in gioco. Questo avviene
attraverso un «accomodamento ragionevole»25 o0 un «accordo pratico» (secondo la dizione
della Corte costituzionale tedesca): dove nessuna delle posizioni giuridiche portate davanti alla
Corte deve prevalere nettamente, facendo in modo che a tutte sia garantita la massima tutela
possibile. Si tratta di quei casi in cui «entrambi i diritti [portati davanti alla Corte] hanno un
peso significativo e devono quindi essere protetti nella misura piu ampia possibile, cosa che
richiede che ciascuno sia accolto dall’altro. Solo nel momento in cui ogni parte “compie un
passo indietro”, cid puo avvenire».26

E chiaro che laicita come spazio costituzionale e giuridico, da un lato, ed esercizio conciliatorio
del diritto da parte delle Corti, dall’altro, vanno di pari passo tra loro. Cioe, solo nella misura
in cui la laicita viene intesa come condizione effettiva del pluralismo (riconoscendo che di esso
fanno parte anche i fenomeni sociali della religione), allora il diritto andra effettivamente in
cerca di un accomodamento razionale affinché, nella pluralita delle persuasioni fondamentali
e dei diritti che possono entrare in concorrenza tra di loro, sia garantita la pluralita della
massima tutela giuridica possibile. Questa visione della laicita come spazio costituzionale e
giuridico, a salvaguardia della pratica effettiva del pluralismo, ¢ diversa da quella che la intende
come neutralita — concezione questa che, attualmente, sembra prevalere nelle sentenze delle

22 Christopher McCrudden, Quando i giudici parlano di Dio. Fede, pluralismo e diritti umani davanti
alle Corti, Il Mulino, Bologna 2019, 199-200.

23 Grossi, Una Costituzione, 42: 1 Padri costituenti «furono lettori di quel tempo italiano, tipicamente
post-moderno, quando, dopo il 1943, una societa autenticamente democratica (e, quindi,
autenticamente plurale) aveva puntato sulla fondazione novissima di valori apertamente condivisi di un
popolo diventato sovrano e, percio, artefice autonomo della propria storia».

24 McCrudden, Quando 1 giudici, 203.

25 Cf. Marta Cartabia, «Religioni e diritto in una societa aperta», in Teologia 47 (2022) 3-15.

26 McCrudden, Quando 1 giudici, 205.



Corti europee. Di fatto, la neutralita, nelle sentenze delle Corti, appare essere un mito2’ dietro
il quale si celano in realta procedure giuridiche sostanzialmente discriminatorie: «Il problema
di una neutralita secolare rigorosa € che diventa inospitale per i credenti (...). Altri hanno
sottolineato che la neutralita in ambito religioso, di fatto, avvantaggia una delle visioni del
mondo in competizione con le altre, precisamente quella che fa a meno di Dio».28

Nell’applicazione pratica di queste due accezioni possibili della laicita, da un lato come spazio
costituzionale e giuridico e dall’altro come neutralita, quello che € in gioco ¢ la legittimazione
della presenza pubblica dei fenomeni religiosi come fatto sociale a pieno titolo. Una questione
che dovrebbe essere cara alla teologia in genere e, in particolare, a quella disciplina che va sotto
il nome di teologia fondamentale. La cui scarsa attenzione a un dialogo empatico col diritto29
corre il rischio di lasciare il conflitto per la riconosciuta presenza e circolazione del religioso
nello spazio pubblico tutto nelle mani dei giuristi. Da parte di questi ultimi bisogna registrare
tentativi di trovare soluzioni costruttive, capaci di conciliare tra loro valori e visioni del mondo
diverse (una propensione, questa, che chiede la cooperazione di un’intelligenza anche teologica
dell'ordinamento giuridico) — come si puo evincere da una sentenza abbastanza recente della
Corte di cassazione italiana: «L'accomodamento ragionevole € il luogo del confronto: non c'e
spazio per fondamentalismi, per dogmatismi o per posizioni pretensive intransigenti che
debbano valere in ogni caso nella loro pienezza irrelata. L'accomodamento ragionevole €
basato sulla capacita di ascolto e sul linguaggio del bilanciamento e della flessibilita. Valorizza
le differenze attraverso l'avvicinamento reciproco orientato all'integrazione tra le diverse
culture. La dimensione che lo caratterizza ¢ quella dello stare insieme, improntata ad una
logica dell'et-et, non dell'aut-aut. L'accomodamento ragionevole favorisce, insieme al
raggiungimento di soluzioni concrete piu eque, l'incontro e la creazione di un clima di mutuo
rispetto, di condivisione e di comune appartenenza, di coesione e di intesa, particolarmente
utile in uno spazio vitale di convivenza organizzata come l'aula scolastica. E frutto ed
espressione della laicita come metodo, un metodo in grado di accomunare credenti e non
credenti e di far coesistere e dialogare fra loro le diverse fedi e convinzioni attraverso il rifiuto
di chiusure dogmatiche contrapposte. Evita sia una decisione basata sulla semplice
applicazione della regola di maggioranza sia un potere di veto illimitato concesso al singolo».3°

I’eccedenza della giustizia

Il diritto e istituzione penultimas* del desiderio di un ordinamento secondo giustizia, a cui certo
aspira pur nella consapevolezza che quest’ultimo lo eccede sempre di nuovo: «Il diritto non &
la giustizia. Il diritto € I'elemento del calcolo, ed ¢ giusto che vi sia diritto, ma la giustizia e
incalcolabile, esige che si calcoli con l'incalcolabile; e le esperienze aporetiche sono delle
esperienze tanto improbabili quanto necessarie della giustizia, cioé di momenti in cui la
decisione fra il giusto e I'ingiusto non & mai garantita da una regola».32 Il sapere teologico ¢, da
ultimo, un sapere controfattuale — il cui senso, davanti al desiderio del diritto, & esattamente
quello di sottrargli, ogni volta di nuovo, il fantasma giuridico della giustizia su cui esso
necessariamente si appoggia.

Il fantasma giuridico della giustizia, sottratto dalla teologia al diritto, e cio che consente a
quest’ultimo di essere una giusta pratica di quel desiderio di giustizia a cui aspira proprio

27 Cf. Marcello Neri, «Religion and European Law: Two Myths», in Interdisciplinary Journal for
Religion and Transformation in Contemporary Society (in stampa).

28 Cartabia, «Religioni e diritto», 7-8.

29 Tra le poche eccezioni si veda: Pierangelo Sequeri, Deontologia del fondamento, Giappichelli Editore,
Torino 2020.

30 Art. 19 della Sentenza 24414/21 delle SS.UU. della Corte di cassazione italiana, in
https://www.rivistalabor.it/wp-content/uploads/2021/09/Cass.-sez.-un.-9-settembre-2021-n.-
24414.pdf (accesso 11/01/2025).

31 Cf. Cartabia, «Religioni e diritto», 14.

32 Jacques Derrida, Forza di legge. Il «fondamento mitico dell’autorita», Bollati Boringhieri, Torino
2003, 66.




perché non coincide mai con essa: «La Giustizia puo essere tale, cioé corrispondere alle
caratteristiche con cui si presenta, solo collocando qualche soggetto attore delle pratiche della
Giustizia nel posto di Dio. E questo, per contraccolpo, significa che bisognera cercare di capire
in che modo Dio entri nelle pratiche della Giustizia e forse interrogare non solo la filosofia del
diritto ma anche la teologia, se il posto di attore sia il suo posto giusto, perché ¢’¢ un modo per
realizzare una cattiva trascendenza, che € quello di pensare a un Dio estraneo alle pratiche della
Giustizia».33

L’incalcolabile della giustizia, protetto dalla cifra del nome di Dio, consiste nel fatto che la sua
pratica coinvolge I’assegnazione di qualcosa che € certamente dovuto, ma non € mai proprio —
chiedendo il «riconoscimento vincolante di un duplice paradossale debito».34 Pensare questo
debito impagabile e, quindi, sostanzialmente insoluto, che la giustizia reclama nella sua
incalcolabilita, potrebbe essere il terreno fecondo per iniziare a ritessere i nessi fra teologia e
diritto. Tessitura, questa, che non puo essere che militante — immaginando la giustizia di un
ordinamento controfattuale della societa e delle relazioni umane: «La giustizia é possibile solo
dove il debito non obbliga mai, dove non esige mai e dove mai eguaglia il credito, il pagamento
eil rimborso. La giustizia € possibile solo dove non € mai chiesta, nel rifugio del debito insoluto,
nel pubblico fuggitivo delle sconosciute e non della comunita, degli undercommons e non dei
quartieri, tra coloro che, giunti da qualche parte, sono stati li tutto il tempo».35

Bibliografia:

Cartabia, Marta: «Religioni e diritto in una societa aperta», in Teologia 47 (2022) 3-15.
Derrida, Jacques: Forza di legge. Il «fondamento mitico dell’autorita», Bollati Boringhieri,
Torino 2003.

Fantappie, Carlo: Per un cambio di paradigma. Diritto canonico, teologie e riforma della
Chiesa, EDB, Bologna 2019.

Ferry, Jean-Marc: La Raison et la Foi, Pocket, Paris 2016

Grossi, Paolo: Mitologie giuridiche della modernita, Giuffre Editore, Milano 2007.

Grossi, Paolo: Una Costituzione da vivere. Breviario di valori per italiani di ogni eta, Marietti
1820, Bologna 2019.

Johnson, Luke T.: The Acts of the Apostles, Liturgical Press, Collegeville 1992.

Neri, Marcello: Fuori di sé. La Chiesa nello spazio pubblico, EDB, Bologna 2020.

Neri, Marcello: «Academic Theology in Italy», in Fainche Ryan-Dirk Ansorge-Josef Quitterer
(ed.), Theology and the University, Routledge, London-New York 2024, 75-87.

Neri, Marcello: «Religion and European Law: Two Myths», in Interdisciplinary Journal for
Religion and Transformation in Contemporary Society (in stampa).

McCrudden, Christopher: Quando i giudici parlano di Dio. Fede, pluralismo e diritti umant
davanti alle Corti, I1 Mulino, Bologna 2019.

Prodi, Paolo: Storia moderna o genesi della modernita?, 11 Mulino, Bologna 2012.

Prodi, Paolo: Giuseppe Dossetti e le officine bolognest, Il Mulino, Bologna 2016.

Romano, Santi: L'ordinamento giuridico, Quodlibet, Macerata 2018.

Sequeri, Pierangelo: Deontologia del fondamento, Giappichelli Editore, Torino 2020.
Tertulliano: Difesa del cristianesimo (testo latino a fronte), ESC-ESD, Roma-Bologna 2006.

Info:
Marcello Neri

33 Sequeri, Deontologia, 31.

34 Ivi, 35.

35 Stefano Harney-Fred Moten, Undercommons. Pianificazione fuggitiva e studio nero, Archive Books,
Milano 2021, 114.



Via Vigolo 22 — 42035 Castelnovo ne’ Monti (RE)

marcello.neri@unicatt.it

Professore di etica e deontologia professionale presso IIstituto superiore di scienze
dell’educazione e della formazione G. Toniolo (Modena); docente a contratto di teologia presso
la Facolta di scienze politiche dell’'Universita Cattolica del Sacro Cuore (sede di Milano).




