
EBRAISMO/EBRAISMI

Tefillah e Benedizioni

Anno Accademico 2024-2025

Prof.ssa Elena Lea Bartolini – a scopo esclusivamente didattico



«Rabbi Eliezer diceva: colui che considera la Tefillah un obbligo fisso, la sua 
preghiera non è più una supplica bene accetta a Dio. […]

Non ci si accinge a pregare se non con un atteggiamento consapevole di cosa 
vuol dire rivolgersi a Dio. Gli antichi Chassidim [persone particolarmente religiose] 
aspettavano un’ora in meditazione/preparazione spirituale e poi pregavano, per 
poter concentrare il proprio pensiero su Dio»

(Mishnah, Berakhoth IV,4 e V,1) 



«Ma come si deve intendere la Kawwanah, la giusta intenzione?

Nel senso che chi prega distoglie il suo cuore da ogni altro pensiero e 
si considera come se stesse davanti alla Shekhinah, la Gloria/Presenza 
di Dio»

(M. Maimonide, Hilchot Tefillah 4,16) 



«Questa è la qualità della preghiera che hanno stabilito i Maestri di Israele: 
non una preghiera di individui isolati né una preghiera-cerimonia nella quale gli 
individui diventano semplici spettatori, ma una sapiente fusione dei due 
elementi fondamentali: l’individuo si identifica con la comunità e si integra a 
essa attraverso la sua partecipazione attiva e personale al culto pubblico»

(J. Heinemann, La preghiera ebraica, Qiqajon, Magnano 1992, p. 38)



TEFILLAH
(preghiera quotidiana)



TEFILLAH

• Significa «preghiera»

• Deriva dalla radice ebraica palal che comprende i 
significati di:

• Credere

• Supporre

• Sperare

• Pregare e supplicare

• Giudicare (lasciarsi giudicare dalla Parola)



LA TEFILLAH

• Può essere privata o pubblica

• Se pubblica necessita del minian: dieci uomini adulti 
nell’ebraismo ortodosso, dieci adulti sia uomini che 
donne nelle correnti Reform

• In alcune Sinagoghe ortodosse si accetta il minian 
partner: dieci uomini e dieci donne

• I contenuti e gli orari della Tefillah, sono pressoché 
identici sia per quella privata che per quella pubblica



GLI ORARI COME QUELLI DEI SACRIFICI AL TEMPIO

• Quotidiano del mattino – Shacharit

• Quotidiano pomeridiano – Minchah

• Combustione dei grassi  serale – ‘Arvit

• Sacrificio di Shabbath – Mussaf 

• Sacrificio delle Feste – Mussaf

• Sacrificio del Novilunio – Mussaf 

     Il Mussaf è una preghiera aggiuntiva rispetto a quelle consuete



PER 
TRADIZIONE

Si prega tre volte al giorno:

• In riferimento agli orari dei sacrifici al Tempio

• In riferimento ai cambiamenti della giornata: 
mattino, mezzogiorno e sera

• In riferimento ai tre patriarchi:
Abramo, Isacco e Giacobbe

Rivolgendosi verso Gerusalemme 

(chi è a Gerusalemme si rivolge verso il Kotel, il 
«Muro occidentale» del Tempio)



FONTI DELLA TEFILLAH POST-BIBLICA

Tehillim: Salmi biblici

Testi del TaNaK

Piutim: poesie religiose medievali

Benedizioni fissate dalla tradizione rabbinica



PER LA TEFILLAH DEL MATTINO

C’è l’obbligo di indossare il tallit e i tefillin, come prescritto dalla Torah
(cf. testo Shema‘ Jisra’el: Dt 6,4-9; 11,13-21; Nm 15,37-41)

Di Shabbath solo il tallit: legare è un’azione vietata durante il riposo sabbatico



TALLIT – SCIALLE PER LA PREGHIERA (cf. Nm 15,37-41)

bianco, segno della misericordia divina

La misericordia (bianco) è molto più 
«estesa» rispetto alla giustizia (azzurro)

azzurro, segno della giustizia divina



LE FRANGE DEL TALLIT (cf. Nm 15,39-40)

Ogni frangia ha otto fili e il più lungo è arrotolato attorno agli altri secondo una 
precisa modalità:

Se 26 giri è pari al valore numerico di JHWH
Se 39 giri è pari al valore numerico di JHWH ’Echad (il Signore è Uno/Unico)



TEFILLIN PER LA TEFILLAH DEL MATTINO (cf. Dt 6,8 e 11,18)

sul capo, segno di consapevolezza del «limite» 
umano

sul braccio sinistro all’altezza del cuore, che è 
la sede dei sentimenti,  della ragione e della vo-
lontà

(cf. Dt 6,6 e 11,18)



ALL’ESTERNO DEI TEFILLIN

Sul capo una ש (Shin con una barra in più in riferimento al Tetragramma) come le 
strisce di cuoio legate alla mano

Sulla nuca un nodo forma la ד (Dalet)

Sul braccio un nodo a forma la י (Jod)

Insieme le tre lettere formano la parola שדי (SHaDaJ): Dio che nutre e sostiene 
l’umanità



ALL’INTERNO DEI TEFILLIN

Quattro passi biblici: 

Es 13,1; Es 13,11-16;                             
Dt 6,4-8; Dt 11,13-21

Sono simboli per la preghiera (non amuleti)
Le prime attestazioni scritte del loro uso risalgono al I-II 
sec. e.v., ma la tradizione è sicuramente più antica



DURANTE LA TEFILLAH

Il corpo di chi prega è portatore dei Nomi divini 
simboleggiati dalle frange del Tallit e dalla posizione 
dei Tefillin

La donna non ne ha bisogno perché ha già in sé i 
segni della vita che sono segni divini, tuttavia nelle 
correnti riformate molte donne li indossano



SHOKELING

L’ondeggiamento cadenzato per non separare il corpo dallo spirito: 
Tutte le mie ossa dicano: chi è come Te o Signore… (Sal 35,10)



PRECISA LA 
TRADIZIONE

• Essi mi faranno un Santuario e Io [Dio] risiederò in 
mezzo a loro (Es 25,8)

• Commenta Rashi: «Egli [Dio] non ha detto Io risiederò 
in esso, nel Tempio, ma in mezzo a loro, nel cuore di 
ciascuno»

• Per questo la Tefillah e le Feste sono legate al tempo, 
e non allo spazio

• Si può pregare e celebrare ovunque (non è necessario 
essere in una Sinagoga), importante è:

• La giusta intenzione

• La consapevolezza di rivolgersi a Dio come Padre 



PRINCIPALI TESTI DELLA TEFILLAH

Shema‘ Jisra’el (Professione di fede: Dt 6,4-9 e 11,13-21; Nm 15,37-41)

‘Amidah (18 + 1 benedizioni, tradizione rabbinica)

Qaddish (Santificazione del Nome divino impronunciabile: JHWH)

13 articoli (principi) di fede di Maimonide, dei quali esiste anche una versione 
poetica, Jigdal, composta da Daniel Ben Jehudah di Roma nel XIV secolo e.v.

Il Qaddish e la ‘Amidah sono stati ripresi nella preghiera del Padre Nostro inse-
gnato da Gesù di Nazareth:

➢ M. B. Jager, Padre Nostro. Una preghiera ebraica, Zamorani, Torino 2012

➢ M. Navon & T. Söding, Pregare Dio insieme. Un’interpretazione ebraico-cristiana 
del Padre nostro, Queriniana, Brescia 2021



STRUTTURA DELLA TEFILLAH

• Salmi e Benedizioni iniziali

• Shema‘ e ‘Amidah (18 benedizioni + 1) che costituiscono il centro e il 
cuore della Tefillah

• Di Sabato e durante la Feste proclamazione pubblica della Torah

• Eventuali aggiunte per occasioni particolari o festività (Mussaf)

• Benedizioni di lode finali

• Qaddish per le persone in lutto

• Piutim (poesie religiose e canti tradizionali in particolare nell’ambito 
della Tefillah pubblica)



PRINCIPALI RITI

Ashkenazita

Sefardita

Italiano

Esistono comunque altri riti e varianti locali nell’ambito delle diverse correnti 
di appartenenza

Ogni Sinagoga ha il suo Siddur (Libro di preghiera) personalizzato, che però 
mantiene intatta la struttura fondamentale e tradizionale della Tefillah



BERAKHOT – BENEDIZIONI
Struttura e dinamica



BENEDIZIONI 
PER OGNI 
CIRCOSTANZA

• La vita dell’ebreo è scandita da benedizioni per ogni 
circostanza

• Ogni momento della vita – sia gioioso che doloroso –  
deve essere vissuto benedicendo Dio

• «È vietato all’uomo di godere di qualcosa che è di 
questo mondo senza dire una benedizione; chi gode 
dei beni di questo mondo senza dire una bene-
dizione commette un atto di infedeltà nei confronti 
di Dio» (Talmud Babilonese, Berakhoth 35a)



STRUTTURA DELLA BENEDIZIONE

«Benedetto sei Tu Signore nostro Dio Re del mondo...» 
per sottolineare l’immanenza divina

«Che fa... che ha dato… che ci ha ordinato ...» 
per sottolineare la trascendenza divina

Il passaggio dalla seconda alla terza persona nella formula di benedizione 
sottolinea che Dio è comtemporaneamente immanente e trascendente



ESEMPI

«Benedetto sei Tu Signore nostro Dio Re del mondo che crea ogni genere di profumi»
(quando si gode per qualcosa di profumato: alberi, fiori, profumi, ecc…)

«Benedetto sei Tu o Signore nostro Dio Re del mondo che ci ha fatto vivere, ci ha 
mantenuto e ci ha fatto giungere a questo tempo»
(per ogni cosa o esperienza nuova)

«Benedetto sei Tu o Signore nostro Dio Re del mondo che compie l’opera della 
creazione»
(quando si ammirano le bellezze del creato)



BENEDIZIONE BIBLICA SACERDOTALE – Nm 6,24-26

Ti benedica il Signore e ti custodisca
Volga il Signore il Suo volto verso di te e ti renda grazia
Alzi il Signore il Suo volto verso di te e ti conceda pace

Questa benedizione viene impartita in occasioni e Feste solenni

Se, nell’assemblea, sono presenti persone di discendenza sacerdotale o levitica, è tra-
dizione che siano loro ad impartirla a tutti

In ogni caso, tutti coloro che hanno già celebrato la maturità religiosa possono impar-
tirla a tutta la comunità

È tradizione che chi la impartisce si copra con il tallit, lo scialle per la preghiera, con le 
braccia protese in avanti, e chi la riceve si raduni sotto il tallit di un famigliare o di amici







POSIZIONE DELLE MANI

La posizione tradizionale delle mani di chi impartisce la birkat kohanim (benedizione 
sacerdotale), è con le dita aperte secondo una modalità particolare che, secondo alcuni 
maestri, dovrebbe aiutare chi la impartisce a ricordare la successione delle parole, 
secondo altri rappresenterebbe gli «spazi» attraverso i quali si effonde la benedizione 
divina 

Raffigurazione della posizione della 
mani secondo una simbologia mistica


	Diapositiva 1: EBRAISMO/EBRAISMI
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5: TEFILLAH (preghiera quotidiana)
	Diapositiva 6: TEFILLAH
	Diapositiva 7: LA TEFILLAH
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9: PER TRADIZIONE
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19: PRECISA LA TRADIZIONE
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22
	Diapositiva 23: BERAKHOT – BENEDIZIONI Struttura e dinamica
	Diapositiva 24: BENEDIZIONI PER OGNI CIRCOSTANZA
	Diapositiva 25
	Diapositiva 26
	Diapositiva 27
	Diapositiva 28
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30

