EBRAISMO/EBRAISMI

Criteri interpretative tradizionali
Anno Accademico 2024-2025

Prof.ssa Elena Lea Bartolini — a scopo esclusivamente didattico



Perché questa norma (mitzwah) che io ti comando oggi non é straordinaria e
neppure troppo lontana/inaccessibile: non é in cielo, perché tu dica «Chi salira
per noi fino al cielo per prenderla e farcela ascoltare per metterla in pratica?». E
non e al di la del mare, perché tu dica: «Chi passera per noi al di la del mare, per
prenderla e farcela ascoltare per metterla in pratica?». La Parola infatti € molto
vicina a te: e sulla tua bocca e nel tuo cuore, per metterla in pratica

(Dt 30,11-14)



La Rivelazione non e piu in cielo ma nelle mani degli
uomini (cf. Dt 30,11-14)

Per questo va studiata, interpretata e attualizzata in
rapporto a nuovi contesti

Secondo criteri e norme che la tradizione ha fissato e

PREMESSA tramandato

G EN ERALE Che vengono applicate al Testo biblico attraverso
I’utilizzo del mashal, ossia di un «modello narrativo»
per stabilire delle analogie all’interno del canone

e Tutto cio a partire dai diversi livelli interpretativi del
Testo biblico nella sua lingua originaria ebraica




N

~ T, am.;@).t{‘mﬁ,}gfi( QQ ,{A‘ Al e
I

C O]
Bl

«L'alfabeto ebraico e le sue
ramificazioni»

Rappresentazione dei livelli
di interpretazione della
Rivelazione

Das Hebrdische Alphabet und seine Bilder



Talmud Babilonese, Sanhedrin 34a

«Abbaje disse: quando si legge (Sal 62,12): Una Parola ha detto Dio, due ne ho udite:
il potere appartiene a Dio, cio significa che un versetto della Scrittura puo avere
diverse interpretazioni e che da disparati versetti non si puo dedurre un’unica e
medesima dottrina»



Talmud Babilonese, Sanhedrin 34a

«Nella scuola di Rabbi Jishma’el, si e fatto riferimento al seguente versetto della
Scrittura: La mia Parola non e forse come il fuoco, dice il Signore, e come un
martello che spezza la roccia? (Ger 23,29).

Che cosa avviene quando il martello urta contro la roccia? Sprizzano scintille. Ogni
scintilla e il risultato del colpo di martello sulla roccia; ma nessuna scintilla e
I"'unico risultato. Cosi anche da un solo versetto della Scrittura possono derivare
diverse dottrine»



A

Senso letterale

Senso allegorico e senso
midrashico

Senso mistico «

Da Sion uscira la Torah e la Parola di
Dio da Gerusalemme (Is 2,3)

Tradizione orale

Rivelazione scritta «

N ome d | D | 0 | m p ronun C| d bl I € < Das Hebrdische Alphabet und seine Bilder




PaRDeS — 4 livelli interpretativi tradizionali

Peshat —> Senso letterale

Remez => Senso allegorico

Derash = Senso midrashico (ricerca oltre il senso letterale)

Sod — Senso mistico

Pardes, termine persiano che significa: «frutteto, giardino, Paradiso»



PERTANTO

Nella Torah rivelata al Sinai c’e qualcosa che va oltre la
Torah stessa

Le sue parole sono come un albero che cresce a condi-
zione che ci sia qualcuno capace di interpretarle

La potenzialita interpretativa della Torah é inesauribile:
e per questo va interrogata e investigata continuamente
nel tempo

La vocalizzazione del testo solo consonantico e gia inter-
pretazione (vedi all. 1 — Come tradurre il testo biblico)



Gruppo consonantico 277 — M-D-B-R

D277 MiDBaR - deserto
7277 MeDaBBer - io sto parlando

- tu stai parlando (m.)
ESEMPIO - egli sta parlando

Si stabilisce cosi una particolare relazione fra il deserto
e la parola: il deserto ¢e il luogo ove Dio si rivela




IL MIDRASH RABBINICO

(vedi all. 2 — Interpretazione ebraica della Scrittura)



* Dalla radice DaRaSH, che comprende i significati di:
«cercare, investigare» oltre il senso letterale del testo

* 'obiettivo e quello di analizzare le singole narrazioni,
o i singoli versetti, cercando analogie all’interno del
TaNaK considerato nella sua unita canonica

MIDRASH * Per cercare di spiegare passi difficili o per colmare
vuoti narrativi a prescindere dalla storia redazionale

* Puo essere considerato una sorta di dialogo continuo
fra la Scrittura e chi la interpreta




* Le dinamiche del midrash sono riscontrabili anche
all’interno del TaNaK

 Sono la testimonianza di un processo redazionale
MIDRASH nell’orizzonte del quale i diversi contenuti sono stati

spesso rinarrati e ampliati
INTRABIBLICO

* Si puo quindi dire che il midrash e un genere letterario
che costituisce una delle modalita attraverso le quali il
TaNaK e passato dalla fase orale a quella scritta




* || midrash si sviluppa sia a livello narrativo (haggadico)

i DRASH che normativo (halakhico)
HAGGAD|CO E * Inoltre da anche origine ad un corpus letterario di

commenti midrashici che, dal lll sec. e.v. in poi, si fissa
in forma scritta (come i commenti rabbinici ai singoli
libri del TaNaK)

HALAKHICO




Rispetto delle regole allegoriche e analogiche
tradizionali

Rispetto fra opinioni diverse

| precetti sono per I'uomo e per la sua piena

IDEE CE NTRALI realizzazione (e non viceversa)

Comandamento dell’lamore come sintesi di
tutti i precetti




Talmud Babilonese, Eruvin 13D

«Tre anni duro un dibattito fra le scuole di Shammaj [famoso per la sua rigidita] e di Hillel
[famoso invece per la sua apertura]. Questi insistevano che la Torah [la sua applicazione]
doveva essere stabilita secondo la loro opinione; e quelli insistevano che |la Torah doveva
essere stabilita secondo la loro. Infine risuono una voce celeste: ‘Le opinioni sia di questi
che di quelli sono Parole del Dio vivente! Tuttavia la Torah deve essere stabilita secondo
le disposizioni della scuola di Hillel?

Ma come e possibile? Se queste come quelle sono le ‘Parole del Dio vivente’, che cosa
autorizzava la scuola di Hillel a stabilire la Torah soltanto secondo le sue determinazioni?
Questo avvenne perché i saggi della scuola di Hillel erano cordiali e modesti. Studiavano
non soltanto le loro tradizioni ma anche le tradizioni della scuola di Shammaj. Anzi,
addirittura, tramandarono le dottrine della scuola di Shammaj prima di tramandare le
proprie dottrine»



IL PRECETTO DELLAMORE SINTESI DI TUTTI | PRECETTI

e Ama il prossimo tuo come te stesso (Lv 19,18)
Alcuni Maestri fanno notare che la traduzione piu corretta e:
Ama il prossimo tuo: egli é te stesso

 Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua persona e con tutte le
tue forze (Dt 6,5)

La tradizione insegna che I'amore per il prossimo, unitamente all’'amore verso Dio, ¢ la
sintesi di tutti i precetti della Torah sia scritta che orale:

«Quello che non vuoi sia fatto a te, non farlo agli altri. Questa e tutta la Torah. Il resto e
commento...»

Insegnamento del Maestro Hillel — contemporaneo di Gesu di Nazareth — ripreso nel
Talmud Babilonese, Shabbath 31a (cf. Mt 7,12)



 Sviscerare tutti i sensi inesauribili della Rivelazione per
la vita pratica

OB|ETT|VO * Non si tratta quindi di un esercizio prevalentemente

DELLO SFORZO

«accademico»

* Ma dello sforzo continuo necessario per tradurre nella

INTERPRETATIVO prassi gli impegni assunti al Sinai nel contesto dell’Al-

leanza:

Tutto cio che il Signore ha rivelato lo faremo e lo
ascolteremo (Es 24,7)




Mishnah, Avoth VI, 2

«E detto: Le tavole della Torah sono opera del Signore e lo scritto é scrittura del
Signore scolpita [charut] sulle tavole (Es 32,16).

Non leggere charut [scolpito] ma cherut [liberta], perché veramente libero non e se
non colui che si occupa della Torah».



REGOLE INTERPRETATIVE TRADIZIONALI

(Vedi all. 3 — Le regole ermeneutiche rabbiniche)



MASHAL E NIMSHAL

* || termine mashal letteralmente significa «parabola, proverbio sentenza», ed & una
forma letteraria presente nella Scrittura che |a tradizione rabbinica rielabora attraverso
I'esegesi midrashica

* La tradizione ha una visione unitaria della Scrittura: le narrazioni sono considerate
secondo un ordine tematico che prevale rispetto a quello cronologico

* In tale orizzonte, il Testo biblico viene analizzato utilizzando il mashal (modello nar-
rativo) in rapporto al nimshal (cio che viene spiegato) attraverso un sistema di analogie
basato sulle middot, ossia le regole ricondotte a maestri autorevoli della tradizione



RICONDOTTE A MAESTRI AUTOREVOLI

* 7 regole attribuite al Maestro Hillel
13 attribuite a Rabbi Jishma’el
32 attribuite a Rabbi Eliezer

Si tratta di criteri per rilevare le allegorie e le analogie all’interno del TaNaK
attraverso l'utilizzo del mashal (modello narrativo)

e Stessa parola in versetti diversi
e Stessa radice verbale
* Analogie tematiche, numeriche, ecc.

La Scrittura si spiega con la Scrittura



LE 7 REGOLE ATTRIBUITE A HILLEL

Dal piu semplice al piu difficile (a minore ad maius)

Uguale norma uguale valore (versetti diversi con parole o espressioni uguali)
Struttura generatrice da un versetto (versetto che da luce a passi biblici oscuri)
Struttura generatrice da due versetti (fra loro in contraddizione e chiariti da un terzo)
Includente e incluso e viceversa (generale e particolare)

Come si riscontra in un altro posto (analogia tematica)

N o U R WNR

Spiegazione deducibile dal contesto (passi biblici precedenti o successivi)

Le 13 regole attribuite a Rabbi Jishma’el e le 32 attribuite a Rabbi Elizer sono ampliamenti
delle 7 regole attribuite a Hillel



	Diapositiva 1: EBRAISMO/EBRAISMI
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3: PREMESSA GENERALE
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9: PERTANTO
	Diapositiva 10: ESEMPIO
	Diapositiva 11:  IL MIDRASH RABBINICO  (vedi all. 2 – Interpretazione ebraica della Scrittura)
	Diapositiva 12: MIDRASH
	Diapositiva 13: MIDRASH INTRABIBLICO 
	Diapositiva 14: MIDRASH HAGGADICO E HALAKHICO
	Diapositiva 15: IDEE CENTRALI
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18: OBIETTIVO DELLO SFORZO INTERPRETATIVO
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20: REGOLE INTERPRETATIVE TRADIZIONALI (Vedi all. 3 – Le regole ermeneutiche rabbiniche)
	Diapositiva 21: MASHAL E NIMSHAL
	Diapositiva 22: RICONDOTTE A MAESTRI AUTOREVOLI
	Diapositiva 23: LE 7 REGOLE ATTRIBUITE A HILLEL

