
EBRAISMO/EBRAISMI

Criteri interpretative tradizionali

Anno Accademico 2024-2025

Prof.ssa Elena Lea Bartolini – a scopo esclusivamente didattico



Perché questa norma (mitzwah) che io ti comando oggi non è straordinaria e 
neppure troppo lontana/inaccessibile: non è in cielo, perché tu dica «Chi salirà 
per noi fino al cielo per prenderla e farcela ascoltare per metterla in pratica?». E 
non è al di là del mare, perché tu dica: «Chi passerà per noi al di là del mare, per 
prenderla e farcela ascoltare per metterla in pratica?». La Parola infatti è molto 
vicina a te: è sulla tua bocca e nel tuo cuore, per metterla in pratica

(Dt 30,11-14)



PREMESSA
GENERALE

• La Rivelazione non è più in cielo ma nelle mani degli 
uomini (cf. Dt 30,11-14)

• Per questo va studiata, interpretata e attualizzata in 
rapporto a nuovi contesti

• Secondo criteri e norme che la tradizione ha fissato e 
tramandato

• Che vengono applicate al Testo biblico attraverso 
l’utilizzo del mashal, ossia di un «modello narrativo» 
per stabilire delle analogie all’interno del canone

• Tutto ciò a partire dai diversi livelli interpretativi del 
Testo biblico nella sua lingua originaria ebraica



«L’alfabeto ebraico e le sue 
ramificazioni»

Rappresentazione dei livelli
di interpretazione della
Rivelazione



«Abbaje disse: quando si legge (Sal 62,12): Una Parola ha detto Dio, due ne ho udite:
il potere appartiene a Dio, ciò significa che un versetto della Scrittura può avere
diverse interpretazioni e che da disparati versetti non si può dedurre un’unica e
medesima dottrina»

Talmud Babilonese, Sanhedrin 34a



«Nella scuola di Rabbi Jishma’el, si è fatto riferimento al seguente versetto della 
Scrittura: La mia Parola non è forse come il fuoco, dice il Signore, e come un 
martello che spezza la roccia? (Ger 23,29).
Che cosa avviene quando il martello urta contro la roccia? Sprizzano scintille. Ogni 
scintilla è il risultato del colpo di martello sulla roccia; ma nessuna scintilla è 
l’unico risultato. Così anche da un solo versetto della Scrittura possono derivare 
diverse dottrine»

Talmud Babilonese, Sanhedrin 34a



Nome di Dio impronunciabile

Rivelazione scritta

Tradizione orale

Senso letterale

Senso allegorico e senso 
midrashico

Senso mistico

Da Sion uscirà la Torah e la Parola di 
Dio da Gerusalemme (Is 2,3)



PaRDeS – 4 livelli interpretativi tradizionali

Peshat  Senso letterale

Remez  Senso allegorico

Derash  Senso midrashico (ricerca oltre il senso letterale)

Sod  Senso mistico

Pardes, termine persiano che significa: «frutteto, giardino, Paradiso» 



PERTANTO

• Nella Torah rivelata al Sinai c’è qualcosa che va oltre la 
Torah stessa

• Le sue parole sono come un albero che cresce a condi-
zione che ci sia qualcuno capace di interpretarle

• La potenzialità interpretativa della Torah è inesauribile: 
e per questo va interrogata e investigata continuamente 
nel tempo

• La vocalizzazione del testo solo consonantico è già inter-
pretazione (vedi all. 1 – Come tradurre il testo biblico)



ESEMPIO

Gruppo consonantico מדבר – M-D-B-R

ר מִדבָּ

ר מְדַבֵּ

MiDBaR      - deserto

MeDaBBer - io sto parlando
                     - tu stai parlando (m.)
                     - egli sta parlando

Si stabilisce così una particolare relazione fra il deserto 
e la parola: il deserto è il luogo ove Dio si rivela 



IL MIDRASH RABBINICO
(vedi all. 2 – Interpretazione ebraica della Scrittura)



MIDRASH

• Dalla radice DaRaSH, che comprende i significati di: 
«cercare, investigare» oltre il senso letterale del testo

• L’obiettivo è quello di analizzare le singole narrazioni, 
o i singoli versetti, cercando analogie all’interno del 
TaNaK considerato nella sua unità canonica

• Per cercare di spiegare passi difficili o per colmare 
vuoti narrativi a prescindere dalla storia redazionale

• Può essere considerato una sorta di dialogo continuo 
fra la Scrittura e chi la interpreta



MIDRASH 
INTRABIBLICO
 

• Le dinamiche del midrash sono riscontrabili anche 
all’interno del TaNaK

• Sono la testimonianza di un processo redazionale 
nell’orizzonte del quale i diversi contenuti sono stati 
spesso rinarrati e ampliati 

• Si può quindi dire che il midrash è un genere letterario 
che costituisce una delle modalità attraverso le quali il 
TaNaK è passato dalla fase orale a quella scritta



MIDRASH 
HAGGADICO E 
HALAKHICO

• Il midrash si sviluppa sia a livello narrativo (haggadico) 
che normativo (halakhico)

• Inoltre dà anche origine ad un corpus letterario di 
commenti midrashici che, dal III sec. e.v. in poi, si fissa 
in forma scritta (come i commenti rabbinici ai singoli 
libri del TaNaK)



IDEE CENTRALI

• Rispetto delle regole allegoriche e analogiche 
tradizionali

• Rispetto fra opinioni diverse

• I precetti sono per l’uomo e per la sua piena 
realizzazione (e non viceversa)

• Comandamento dell’amore come sintesi di 
tutti i precetti



«Tre anni durò un dibattito fra le scuole di Shammaj [famoso per la sua rigidità] e di Hillel 
[famoso invece per la sua apertura]. Questi insistevano che la Torah [la sua applicazione] 
doveva essere stabilita secondo la loro opinione; e quelli insistevano che la Torah doveva 
essere stabilita secondo la loro. Infine risuonò una voce celeste: ‘Le opinioni sia di questi 
che di quelli sono Parole del Dio vivente! Tuttavia la Torah deve essere stabilita secondo 
le disposizioni della scuola di Hillel!’
Ma come è possibile? Se queste come quelle sono le ‘Parole del Dio vivente’, che cosa 
autorizzava la scuola di Hillel a stabilire la Torah soltanto secondo le sue determinazioni?
Questo avvenne perché i saggi della scuola di Hillel erano cordiali e modesti. Studiavano 
non soltanto le loro tradizioni ma anche le tradizioni della scuola di Shammaj. Anzi, 
addirittura, tramandarono le dottrine della scuola di Shammaj prima di tramandare le 
proprie dottrine»

Talmud Babilonese, Eruvin 13b



• Ama il prossimo tuo come te stesso (Lv 19,18)
Alcuni Maestri fanno notare che la traduzione più corretta è:
Ama il prossimo tuo: egli è te stesso

• Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua persona e con tutte le 
tue forze (Dt 6,5)

La tradizione insegna che l’amore per il prossimo, unitamente all’amore verso Dio, è la 
sintesi di tutti i precetti della Torah sia scritta che orale:
«Quello che non vuoi sia fatto a te, non farlo agli altri. Questa è tutta la Torah. Il resto è 
commento…»

Insegnamento del Maestro Hillel – contemporaneo di Gesù di Nazareth – ripreso nel 
Talmud Babilonese, Shabbath 31a (cf. Mt 7,12)

IL PRECETTO DELL’AMORE SINTESI DI TUTTI I PRECETTI



OBIETTIVO 
DELLO SFORZO 
INTERPRETATIVO

• Sviscerare tutti i sensi inesauribili della Rivelazione per 
la vita pratica

• Non si tratta quindi di un esercizio prevalentemente 
«accademico»

• Ma dello sforzo continuo necessario per tradurre nella 
prassi gli impegni assunti al Sinai nel contesto dell’Al-
leanza:

Tutto ciò che il Signore ha rivelato lo faremo e lo 
ascolteremo (Es 24,7)



«È detto: Le tavole della Torah sono opera del Signore e lo scritto è scrittura del
Signore scolpita [charut] sulle tavole (Es 32,16).

Non leggere charut [scolpito] ma cherut [libertà], perché veramente libero non è se
non colui che si occupa della Torah».

Mishnah, ’Avoth VI,2



REGOLE INTERPRETATIVE TRADIZIONALI
(Vedi all. 3 – Le regole ermeneutiche rabbiniche)



MASHAL E NIMSHAL

• Il termine mashal letteralmente significa «parabola, proverbio sentenza», ed è una 
forma letteraria presente nella Scrittura che la tradizione rabbinica rielabora attraverso 
l’esegesi midrashica

• La tradizione ha una visione unitaria della Scrittura: le narrazioni sono considerate 
secondo un ordine tematico che prevale rispetto a quello cronologico

• In tale orizzonte, il Testo biblico viene analizzato utilizzando il mashal (modello nar-
rativo) in rapporto al nimshal (ciò che viene spiegato) attraverso un sistema di analogie 
basato sulle middot, ossia le regole ricondotte a maestri autorevoli della tradizione



RICONDOTTE A MAESTRI AUTOREVOLI

• 7 regole attribuite al Maestro Hillel

• 13 attribuite a Rabbi Jishma’el

• 32 attribuite a Rabbi Eliezer

• Si tratta di criteri per rilevare le allegorie e le analogie all’interno del TaNaK 
attraverso l’utilizzo del mashal (modello narrativo)

• Stessa parola in versetti diversi

• Stessa radice verbale

• Analogie tematiche, numeriche, ecc.

• La Scrittura si spiega con la Scrittura



LE 7 REGOLE ATTRIBUITE A HILLEL

1. Dal più semplice al più difficile (a minore ad maius)

2. Uguale norma uguale valore (versetti diversi con parole o espressioni uguali)

3. Struttura generatrice da un versetto (versetto che dà luce a passi biblici oscuri)

4. Struttura generatrice da due versetti (fra loro in contraddizione e chiariti da un terzo)

5. Includente e incluso e viceversa (generale e particolare)

6. Come si riscontra in un altro posto (analogia tematica)

7. Spiegazione deducibile dal contesto (passi biblici precedenti o successivi)

Le 13 regole attribuite a Rabbi Jishma’el e le 32 attribuite a Rabbi Elizer sono ampliamenti 
delle 7 regole attribuite a Hillel  


	Diapositiva 1: EBRAISMO/EBRAISMI
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3: PREMESSA GENERALE
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9: PERTANTO
	Diapositiva 10: ESEMPIO
	Diapositiva 11:  IL MIDRASH RABBINICO  (vedi all. 2 – Interpretazione ebraica della Scrittura)
	Diapositiva 12: MIDRASH
	Diapositiva 13: MIDRASH INTRABIBLICO 
	Diapositiva 14: MIDRASH HAGGADICO E HALAKHICO
	Diapositiva 15: IDEE CENTRALI
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18: OBIETTIVO DELLO SFORZO INTERPRETATIVO
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20: REGOLE INTERPRETATIVE TRADIZIONALI (Vedi all. 3 – Le regole ermeneutiche rabbiniche)
	Diapositiva 21: MASHAL E NIMSHAL
	Diapositiva 22: RICONDOTTE A MAESTRI AUTOREVOLI
	Diapositiva 23: LE 7 REGOLE ATTRIBUITE A HILLEL

