Mindfulness e ’arte della meditazione ebraica

9 ottobre 20218
https://www.mosaico-cem.it/cultura-e-societa/salute/mindfulness-e-larte-della-meditazione-ebraica/

di Veronica Harari

La pratica della meditazione consapevole conosce un uso millenario anche nell’ebraismo. Tre le
parole chiave: Hitbonenut, Hitbodedut, Kavanah. Per vivere pienamente nel “qui e ora”

Da una decina di anni si sente parlare sempre di piu, in diversi ambiti, di Mindfulness, una pratica
basata sulla meditazione consapevole, sull’essere attenti e presenti nel momento preciso che si sta
vivendo, immersi nell’attimo, sperimentando tutte le emozioni senza pregiudizi e coltivando pensieri
gentili come la gratitudine verso se stessi e gli altri. Di forte ispirazione orientale, la Mindfulness &
arrivata in occidente attraverso il lavoro del biologo americano Jon Kabat Zinn (e in Italia grazie allo
straordinario lavoro di Gherardo Amadei), che ne ha provato e fatto conoscere le enormi proprieta
terapeutiche e il suo contributo a un maggiore benessere psico-fisico. L’idea alla base della
Mindfulness ¢ quella di vivere con intenzione e consapevolezza momento per momento nel “qui e
ora”, lasciando da parte i pensieri che spesso ci distraggono dalle azioni che stiamo compiendo.

Ma perché parlare di Mindfulness e meditazione in un ambito ebraico?

Che cosa hanno in comune la meditazione cosi come la conosciamo oggi, ¢ I’ebraismo? In realta
molto piu di quanto si pensi. Se infatti € vero che da sempre la pratica della meditazione viene
collegata al buddismo e all’induismo, forse non tutti sanno che essa € presente anche nel mondo
ebraico gia dai tempi dei primi Chassidim. Come suggerisce il filosofo Philip Novak in uno dei suoi
scritti, se le vere e proprie pratiche e tecniche della preghiera mistica ebraica sono difficili da
accertare, accenni al riguardo si possono trovare negli antichi testi talmudici, nell’opera di Abraham
Abulafia e di alcuni suoi contemporanei, nei cabalisti della scuola di Safed del XVI secolo, nell’opera
di Isaac Luria e nei testi chassidici in generale. In particolare, fu il movimento cabalistico in Spagna,
nel VI-VII secolo, ad attribuire sempre piu importanza a due aspetti sostanziali, 1’Hitbonenut e
I’Hitbodedut. Il primo riguarda la capacita di focalizzarsi su se stessi e contiene al suo interno la
parola “bina” che significa comprensione dei concetti divini tramite i quali si costruisce la propria


https://www.mosaico-cem.it/cultura-e-societa/salute/mindfulness-e-larte-della-meditazione-ebraica/

struttura-edificio spirituale. Quando iniziamo a vibrare con questa struttura, esplorandone i dettagli
giorno per giorno (di solito prima delle preghiere del mattino), allora stiamo praticando la meditazione
ebraica. Interessante & sapere che i saggi del Talmud meditavano tre volte al giorno, un’ora prima
della preghiera, un’altra durante, e infine un’ora dopo la preghiera, per poter scendere nell’aere
mondano.

Il secondo termine fondante della meditazione ebraica é Hitbodedut — che ha al suo interno boded,
solo -, che fa riferimento a un tipo di contemplazione profonda che rimanda al distacco dal mondo
esterno, alla solitudine, al di la dell’attivita dispersiva della mente, raggiunta grazie alla
concentrazione. A queste parole chiave si aggiunge anche, nel mondo ebraico, quella di Kavanah,
intenzione, che indica un tipo di preghiera basata sulla concentrazione e 1’attenzione capace di indurre
uno stato alterato e “superiore” di consapevolezza: dalla radice kKivun, direzione, rimanda al centro
della coscienza, all’intenzione e alla concentrazione del cuore, che devono accompagnare tutta la
pratica della preghiera insieme alla meditazione. Risulta quindi chiaro quanto questi tre aspetti, calati
in una dimensione secolarizzata, si ritrovino oggi nella pratica della Mindfulness che da anni riscuote
un interesse crescente in tutto il mondo — in Israele sono molte le associazioni dedicate alla
divulgazione di questa pratica — per i suoi comprovati benefici sull’attenzione, autocontrollo,
apprendimento, intelligenza emotiva e, piu in generale, sul benessere psicofisico dell’individuo. In
Israele per questo oggi si cerca di insegnare questa pratica costante anche ai bambini, che possono
cosi interiorizzarla e farla propria per affrontare la vita, anche da adulti. In questo senso ci sembra
interessante citare il libro di Eline Snel Calmo e attento come una ranocchia (Red Edizioni, 2015),
tradotto anche in ebraico, che guida i bambini a coltivare il concetto dell’essere presenti, nel qui e
ora: presenti con la mente, presenti con il cuore, presenti con il corpo e non piu risucchiati da
Instagram, app e videogiochi sui telefonini.

Veronica Harari € una psicologa con esperienza ventennale con adulti e coppie per sostegno
genitoriale.



