
 
 

Mindfulness e l’arte della meditazione ebraica 

9 ottobre 20218 

https://www.mosaico-cem.it/cultura-e-societa/salute/mindfulness-e-larte-della-meditazione-ebraica/ 

 

di Veronica Harari 

La pratica della meditazione consapevole conosce un uso millenario anche nell’ebraismo. Tre le 

parole chiave: Hitbonenut, Hitbodedut, Kavanah. Per vivere pienamente nel “qui e ora” 

Da una decina di anni si sente parlare sempre di più, in diversi ambiti, di Mindfulness, una pratica 

basata sulla meditazione consapevole, sull’essere attenti e presenti nel momento preciso che si sta 

vivendo, immersi nell’attimo, sperimentando tutte le emozioni senza pregiudizi e coltivando pensieri 

gentili come la gratitudine verso se stessi e gli altri. Di forte ispirazione orientale, la Mindfulness è 

arrivata in occidente attraverso il lavoro del biologo americano Jon Kabat Zinn (e in Italia grazie allo 

straordinario lavoro di Gherardo Amadei), che ne ha provato e fatto conoscere le enormi proprietà 

terapeutiche e il suo contributo a un maggiore benessere psico-fisico. L’idea alla base della 

Mindfulness è quella di vivere con intenzione e consapevolezza momento per momento nel “qui e 

ora”, lasciando da parte i pensieri che spesso ci distraggono dalle azioni che stiamo compiendo. 

Ma perché parlare di Mindfulness e meditazione in un ambito ebraico? 

Che cosa hanno in comune la meditazione così come la conosciamo oggi, e l’ebraismo? In realtà 

molto più di quanto si pensi. Se infatti è vero che da sempre la pratica della meditazione viene 

collegata al buddismo e all’induismo, forse non tutti sanno che essa è presente anche nel mondo 

ebraico già dai tempi dei primi Chassidim. Come suggerisce il filosofo Philip Novak in uno dei suoi 

scritti, se le vere e proprie pratiche e tecniche della preghiera mistica ebraica sono difficili da 

accertare, accenni al riguardo si possono trovare negli antichi testi talmudici, nell’opera di Abraham 

Abulafia e di alcuni suoi contemporanei, nei cabalisti della scuola di Safed del XVI secolo, nell’opera 

di Isaac Luria e nei testi chassidici in generale. In particolare, fu il movimento cabalistico in Spagna, 

nel VI-VII secolo, ad attribuire sempre più importanza a due aspetti sostanziali, l’Hitbonenut e 

l’Hitbodedut. Il primo riguarda la capacità di focalizzarsi su se stessi e contiene al suo interno la 

parola “bina” che significa comprensione dei concetti divini tramite i quali si costruisce la propria 

https://www.mosaico-cem.it/cultura-e-societa/salute/mindfulness-e-larte-della-meditazione-ebraica/


struttura-edificio spirituale. Quando iniziamo a vibrare con questa struttura, esplorandone i dettagli 

giorno per giorno (di solito prima delle preghiere del mattino), allora stiamo praticando la meditazione 

ebraica. Interessante è sapere che i saggi del Talmud meditavano tre volte al giorno, un’ora prima 

della preghiera, un’altra durante, e infine un’ora dopo la preghiera, per poter scendere nell’aere 

mondano. 

Il secondo termine fondante della meditazione ebraica è Hitbodedut – che ha al suo interno boded, 

solo -, che fa riferimento a un tipo di contemplazione profonda che rimanda al distacco dal mondo 

esterno, alla solitudine, al di là dell’attività dispersiva della mente, raggiunta grazie alla 

concentrazione. A queste parole chiave si aggiunge anche, nel mondo ebraico, quella di Kavanah, 

intenzione, che indica un tipo di preghiera basata sulla concentrazione e l’attenzione capace di indurre 

uno stato alterato e “superiore” di consapevolezza: dalla radice kivun, direzione, rimanda al centro 

della coscienza, all’intenzione e alla concentrazione del cuore, che devono accompagnare tutta la 

pratica della preghiera insieme alla meditazione. Risulta quindi chiaro quanto questi tre aspetti, calati 

in una dimensione secolarizzata, si ritrovino oggi nella pratica della Mindfulness che da anni riscuote 

un interesse crescente in tutto il mondo – in Israele sono molte le associazioni dedicate alla 

divulgazione di questa pratica – per i suoi comprovati benefici sull’attenzione, autocontrollo, 

apprendimento, intelligenza emotiva e, più in generale, sul benessere psicofisico dell’individuo. In 

Israele per questo oggi si cerca di insegnare questa pratica costante anche ai bambini, che possono 

così interiorizzarla e farla propria per affrontare la vita, anche da adulti. In questo senso ci sembra 

interessante citare il libro di Eline Snel Calmo e attento come una ranocchia (Red Edizioni, 2015), 

tradotto anche in ebraico, che guida i bambini a coltivare il concetto dell’essere presenti, nel qui e 

ora: presenti con la mente, presenti con il cuore, presenti con il corpo e non più risucchiati da 

Instagram, app e videogiochi sui telefonini. 

Veronica Harari è una psicologa con esperienza ventennale con adulti e coppie per sostegno 

genitoriale. 

 


