
1 

 

Le sette “regole” di Hillel e le tredici di Rabbi Jishma‘el 

 

Le regole esegetiche tradizionali per l’indagine del testo, cioè le middot1, sono state elencate una 

prima volta in numero di sette da Hillel l’anziano2. Le medesime non sono una sua creazione, ma un 

elenco dei principali metodi esegetici dell’epoca che il Talmud elenca nel modo seguente3: 

 

 קל וחומר 

(qal wachomer) 

A minore ad maius, dal più semplice al più difficile 

 

  

 גזרה שוה 

(gheserah shawah) 

Eguale norma, eguale valore: per stabilire analogie fra versetti che 

contengono la stessa parola 

 

  

 בנין אב מכתוב אחד 

(binian ’av 

mikatuv ’echad) 

Struttura generatrice da un unico passo biblico: versetto che con la sua 

chiarezza genera l’interpretazione di passi oscuri 

 

  

 בנין אב משני כתובים 

(binian ’av 

mishenè ketuvim) 

Struttura generatrice da due versetti: versetti contradditori che devono 

essere risolti e che talvolta richiedono il confronto con un terzo versetto 

 

  

כלל טופר טכלל ופר  

(khelal uferat, 

uferat khelal) 

Includente e incluso e viceversa; secondo Rabbi Jshma‘el: il generale 

che include il particolare, il particolare che informa sul generale, il 

generale che include il particolare che a sua volta informa su un altro 

insieme generale 

 

 כיוצא בו במקם אחר 

(kejotze’ be-

maqom ’acher) 

Come si riscontra in un altro posto 

 

  

 דבר הלמד מענינו 

(davar halamed 

me‘injano) 

Spiegazione deducibile dallo stesso contesto: cioè dai passi biblici 

precedenti o successivi a quello in cui l’elemento da analizzare è 

inserito 

 

 

Le sette middot di Hillel sono state riprese, confermate e ampliate nel II secolo e.v. secondo una 

formulazione che ne elenca tredici attribuita a Rabbi Jishma‘el4. Questo elenco più ampio è entrato 

a far parte anche dei prontuari di preghiera ebraici. Rispetto alle middot di Hillel è nuova soltanto 

 
1 La parola middah (pl. middot) significa letteralmente “regola”, “misura”. Nella tradizione ebraica questo termine ha 

due significati principali: da un lato indica i modi di agire o gli attributi di Dio (studiati soprattutto dal pensiero 

filosofico e qabbalistico), dall’altro indica le regole ermeneutiche dell’interpretazione biblica (sviluppate dal pensiero 

rabbinico). La nostra trattazione delle middot verterà soltanto su questo secondo significato. 
2 Come riportato in Tosefta, Sanhedrin, 7,11 e in ’Avot de-Rabbi Natan, 37,10. Hillel è un maestro di origine babilonese 

vissuto fra la fine dell’era precedente a quella volgare e l’inizio della medesima. Nella storiografia della Torah orale è 

considerato membro dell’ultima delle coppie che sono elencate nel Pirqè ’Avot , i “Capitoli dei Padri” della Mishnah, e 

il primo dei tannaiti o “maestri edificatori” della Mishnah stessa. Per la sua mitezza e la sua elasticità mentale viene 

solitamente contrapposto al collega Shammaj, rigorista e severo, e per la stessa ragione generalmente preferito al 

medesimo dalla tradizione rabbinica. Cf. F. MANNS, Leggere la Mišhnah, Paideia, Brescia 1987, p. 50-61. 
3 Secondo Tosefta, Sanhedrin 7,11. Cf. A. LUZZATTO, Leggere il Midrash, Morcelliana, Brescia 1999, p. 57-66; F. 

MANNS, Leggere la Mishnah, op. cit., p. 50-61; G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, Paideia, Brescia 

2000, p. 119-133; Il Talmud, EDB, Bologna 1989, p. 79-87; Introduzione al Talmud e al Midrash, Città Nuova, Roma 

1995, p. 31-39; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Torà, Giuntina, Firenze 2004, p. 51-65. 
4 Come elencato all’inizio del Sifre al Levitico, un testo tradizionalmente attribuito alla “scuola di ‘Aqiva”. 



2 

 

l’ultima middah, la tredicesima, in base alla quale due versetti scritturistici si contraddicono fra loro 

finché non viene un terzo e decide fra i due. È una “regola” basata sul confronto intertestuale, 

importante per risolvere le contraddizioni interne al testo biblico5. A Rabbi Jishma‘el viene 

attribuita anche un’altra middah innovativa di particolare importanza, che allungherebbe così il suo 

elenco a quattordici, in base alla quale se un brano di un testo viene detto e poi ripetuto, ciò avviene 

solo per introdurre una innovazione6. 

Come si può notare è piuttosto difficile, per non dire impossibile, ricondurre la passione esegetica 

dei maestri di questo periodo entro limiti precisi e rigorosi, pertanto, la classificazione dei criteri 

esegetici da loro adottati rimane inevitabilmente piuttosto fluida. 

 

 

Le trentadue “regole” di Rabbi Eli‘ezer 

 

Esistono anche elenchi di middot più tardivi di quelli attribuiti ad Hillel e a Rabbi Jishma‘el che, 

nell’orizzonte della fluidità già menzionata, sono molto più estesi dei precedenti. C’è una lista di 

ben trentadue7 middot attribuita a Rabbi Eli‘ezer ben Jose il Galileo, allievo di Rabbi Aqiva 

(seconda metà del II sec. e.v.), tramandate nella Mishnat Eliezer chiamata anche Midrash Agur8. 

Fra quelle particolarmente importanti dal punto di vista tradizionale ricordiamo le due seguenti9: 
 

 גמטריא 

(ghematria’) 

m. 29 Secondo alcuni dal greco γεω-μετρία, “geometria”; secondo altri dal 

greco γραμματεύς, “scriba/stenografo”, ottenuto attraverso uno 

spostamento facilitante di consonanti. È una tecnica interpretativa che 

si basa sul fatto che ogni lettera dell’alfabeto ebraico ha anche un 

determinato valore numerico, pertanto, si può calcolare il valore 

numerico di ogni parola e si possono operare confronti fra parole o 

espressioni con valore numerico uguale. Tale procedimento è 

ampiamente usato nella qabbalah. 

 

 נוטריקון

(notariqon) 

m. 30 Da notarius, “stenografo”, indica la scrittura abbreviata o cifrata. Può 

scomporre un termine in due o più parole, oppure considerare ogni 

lettera di cui è composta una parola come l’iniziale di una parola a sé 

stante. L’origine di tale procedimento risale ai Salmi alfabetici o 

acrostici, in cui si ricava un nome o una parola dalle iniziali di ogni 

versetto o semi-versetto. In questa regola rientrano anche gli 

anagrammi. 

 

 

 
5 Tuttavia non è sufficientemente chiaro se tale middah presupponga una lettura completa del canone biblico oppure 

utilizzi un “terzo” versetto come chiave interpretativa dei due precedenti anche senza la medesima. 
6 Talmud Babilonese, Sotah 3a. 
7 Studiosi successivi ne elencheranno 613, come le mitzwot, e forse per qualcuno potrebbero non essere ancora 

sufficienti. Cf. A. LUZZATTO, Leggere il Midrash, op. cit., p. 58. 
8 Questo scritto, considerato da alcuni come prodotto della tradizione tannaitica (70-200 e.v.), va piuttosto datato 

all’epoca dei Gheonim (600-1038 e.v.). Le sue tradizioni possono tuttavia risalire, almeno in parte, all’epoca talmudica, 

anche se il Talmud non menziona espressamente questa lista e neppure le denominazioni di molte di queste regole. La 

Barajta delle trentadue middot, di cui si ha testimonianza solo dall’XI secolo e che fino al secolo scorso era nota 

soltanto nella versione contenuta in opere medioevali, all’epoca della stampa veniva inclusa nelle edizioni del Talmud 

Babilonese dopo il trattato Berakhot. Cf. M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Torà, op. cit., p. 65, nota 

170. 
9 Cf. G. STEMEBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, op. cit., p. 133-160; Il Talmud, op. cit., p. 87-95; 

Introduzione al Talmud e al Midrash, op. cit., p. 39-50; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Torà, op. cit., 

p. 65-83. 


