Le sette “regole” di Hillel e le tredici di Rabbi Jishma‘el

Le regole esegetiche tradizionali per 1’indagine del testo, cio¢ le middot?, sono state elencate una
prima volta in numero di sette da Hillel I’anziano?. Le medesime non sono una sua creazione, ma un
elenco dei principali metodi esegetici dell’epoca che il Talmud elenca nel modo seguente®:

a21m PP A minore ad maius, dal piu semplice al piu difficile
(gal wachomer)

mw 71x Eguale norma, eguale valore: per stabilire analogie fra versetti che
(gheserah shawah) contengono la stessa parola

71X 29007 2K 732 Struttura generatrice da un unico passo biblico: versetto che con la sua
(binian ’av chiarezza genera I’interpretazione di passi oscuri

Mikatuv 'echad)

D°2I1N0 "3wn AR P12 Struttura generatrice da due versetti: versetti contradditori che devono
(binian 'av €ssere risolti e che talvolta richiedono il confronto con un terzo versetto

mishene ketuvim)

595 vDY 191 970 Includente e incluso e viceversa; secondo Rabbi Jshma‘el: il generale
(khelal uferat, che include il particolare, il particolare che informa sul generale, il
uferat khelal) generale che include il particolare che a sua volta informa su un altro

insieme generale

IR opn2 12 X¥1o Come si riscontra in un altro posto
(kejotze’ be-
magqom ’acher)

1171970 T a7 Spiegazione deducibile dallo stesso contesto: cioe dai passi biblici
(davar halamed precedenti o successivi a quello in cui I’elemento da analizzare ¢

me ‘injano) NSerito

Le sette middot di Hillel sono state riprese, confermate e ampliate nel Il secolo e.v. secondo una
formulazione che ne elenca tredici attribuita a Rabbi Jishma‘el*. Questo elenco pill ampio & entrato
a far parte anche dei prontuari di preghiera ebraici. Rispetto alle middot di Hillel € nuova soltanto

9

! La parola middah (pl. middot) significa letteralmente “regola”, “misura”. Nella tradizione ebraica questo termine ha
due significati principali: da un lato indica i modi di agire o gli attributi di Dio (studiati soprattutto dal pensiero
filosofico e qabbalistico), dall’altro indica le regole ermeneutiche dell’interpretazione biblica (sviluppate dal pensiero
rabbinico). La nostra trattazione delle middot vertera soltanto su questo secondo significato.

2 Come riportato in Tosefta, Sanhedrin, 7,11 e in ’Avot de-Rabbi Natan, 37,10. Hillel & un maestro di origine babilonese
vissuto fra la fine dell’era precedente a quella volgare e I’inizio della medesima. Nella storiografia della Torah orale é
considerato membro dell’ultima delle coppie che sono elencate nel Pirgé 'Avot , i “Capitoli dei Padri” della Mishnah, e
il primo dei tannaiti o “maestri edificatori” della Mishnah stessa. Per la sua mitezza e la sua elasticitd mentale viene
solitamente contrapposto al collega Shammaj, rigorista e severo, e per la stessa ragione generalmente preferito al
medesimo dalla tradizione rabbinica. Cf. F. MANNS, Leggere la Mishnah, Paideia, Brescia 1987, p. 50-61.

3 Secondo Tosefta, Sanhedrin 7,11. Cf. A. LuzzATTO, Leggere il Midrash, Morcelliana, Brescia 1999, p. 57-66; F.
MANNS, Leggere la Mishnah, op. cit., p. 50-61; G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, Paideia, Brescia
2000, p. 119-133; Il Talmud, EDB, Bologna 1989, p. 79-87; Introduzione al Talmud e al Midrash, Citta Nuova, Roma
1995, p. 31-39; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Tora, Giuntina, Firenze 2004, p. 51-65.

# Come elencato all’inizio del Sifre al Levitico, un testo tradizionalmente attribuito alla “scuola di ‘Aqiva”.



I’ultima middah, la tredicesima, in base alla quale due versetti scritturistici si contraddicono fra loro
finché non viene un terzo e decide fra i due. E una “regola” basata sul confronto intertestuale,
importante per risolvere le contraddizioni interne al testo biblico®>. A Rabbi Jishma‘el viene
attribuita anche un’altra middah innovativa di particolare importanza, che allungherebbe cosi il suo
elenco a quattordici, in base alla quale se un brano di un testo viene detto e poi ripetuto, cio avviene
solo per introdurre una innovazione®.

Come si puo notare € piuttosto difficile, per non dire impossibile, ricondurre la passione esegetica
dei maestri di questo periodo entro limiti precisi e rigorosi, pertanto, la classificazione dei criteri
esegetici da loro adottati rimane inevitabilmente piuttosto fluida.

Le trentadue “regole” di Rabbi Eli‘ezer

Esistono anche elenchi di middot piu tardivi di quelli attribuiti ad Hillel ¢ a Rabbi Jishma‘el che,
nell’orizzonte della fluidita gia menzionata, sono molto piu estesi dei precedenti. C’¢ una lista di
ben trentadue’ middot attribuita a Rabbi Eli‘ezer ben Jose il Galileo, allievo di Rabbi Agiva
(seconda meta del 1l sec. e.v.), tramandate nella Mishnat Eliezer chiamata anche Midrash Agur®.
Fra quelle particolarmente importanti dal punto di vista tradizionale ricordiamo le due seguenti®:

Nouna m. 29 Secondo alcuni dal greco yew-petpia, “geometria”; secondo altri dal
(ghematria’) greco  ypoppotedg, “scriba/stenografo”, ottenuto attraverso uno
spostamento facilitante di consonanti. E una tecnica interpretativa che
si basa sul fatto che ogni lettera dell’alfabeto ebraico ha anche un
determinato valore numerico, pertanto, si pud calcolare il valore
numerico di ogni parola e si possono operare confronti fra parole o
espressioni con valore numerico uguale. Tale procedimento &
ampiamente usato nella gabbalah.

NP> m. 30 Da notarius, “stenografo”, indica la scrittura abbreviata o cifrata. Puo
(notarigon) scomporre un termine in due o piu parole, oppure considerare ogni
lettera di cui € composta una parola come 1’iniziale di una parola a sé
stante. L’origine di tale procedimento risale ai Salmi alfabetici o
acrostici, in cui si ricava un nome o una parola dalle iniziali di ogni
versetto o0 semi-versetto. In questa regola rientrano anche gli

anagrammi.

> Tuttavia non ¢ sufficientemente chiaro se tale middah presupponga una lettura completa del canone biblico oppure
utilizzi un “terzo” versetto come chiave interpretativa dei due precedenti anche senza la medesima.

® Talmud Babilonese, Sotah 3a.

7 Studiosi successivi ne elencheranno 613, come le mitzwot, e forse per qualcuno potrebbero non essere ancora
sufficienti. Cf. A. LuzzATTO, Leggere il Midrash, op. cit., p. 58.

8 Questo scritto, considerato da alcuni come prodotto della tradizione tannaitica (70-200 e.v.), va piuttosto datato
all’epoca dei Gheonim (600-1038 e.v.). Le sue tradizioni possono tuttavia risalire, almeno in parte, all’epoca talmudica,
anche se il Talmud non menziona espressamente questa lista e neppure le denominazioni di molte di queste regole. La
Barajta delle trentadue middot, di cui si ha testimonianza solo dall’XI secolo e che fino al secolo scorso era nota
soltanto nella versione contenuta in opere medioevali, all’epoca della stampa veniva inclusa nelle edizioni del Talmud
Babilonese dopo il trattato Berakhot. Cf. M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Tora, op. cit., p. 65, nota
170.

9 Cf. G. STEMEBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, op. cit.,, p. 133-160; Il Talmud, op. cit., p. 87-95;
Introduzione al Talmud e al Midrash, op. cit., p. 39-50; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Tora, op. cit.,
p. 65-83.

2



