L’ INTERPRETAZIONE EBRAICA DELLA SCRITTURA

Elena Lea Bartolini De Angeli
[Pubblicato in: Aa.Vv., | Cristiani e le Scritture di Israele, EDB, Bologna 2018, pp. 67-96]

Ben Bag Bag, nell’orizzonte del Salmo uno che invita a “compiacersi nella Torah del Signore
meditandola giorno ¢ notte” (cf. Sal 1,2), diceva:

Volgila e rivolgila, che tutto € in essa [la Torah]; medita su di essa, invecchia e consumati su di essa,
e non te ne allontanare perché non ¢’é per te niente di meglio®.

Tale affermazione mostra come il rapporto fra il popolo di Israele e la Torah — I’insegnamento
divino rivelato al Sinai — sia un rapporto vitale: non si tratta di una rivelazione che riguarda solo la
sfera intellettuale, bensi di un insegnamento che orienta la vita e che comprende sia la rivelazione
scritta che la sua interpretazione nel tempo. Cerchiamo quindi di capire cosa si intende per Torah e
sua interpretazione secondo gli insegnamenti tradizionali.

L’importanza della Torah nel contesto del canone biblico ebraico

La fissazione del canone biblico ebraico solitamente viene ricondotta alle decisioni prese a Javne
(Jamnia) nel 90 dell’era attuale dopo la distruzione del Tempio ad opera dei Romani, quindi nel
contesto della ricostituzione del giudaismo attorno allo studio della Torah e del farsi della tradizione
rabbinica; convenzionalmente il canone biblico ebraico viene indicato con la sigla TaNaK formata
dalle iniziali delle tre sezioni che lo compongono: la Torah (Pentateuco), i Nevi’im (Profeti) e i
Ketuvim (Scritti sapienziali). L’elenco dei libri che costituiscono il TaNaK si trova nelle fonti
rabbiniche redatte in epoca post-biblica?.

La triplice suddivisione del canone non € un dato esteriore, ma fa parte di un piano divino nel quale
la Torah assume un ruolo fondamentale e insostituibile: tutto il TaNaK & “Parola rivelata”, tuttavia
non tutte le sue parti hanno il medesimo valore, poiché nella Torah la rivelazione & completa e il
rotolo manoscritto su cui ¢ fissata ¢ sacro in s¢, tant’¢ che viene conservato nell’Arca sinagogale
come unico oggetto sacro dell’ebraismo, mentre i testi dei Profeti e gli Scritti sapienziali ne
sviscerano i sensi senza aggiungere nulla. Per questo, durante la proclamazione pubblica, la Torah
viene letta dal rotolo sacro mentre i testi profetici no; inoltre la Torah, nella sua estensione
completa, comprende anche la sua interpretazione nel tempo ricondotta al Sinai. Non a caso, nella
multiformita degli insegnamenti rabbinici, troviamo diverse attestazioni al riguardo:

Nel tempo in cui il Santo, che benedetto sia, si riveld sul Sinai per dare la Torah a lIsraele, la
consegnd a Mosé in quest’ordine: la Scrittura [TaNaK], la Mishnah [Torah orale], il Talmud
[discussioni rabbiniche] e la Haggadah [commenti di tipo narrativo]®.

Secondo questa tradizione fissatasi nel commento rabbinico al Libro dell’Esodo, si sottolinea sia
I’origine sinaitica del TaNaK, che include la Torah, che degli insegnamenti rabbinici successivi.

L Mishnah, Avot \/,21.

2 Talmud babilonese, Baba Bathra 14b; Bemidbar Rabbah XIV,4 e XV,22. Riguardo I’inserimento di alcuni libri (Ester,
Qohelet e Cantico dei Cantici) il dibattito & stato particolarmente vivace: il criterio generale & stato quello di stabilire
cosa “sporca le mani”, cio¢ cosa ¢ riconoscibile come “sacro” attestato dalla tradizione (nella comprensione ebraica il
sacro “contamina”, cio¢ trasmette una dimensione trascendente dalla quale occorre “purificarsi”), inoltre sono stati
esclusi dal Canone i testi scritti in greco o troppo vicini alla mentalita greca. Sempre a Javne infatti si & deciso di non
utilizzare piu la versione greca del LXX.

3 Shemot Rabbah XLVII,1.



L’obiettivo ¢ precisare la dimensione rivelativa della tradizione secondo la quale: “Anche cio che
un discepolo distinto era destinato a insegnare in presenza del suo maestro era gia stato detto a
Mosé sul Sinai™.

Nella versione babilonese del Talmud troviamo invece delle affermazioni molto piu dettagliate a
partire dall’interpretazione di un versetto dell’Esodo che descrive un momento particolare e solenne

della teofania sinaitica:

Che cosa significa cio che ¢ scritto: “Ed To [il Signore] ti daro le tavole di pietra e la Torah e il
comandamento che ho scritto, perché tu [Mose] li insegni loro” (Es 24,12)?

“Tavole di pietra” ¢ il decalogo; Torah e il Pentateuco [Torah scritta]; “comandamento” ¢ la
Mishnah [Torah orale]; “che ho scritto” sono i Profeti e gli Scritti; “perché tu insegni loro” ¢ la
Ghemarah [discussioni talmudiche]. Il testo insegna che tutti furono dati a Mosé sul Sinai®,

Secondo questo commento, non solo la Torah &€ menzionata in maniera distinta rispetto alla
tradizione orale, ma lo sono anche le “dieci parole” del decalogo in essa contenute, quasi fossero la
sua “quintessenza”. La preoccupazione della tradizione & quella comungue di non separare mai la
Torah dal suo commento, in quanto entrambi provengono dalla rivelazione divina al Sinai dove Dio
ha dato sia la Torah scritta — Torah shebiktav — che quella orale — Torah shebe‘al peh
(letteralmente: “sulla bocca”), insegnamento talmente denso di significato da richiederne un
progressivo e continuo svisceramento secondo i criteri fissati dalla tradizione. E tutto cio € stato
dato nelle mani degli uomini secondo una dinamica al contempo immanente e trascendente:

[Mos¢ disse] affinché non diciate che arriva un altro Mos¢ e ci porta un’altra Torah dal cielo, gia
adesso sappiate: “essa non ¢ in cielo” (Dt 30,12), poiché nulla di essa € rimasto in cielo®;

quindi é una rivelazione che viene dal cielo ma é scritta in lingua umana, e dal momento che ora é
interamente nelle mani degli uomini richiede di essere interpretata. Inoltre & stata rivelata
interamente al Sinai ma anche gradualmente nella storia:

La Torah é stata data rotolo dopo rotolo, poiché si dice: “Per questo io dico: Si vengo. Nel rotolo del
libro sta scritto su di me” (Sal 40,8). Rabbi Simeon ben Lagish dice: La Torah fu data
completa/conchiusa, poiché si dice: “Prendete questo libro della Torah” (Dt 31,26)".

La rivelazione sinaitica mantiene pertanto le stesse caratteristiche del Nome divino: €
impronunciabile per rispettarne la totale trascendenza, tuttavia deve essere santificato attraverso
particolari formule liturgiche che vengono pronunziate dall’'uomo. In tale contesto I’'importanza e la
sacralita della Torah rimangono tradizionalmente indiscutibili, ed & proprio a partire dal commento
e dallo studio della medesima che il giudaismo rabbinico riesce ad individuare un possibile futuro
dopo la caduta definitiva del Tempio.

La centralita della Torah e del suo commento nel giudaismo senza Tempio

La trasmissione della Torah e del suo commento & indispensabile per il futuro della vita ebraica in
ogni epoca, ma soprattutto nel giudaismo senza piu il Tempio dove diventa un elemento centrale e

4 Talmud palestinese, Peah 17a.

5 Talmud babilonese, Berakhot 5a.
6 Devarim Rabbah VII1,6.

" Talmud babilonese, Ghittin 60a.



decisivo affinché ogni generazione possa continuare a fare I’esperienza del Sinai attraversando il
delicato passaggio dal culto sacrificale a quello della Parola. Insegna la Mishnah® al riguardo:

Mose ricevette la Torah al Sinai e la trasmise a Giosué; Giosue la trasmise agli anziani e gli anziani
ai profeti; e i profeti la trasmisero agli uomini della Grande Assemblea. Questi ultimi solevano dire
tre cose: “Siate cauti nel giudizio, educate molti discepoli e fate una siepe [un riparo] per la Torah™.

“Fare una siepe, un riparo, per la Torah”, significa studiare e ricercare attraverso la discussione tutte
le possibili applicazioni tenendo conto dei nuovi interrogativi che ogni epoca pone. Non si tratta
quindi di conservare la rivelazione in maniera acritica, ma piuttosto di individuare quelle dinamiche
che permettono alla Torah orale di “crescere” con la comunita che la interpreta ¢ che, proprio in
riferimento a lei, ricomprende nel tempo la propria identita. La “siepe” attorno ai precetti deve
quindi essere considerata un riparo che abbellisce, che rende sempre piu chiara e comprensibile una
parola divina che porta in sé molteplici significati. La tradizione interpretativa quindi non aggiunge
nulla a cio che al Sinai ¢ stato rivelato, ma ne svela progressivamente il senso, 0 meglio i sensi. Non
a caso si dice che nell’ebraismo ¢’¢ un solo dogma: Dio ha parlato, si ¢ rivelato, ma su cosa abbia
detto si discute poiché la Torah “non ¢ in cielo” (Dt 30,12) ma ¢ stata affidata agli uomini, ¢ lo si fa
nella consapevolezza che dalla stessa rivelazione possono derivare piu dottrine. Ecco cosa
insegnano i maestri al riguardo:

Abbaje disse: Quando nel Salmo 62,12 si legge: “Una parola ha detto Dio, due ne ho udite: il potere
appartiene a Dio”, cio significa che un versetto della Scrittura pud avere diverse interpretazioni e che
da disparati versetti non si pud dedurre una unica e medesima dottrina.

Nella scuola di Rabbi Ishmael, si ¢ fatto riferimento al seguente versetto della Scrittura: “La mia
parola non ¢ forse come il fuoco, dice il Signore, € come un martello che spezza la roccia?” (Ger
23,29). Che cosa avviene quando il martello urta contro la roccia? Sprizzano scintille. Ogni scintilla
e il risultato del colpo di martello sulla roccia; ma nessuna scintilla & 1’unico risultato. Cosi anche da
un solo versetto della Scrittura possono derivare diverse dottrine®°.

Il riferimento alla pluralita ricettiva emergente dall’interpretazione del versetto dodici del Salmo 62,
mostra come la densita di significato di ogni parola divina rivelata determini sul versante umano
una comprensione diversificata, in quanto non e possibile interpretare in maniera univoca ed
esaustiva — quindi delimitata — una realta che proviene dalla trascendenza divina illimitata:
possiamo semmai coglierne qualche aspetto, qualche sfumatura, nella consapevolezza che il senso
globale e ultimo va oltre la comprensione contingente. Analogamente I’esempio delle scintille
riferito al passo di Geremia ribadisce 1’impossibilita di stabilire un’unica verita interpretativa
rimanendo piuttosto nella logica del frammento, nella consapevolezza quindi che sul versante
storico la verita piu che un presupposto & un punto di arrivo, verso il quale si cammina assieme nel
confronto — anche dialettico — sempre aperto a nuove prospettive. La tradizione si mostra in questo
modo aperta ad un positivo pluralismo che ne costituisce la forza interna, secondo una dinamica che
permette di attualizzare la prassi religiosa in maniera creativa, valorizzando i diversi punti di vista
nel farsi della storia e quindi di nuovi eventi.

Nell’orizzonte quindi di una Parola che deve continuamente essere ricompresa alla luce di nuovi
contesti, la tradizione ebraica ha sviluppato quella che potremmo definire come la cultura del
commento, del confronto, della discussione volta a sviscerare nel tempo tutti i sensi di una
Rivelazione per la vita. Tutto cio avviene da sempre nel segno di un pluralismo che, pur inserendosi
in una autorevole tradizione interpretativa, sorprendentemente non ha magistero. Per questo le fonti
rabbiniche spesso presentano posizioni di maestri anche fra loro contrastanti, poiché ogni punto di

8 Dalla radice sh-n-h, “ripetere, insegnare”, significa letteralmente: “ripetizione”. La Mishnah & la Torah orale
codificata attorno al secondo secolo dell’era cristiana.

% Mishnah, ’Avot 1,1.

10 Talmud babilonese, Sanhedrin 34a; cf.: Shabbat 88b.



vista puo essere utile a comprendere meglio una verita che non si & ancora dispiegata
definitivamente nella storia. Quel che 1’ebreo cerca nella Scrittura e nel suo commento tradizionale
non sono necessariamente risposte, ma piuttosto indicazioni capaci di riorientare le domande e di
riaprire la discussione verso nuovi orizzonti. E perché tale pluralismo sia autentico & importante il
rispetto delle posizioni diverse, come insegna questo noto passo talmudico:

Tre anni durd un dibattito fra le scuole di Shammaj [famoso per la sua rigidita] e di Hillel [famoso
invece per la sua apertura]. Questi insistevano che la Torah [la sua applicazione] doveva essere
stabilita secondo la loro opinione; e quelli insistevano che la Torah doveva essere stabilita secondo la
loro.

Infine risuono una voce celeste: “Le opinioni sia di questi che di quelli sono Parole del Dio vivente!
Tuttavia la Torah deve essere stabilita secondo le disposizioni della scuola di Hillel!”.

Ma come ¢ possibile? Se queste come quelle sono le “Parole del Dio vivente”, che cosa autorizzava
la scuola di Hillel a stabilire la Torah soltanto secondo le sue determinazioni?

Questo avvenne perché i saggi della scuola di Hillel erano cordiali e modesti. Studiavano non
soltanto le loro tradizioni ma anche le tradizioni della scuola di Shammaj. Anzi, addirittura,
tramandarono le dottrine della scuola di Shammaj, prima di tramandare le proprie dottrine®®.

Si sottolinea cosi I’'importanza di una dialettica che sia sempre leale e rispettosa dei punti di vista
diversi dal proprio. Questo e 1’orizzonte nel quale si colloca I’ermeneutica del maestri di Israele, la
stessa che ha utilizzato anche Gesu di Nazareth che, tra I’altro, ¢ stato contemporaneo di Hillel: non
sappiamo se si siano 0 meno incontrati, tuttavia & possibile ritrovare significativi parallelismi nei
loro insegnamenti e nei loro modi di agire, come nel caso seguente:

Una volta un pagano ando da Shammaj e gli disse: “Mi converto al giudaismo a condizione che tu mi
insegni tutta la Torah mentre io sto su un piede solo”. Con un bastone in mano Shammaj lo caccio
subito.

Il pagano ando da Hillel e di nuovo espresse il suo desiderio: “Mi converto al giudaismo a
condizione che tu mi insegni tutta la Torah mentre io sto su un piede solo”. Hillel lo accolse nel
giudaismo e lo istrui in questo modo: “Quello che non vuoi sia fatto a te, non farlo agli altri. Questa ¢
tutta la Torah. Il resto ¢ commento. Va e studia!”*2,

Appare evidente I’analogia con gli atteggiamenti di Gesu e con la “regola d’oro” testimoniata nel
Vangelo di Matteo (cf. Mt 7,12) che conferma il comandamento levitico dell’amore del prossimo
(cf. Lv 19,18)*3. Ma ritorniamo all’esortazione di Hillel: “Il resto ¢ commento. Va e studia!”, che
rimanda ad una tradizione che cerca di radicalizzare e “abbellire” la prassi religiosa facendo una
“siepe” attorno alla Torah, la quale rappresenta il recinto di sicurezza, cioé le precauzioni aggiunte
dai maestri nel tempo affinché gli insegnamenti rivelati vengano osservati con maggior precisione e
radicalita in continuita con la tradizione ricevuta, operazione che richiede il rispetto sia di livelli
interpretativi diversi che di regole fissate autorevolmente.

Quattro livelli di significato
I maestri di Israele insegnano che la Scrittura va compresa rispettando quattro livelli interpretativi,

fra loro correlati, che vanno utilizzati secondo la seguente scansione: in primo luogo va definito il
senso letterale (peshat), che costituisce sempre il punto di partenza imprescindibile nell’orizzonte

“Talmud Babilonese, Eruvin 13b.

2Talmud Babilonese, Shabbath 31a.

13 Per un approfondimento del confronto fra il modo di agire di Gesu e di Hillel nel contesto della tradizione dei Maestri
di Israele si pud vedere: J. NEUSNER, Il giudaismo nei primi secoli del cristianesimo, Morcelliana, Brescia 1989, in
particolare pp. 69-145.

4



del quale ogni termine deve essere considerato a partire dal contesto narrativo in cui e inserito;
segue il senso allegorico/morale (remez) che deve tenere conto delle implicazioni esistenziali alle
quali la parola rivelata rimanda; successivamente si deve “interrogare” il testo (derash) per ricercare
il senso soggiacente a quello letterale, quindi “nascosto”, che va investigato individuando
all’interno del canone stesso tutte le analogie possibili spiegando la Scrittura con la Scrittura; infine
si puo arrivare al senso mistico (sod) che costituisce il livello interpretativo piu elevato, che tuttavia
non puod essere raggiunto a prescindere dai livelli precedenti. Le iniziali dei termini che in ebraico
designano i quattro livelli menzionati (p-r-d-s), costituiscono 1’acrostico del termine pardes che
significa “giardino, paradiso”, rimandando quindi simbolicamente alla dimensione trascendente
dalla quale tale parola proviene e alla quale la medesima rimanda.

E in tale orizzonte che si colloca cio che tradizionalmente viene definito come midrash®®, genere
letterario e modalita interpretativa che costituisce una dimensione tipica ¢ originale dell’approccio
ebraico alla Scrittura, la quale riguarda sia il formarsi stesso del canone biblico che il corpus
letterario fissatosi successivamente a partire dal suo commento. Vediamone pertanto alcune
caratteristiche essenziali.

Midrash normativo, narrativo e legami con il targum

Il midrash inteso come genere letterario costituisce una dinamica individuabile gia all’interno di
alcuni testi biblici, nei quali vengono ripresi, spiegati, ampliati e attualizzati elementi
precedentemente narrati'®. Un esempio significativo lo troviamo nel Libro del Deuteronomio che
rilegge e attualizza ’esperienza dell’Esodo, oppure nel ciclo della storia di Giuseppe confluito nel
Libro della Genesi, dove al capitolo quarantadue i suoi fratelli — che ancora non 1’avevano
riconosciuto — iniziano a pentirsi di cio che avevano fatto nei suoi confronti dicendo fra loro “Noi
siamo colpevoli verso il nostro fratello, perché vedemmo quanto fosse angosciato 1’animo suo e non
lo ascoltammo quando ci supplicava” (Gen 42,21). Tuttavia, al capito trentasette in cui e narrato il
modo con cui lo hanno spogliato, gettato in un pozzo e poi venduto ad una carovana di mercanti
non si dice che Giuseppe abbia supplicato i fratelli in questo modo (cf. Gen 37,23-28); si tratta
pertanto di un ampliamento narrativo volto a chiarire meglio la vicenda al lettore formatosi
all’interno del processo redazionale che abbraccia un’epoca abbastanza ampia. Se questa dinamica
puo essere definita come midrash intrabiblicol’, esiste poi una vera e propria tradizione misdrashica
che commenta tutto il TaNaK secondo una metodologia ritrovabile anche nelle fonti rabbiniche, e
che in epoca post-biblica ha dato origine ad un corpus di scritti ben definiti.

Midrash normativo e narrativo

Il midrash, che si muove sempre all’interno dell’intero canone della Scrittura, da una parte interroga
il testo cercando di chiarire passaggi difficili, talvolta oscuri, facendo emergere elementi non
facilmente individuabili dal solo senso letterale, dall’altra ricerca il fondamento di precetti e
insegnamenti nell’orizzonte di un dialogo perenne fra il testo e la comunita che lo interpreta. |

14 Dinamiche simili sono ritrovabili nella patristica cristiana dei primi secoli, che ha utilizzato criteri analoghi
probabilmente in parte ereditati dal contesto giudaico nel quale i cristianesimo é sorto. Cf. M. MORFINO, Leggere la
Bibbia con la vita, Qigajon, Magnano (VC) 1990.

15 Dalla radice verbale d-r-sh che comprende i significati di “cercare, investigare”. Per un ulteriore approfondimento
relativamente al midrash e all’ermeneutica rabbinica si puo vedere: AA. VV., a c. di S.J.SIERRA, La lettura ebraica delle
Scritture, EDB, Bologna 1995; A.C. AVRIL — P. LENHARDT, La lettura ebraica della Scrittura, Qigajon, Magnano 1984;
A. LuzzaTTO, Leggere il Midrash, Morcelliana, Brescia 1999; G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia,
Paideia, Brescia 2000; Il midrash, EDB, Bologna 1992; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Tora,
Giuntina, Firenze 2004.

16 Cf. G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, cit., pp. 15-24; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie
alla Tora, cit., pp. 17-23.

17 Cf. G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, cit.



commenti midrashici si dividono pertanto in due grosse categorie: il midrash halakhico, che
esplicita le norme e i precetti scritturali, cioé la halakhah®®, la prassi religiosa, e il midrash
haggadico®®, piti narrativo, nel quale abbondano parabole, storie di miracoli, episodi esemplari di
maestri e ingegnose interpretazioni dei vocaboli. Tale procedimento € favorito dalla polisemia della
lingua ebraica il cui alfabeto & solo consonantico e utilizzabile anche per esprimere quantita
numeriche, inoltre il configurarsi dei sostantivi deriva da radici verbali che determinano un
orizzonte semantico ampio e articolato: pertanto le possibili vocalizzazioni, il confronto fra termini
derivati dalla stessa radice o con lo stesso valore numerico, permette analogie molto varie e su
livelli interpretativi diversi?®. Un esempio, che esprime tra I’altro il grande senso ironico dei
maestri, ¢ 1’analogia fra i termini ebraici jajin, “vino” ¢ sod “mistero”: in entrambi i termini il
valore numerico delle consonanti & pari a settanta, numero che esprime 1’idea di universalita in
quanto multiplo di sette, intervallo di tempo che indica la perfezione dell’atto creativo divino. Ma
quale insegnamento universale esprime questa analogia? La risposta € nel commento rabbinico al
Libro del Deuteronomio: “Quando entra il vino, il segreto esce”?!, affermazione condivisibile con
buona parte della sapienza popolare a latitudini diverse.

Talvolta i maestri ragionano anche sul significato polisemico di alcune preposizioni o sulla forma
delle lettere che compongono le parole della Scrittura. Un esempio noto é ritrovabile nel commento
rabbinico al Libro della Genesi, la cui parola iniziale in ebraico € bere’shit, formata dalla
preposizione be, “in/con” e dal sostantivo re ‘shit, “principio/inizio”. Al riguardo si commenta:

“In principio Dio creo il cielo e la terra” (Gen 1,1). La Torah dice: “Io ero lo strumento di
lavoro del Santo, Egli sia benedetto”. Comunemente un re mortale che costruisce un
palazzo, non lo costruisce secondo il proprio criterio, ma secondo quello dell’architetto; e
neppure questo lo realizza esclusivamente secondo il suo criterio, ma ha pergamene [piante
dei progetti] e tabelle, per poter sapere come deve eseguire le camere, come fare gli usci.
Cosi il Santo, Egli sia benedetto, guardo la Torah e cred 1’universo, come la Torah stessa
dice: “In principio [letto come: “con il principio”] Dio cred” (Gen 1,1). E il principio ¢ la
Torah, come € detto: “Il Signore mi ha posseduta nel principio delle Sue vie [...]. Stavo al
Suo fianco come architetto” (Pr 8,22 e 30)?.

Come si puo notare, interpretando la preposizione be nel senso di “con” anziché “in” & possibile
affermare che esiste un principio con il quale il Signore ha creato, che viene individuato nella Torah
attraverso un’analogia con un passo del Libro dei Proverbi ove si menziona la Sapienza creatrice,
analogia resa possibile anche dal fatto che la tradizione considera la Torah una delle realta
preesistenti alla creazione®.

Nello stesso commento rabbinico, in un ulteriore passaggio, ci si interroga invece sul perché la
Torah inizi con la lettera bet — la seconda dell’alfabeto ebraico — e non con la ’ajin, la prima. Ecco
la risposta:

R. Jona in nome di R. Levi disse: “Perché il mondo ¢& stato creato con la bet? Come la bet & chiusa
dai lati e aperta davanti, cosi tu non hai diritto di indagare cio che sta sotto, cio che sta davanti e cio
che sta dietro se non dal giorno in cui il mondo € stato creato in poi”?,

18 Dalla radice h-l-k, che comprende i significati di “via, cammino”. In questo contesto indica la “via dei precetti”.

1% Da haggadah, che significa racconto/narrazione.

20 Riguardo le regole fissate dalla tradizione sulla base dei principi generali qui esposti si rimanda alla bibliografia
indicata alla nota 15.

21 Devarim Rabbah X,8.

22 BereshitRabbah 1,1.

23 Cf. BereshitRabbah 1,4; L. GINZBERG, Le leggende degli ebrei, |, Adelphi, Milano 1995, p. 23

24 BereshitRabbah 1,10.



La spiegazione si basa sulla forma della lettera bet, inscrivibile in un quadrato aperto verso sinistra,
cioé verso la direzione di scrittura delle lingue semitiche. Tale forma, per analogia, rimanda all’idea
di poter indagare e conoscere solo cid che esiste dall’atto creativo in poi, rifuggendo qualsiasi
pretesa di voler scrutare le intenzioni divine. Ma c’¢ anche un’altra spiegazione sotto forma di
parabola, nella quale si racconta che tutte le lettere dell’alfabeto ebraico, a partire dall’ultima, si
sarebbero presentate a Dio supplicandolo di creare il mondo attraverso ciascuna di loro: Dio
avrebbe scartate tutte quelle precedenti alla bet che, arrivato il suo turno, cosi Lo avrebbe implorato:

“O Signore del mondo, sia Tua volonta creare il mondo servendoTi di me, giacche tutti i suoi abitanti
Ti lodano ogni giorno servendosi di me, come ¢ detto: ‘Benedetto il Signore in Eterno. Amen amen’”
(Sal 89,53). E il Santo, sia Egli benedetto, accolse subito la supplica della bet dicendo: “Benedetto
sia colui che viene nel Nome del Signore” (Sal 118,26). Fu cosi che Egli cred il Suo mondo
servendosi della bet, come & detto: “Bere’shi — in principio — Dio creo il cielo e la terra” (Gen 1,1).
L’unica lettera che si astenne dall’avanzare pretese fu la modesta ’alef, ma piu tardi Dio la
ricompenso per la sua umilta dandole il primo posto nel Decalogo?.

La lettera con cui inizia il primo capitolo della Torah viene cosi interpretata nell’orizzonte di una
benedizione a favore della creazione, e se a questo aggiungiamo che il significato della lettera bet &
“casa di qualcuno”?® se ne puo dedurre che il mondo puod essere inteso come la casa preparata da
Dio per I’'umanita affinché possa essere luogo di benedizione.

Gli esempi potrebbero continuare, sia dal punto di vista narrativo che normativo, e a tale proposito
vale la pena precisare che I’indagine della parte normativa della Torah attraverso il midrash
halakhico si svolgeva, e si svolge ancora, nel bet hamidrash, la “casa di studio”, denominazione con
cui tradizionalmente in Palestina si distingueva il livello accademico piu alto in altre zone
denominato invece come jeshivah.

Come per altri scritti della tradizione, anche nel caso del midrash, con il trascorrere del tempo si e
pervenuti ad una progressiva redazione scritta organizzata in diverse raccolte. Tra quelle piu
importanti di tipo prevalentemente halakhico troviamo la Mekilta’ de Rabbi Ishmael, che si occupa
della parte normativa dell’Esodo, i Sifré (libri) su Numeri e Deuteronomio elaborati dalla scuola di
Rabbi Ishmael, e Sifra’ (libro) sul Levitico che appartiene alla coeva scuola di Rabbi ‘Aqiva. Tra le
maggiori raccolte di tipo invece haggadico possiamo ricordare il ciclo Rabbah (grande), che
comprende spiegazioni relative ai libri della Torah e alle meghillot (rotoli)?’, e la Pesigta’ de Rav
Kahana’ che commenta le sezioni liturgiche tratte dai profeti per la liturgia sinagogale.

Influenze fra targum e midrash

L’attivita interpretativa attraverso il midrash e stata stimolata, e nello stesso tempo ha influenzato, il
targum, la parafrasi aramaica della Scrittura che ne ha accompagnato per un certo tempo la
proclamazione pubblica al fine di superare la difformita fra la lingua della rivelazione e quella
parlata dal popolo al ritorno dall’esilio di Babilonia: il targumista doveva facilitare al popolo la
comprensione sia dal punto di vista della lingua che dei contenuti, pertanto spesso traduceva
commentando, e lo faceva alla luce degli insegnamenti dei maestri che spiegavano la Scrittura
utilizzando il midrash del quale spesso si trovano echi nei commenti targumici redatti in forma
scritta. Si puo dire pertanto che ci sia un mutuo legame fra midrash e targum sebbene non siano
coincidenti.

Stando all’interpretazione tradizionale, I’esempio piu antico di targum risale all’epoca di Esdra
durante la lettura pubblica della Torah, avvenuta a sezioni e spiegandone il significato in modo che
potesse essere compreso da tutti (cf. Ne 8,8)?8. Anche nei casi pil letterali, le parafrasi targumiche
non rappresentano mai delle semplici traduzioni: tale approccio alla Scrittura, come anche il

%5 |, GINZBERG, Le leggende degli ebrei, cit., pp. 27-28. La ’alef ¢ la prima lettera dell’alfabeto ebraico.
26 Tutte le lettere dell’alfabeto ebraico non esprimono solo suoni ma significano qualcosa.

27 Cantico dei Cantici, Rut, Lamentazioni, Qohelet, Ester.

28 Cf.: Talmud babilonese, Meghillah 3a.



midrash, non ha nessuna preoccupazione o finalita estetica ma € orientato alla prassi, al
mantenimento di un significativo collegamento fra la vita del popolo di Israele e il Sinai secondo la
dinamica con cui la Torah ¢ stata accolta dopo I’uscita dalla schiavitu d’Egitto: “tutto cio che il
Signore ha rivelato noi lo eseguiremo e lo ascolteremo” (Es 24,7), che significa: lo metteremo in
pratica ponendoci in ascolto di cio che tale prassi ci insegna, studiando e riconsiderando nel tempo
le modalita di attuazione. In altre parole: ricerca e commento che genera commento, discussione che
si apre a nuove discussioni, perché “i sensi” della parola rivelata sono inesauribili.

Vorrei a questo punto ricordare quanto insegnato da Paolo De Benedetti a proposito del
“settantunesimo senso” della Scrittura, espressione volta ad indicare la sua “inesauribilita”
interpretativa:

“Le parole della Torah crescono e si moltiplicano™?, ossia nella Torah c’¢ qualcosa che va oltre la
Torah. Per fondare midrashicamente questa tesi si ricorre a un versetto del Qohelet: “Le parole dei
sapienti sono come pungoli, e chiodi piantati [le parole] dei maestri delle Assemblee: sono state date
da un unico pastore” (Qo 12,11). [...] E come un albero cresce e si moltiplica, anche le parole della
Torah crescono e si moltiplicano, pur rimando stabili. [...] Talvolta si legge, nel commento di
Rashi®, una frase come: “Questo versetto biblico dice: ‘spiegami’, e non dice altro se non

‘spiegami’”. E un grande pensiero: la Scrittura vuole che noi ci diamo da fare, non ¢ vassoio con
sopra le cose gia pronte. [...] La Scrittura ci da un senso, ma non basta®!.

In altri termini: la Scrittura si offre a noi affinché la facciamo crescere sviluppandone tutti i sensi
possibili nella prospettiva del senso della vita.

2 Talmud babilonese, Chaghigah 3a.
30 Grande commentatore ebraico medievale.
31 p, DE BENEDETTI, Ci0 che tarda avverra, Qigajon, Magnano (VC) 1992, p. 10.



