
 1 

L’INTERPRETAZIONE EBRAICA DELLA SCRITTURA 

 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

[Pubblicato in: Aa.Vv., I Cristiani e le Scritture di Israele, EDB, Bologna 2018, pp. 67-96] 

 

 

Ben Bag Bag, nell’orizzonte del Salmo uno che invita a “compiacersi nella Torah del Signore 

meditandola giorno e notte” (cf. Sal 1,2), diceva: 

 
Volgila e rivolgila, che tutto è in essa [la Torah]; medita su di essa, invecchia e consumati su di essa, 

e non te ne allontanare perché non c’è per te niente di meglio1. 

 

Tale affermazione mostra come il rapporto fra il popolo di Israele e la Torah – l’insegnamento 

divino rivelato al Sinai – sia un rapporto vitale: non si tratta di una rivelazione che riguarda solo la 

sfera intellettuale, bensì di un insegnamento che orienta la vita e che comprende sia la rivelazione 

scritta che la sua interpretazione nel tempo. Cerchiamo quindi di capire cosa si intende per Torah e 

sua interpretazione secondo gli insegnamenti tradizionali. 

 

 

L’importanza della Torah nel contesto del canone biblico ebraico 

 

La fissazione del canone biblico ebraico solitamente viene ricondotta alle decisioni prese a Javne 

(Jamnia) nel 90 dell’era attuale dopo la distruzione del Tempio ad opera dei Romani, quindi nel 

contesto della ricostituzione del giudaismo attorno allo studio della Torah e del farsi della tradizione 

rabbinica; convenzionalmente il canone biblico ebraico viene indicato con la sigla TaNaK formata 

dalle iniziali delle tre sezioni che lo compongono: la Torah (Pentateuco), i Nevi’im (Profeti) e i 

Ketuvim (Scritti sapienziali). L’elenco dei libri che costituiscono il TaNaK si trova nelle fonti 

rabbiniche redatte in epoca post-biblica2. 

La triplice suddivisione del canone non è un dato esteriore, ma fa parte di un piano divino nel quale 

la Torah assume un ruolo fondamentale e insostituibile: tutto il TaNaK è “Parola rivelata”, tuttavia 

non tutte le sue parti hanno il medesimo valore, poiché nella Torah la rivelazione è completa e il 

rotolo manoscritto su cui è fissata è sacro in sé, tant’è che viene conservato nell’Arca sinagogale 

come unico oggetto sacro dell’ebraismo, mentre i testi dei Profeti e gli Scritti sapienziali ne 

sviscerano i sensi senza aggiungere nulla. Per questo, durante la proclamazione pubblica, la Torah 

viene letta dal rotolo sacro mentre i testi profetici no; inoltre la Torah, nella sua estensione 

completa, comprende anche la sua interpretazione nel tempo ricondotta al Sinai. Non a caso, nella 

multiformità degli insegnamenti rabbinici, troviamo diverse attestazioni al riguardo: 

 
Nel tempo in cui il Santo, che benedetto sia, si rivelò sul Sinai per dare la Torah a Israele, la 

consegnò a Mosè in quest’ordine: la Scrittura [TaNaK], la Mishnah [Torah orale], il Talmud 

[discussioni rabbiniche] e la Haggadah [commenti di tipo narrativo]3. 

 

Secondo questa tradizione fissatasi nel commento rabbinico al Libro dell’Esodo, si sottolinea sia 

l’origine sinaitica del TaNaK, che include la Torah, che degli insegnamenti rabbinici successivi. 

 
1 Mishnah,’Avot V,21. 
2 Talmud babilonese, Baba Bathra 14b; Bemidbar Rabbah XIV,4 e XV,22. Riguardo l’inserimento di alcuni libri (Ester, 

Qohelet e Cantico dei Cantici) il dibattito è stato particolarmente vivace: il criterio generale è stato quello di stabilire 

cosa “sporca le mani”, cioè cosa è riconoscibile come “sacro” attestato dalla tradizione (nella comprensione ebraica il 

sacro “contamina”, cioè trasmette una dimensione trascendente dalla quale occorre “purificarsi”), inoltre sono stati 

esclusi dal Canone i testi scritti in greco o troppo vicini alla mentalità greca. Sempre a Javne infatti si è deciso di non 

utilizzare più la versione greca del LXX. 
3 Shemot Rabbah XLVII,1. 



 2 

L’obiettivo è precisare la dimensione rivelativa della tradizione secondo la quale: “Anche ciò che 

un discepolo distinto era destinato a insegnare in presenza del suo maestro era già stato detto a 

Mosè sul Sinai”4. 

Nella versione babilonese del Talmud troviamo invece delle affermazioni molto più dettagliate a 

partire dall’interpretazione di un versetto dell’Esodo che descrive un momento particolare e solenne 

della teofania sinaitica: 

 
Che cosa significa ciò che è scritto: “Ed Io [il Signore] ti darò le tavole di pietra e la Torah e il 

comandamento che ho scritto, perché tu [Mosè] li insegni loro” (Es 24,12)? 

“Tavole di pietra” è il decalogo; Torah è il Pentateuco [Torah scritta]; “comandamento” è la 

Mishnah [Torah orale]; “che ho scritto” sono i Profeti e gli Scritti; “perché tu insegni loro” è la 

Ghemarah [discussioni talmudiche]. Il testo insegna che tutti furono dati a Mosè sul Sinai5, 

 

Secondo questo commento, non solo la Torah è menzionata in maniera distinta rispetto alla 

tradizione orale, ma lo sono anche le “dieci parole” del decalogo in essa contenute, quasi fossero la 

sua “quintessenza”. La preoccupazione della tradizione è quella comunque di non separare mai la 

Torah dal suo commento, in quanto entrambi provengono dalla rivelazione divina al Sinai dove Dio 

ha dato sia la Torah scritta – Torah shebiktav – che quella orale – Torah shebe‘al peh 

(letteralmente: “sulla bocca”), insegnamento talmente denso di significato da richiederne un 

progressivo e continuo svisceramento secondo i criteri fissati dalla tradizione. E tutto ciò è stato 

dato nelle mani degli uomini secondo una dinamica al contempo immanente e trascendente: 

 
[Mosè disse] affinché non diciate che arriva un altro Mosè e ci porta un’altra Torah dal cielo, già 

adesso sappiate: “essa non è in cielo” (Dt 30,12), poiché nulla di essa è rimasto in cielo6; 

 

quindi è una rivelazione che viene dal cielo ma è scritta in lingua umana, e dal momento che ora è 

interamente nelle mani degli uomini richiede di essere interpretata. Inoltre è stata rivelata 

interamente al Sinai ma anche gradualmente nella storia: 

 
La Torah è stata data rotolo dopo rotolo, poiché si dice: “Per questo io dico: Sì vengo. Nel rotolo del 

libro sta scritto su di me” (Sal 40,8). Rabbi Simeon ben Laqish dice: La Torah fu data 

completa/conchiusa, poiché si dice: “Prendete questo libro della Torah” (Dt 31,26)7. 

 

La rivelazione sinaitica mantiene pertanto le stesse caratteristiche del Nome divino: è 

impronunciabile per rispettarne la totale trascendenza, tuttavia deve essere santificato attraverso 

particolari formule liturgiche che vengono pronunziate dall’uomo. In tale contesto l’importanza e la 

sacralità della Torah rimangono tradizionalmente indiscutibili, ed è proprio a partire dal commento 

e dallo studio della medesima che il giudaismo rabbinico riesce ad individuare un possibile futuro 

dopo la caduta definitiva del Tempio. 

 

 

La centralità della Torah e del suo commento nel giudaismo senza Tempio 

 

La trasmissione della Torah e del suo commento è indispensabile per il futuro della vita ebraica in 

ogni epoca, ma soprattutto nel giudaismo senza più il Tempio dove diventa un elemento centrale e 

 
4 Talmud palestinese, Peah 17a. 
5 Talmud babilonese, Berakhot 5a. 
6 Devarim Rabbah VIII,6. 
7 Talmud babilonese, Ghittin 60a. 



 3 

decisivo affinché ogni generazione possa continuare a fare l’esperienza del Sinai attraversando il 

delicato passaggio dal culto sacrificale a quello della Parola. Insegna la Mishnah8 al riguardo: 

 
Mosè ricevette la Torah al Sinai e la trasmise a Giosuè; Giosuè la trasmise agli anziani e gli anziani 

ai profeti; e i profeti la trasmisero agli uomini della Grande Assemblea. Questi ultimi solevano dire 

tre cose: “Siate cauti nel giudizio, educate molti discepoli e fate una siepe [un riparo] per la Torah”9. 

 

“Fare una siepe, un riparo, per la Torah”, significa studiare e ricercare attraverso la discussione tutte 

le possibili applicazioni tenendo conto dei nuovi interrogativi che ogni epoca pone. Non si tratta 

quindi di conservare la rivelazione in maniera acritica, ma piuttosto di individuare quelle dinamiche 

che permettono alla Torah orale di “crescere” con la comunità che la interpreta e che, proprio in 

riferimento a lei, ricomprende nel tempo la propria identità. La “siepe” attorno ai precetti deve 

quindi essere considerata un riparo che abbellisce, che rende sempre più chiara e comprensibile una 

parola divina che porta in sé molteplici significati. La tradizione interpretativa quindi non aggiunge 

nulla a ciò che al Sinai è stato rivelato, ma ne svela progressivamente il senso, o meglio i sensi. Non 

a caso si dice che nell’ebraismo c’è un solo dogma: Dio ha parlato, si è rivelato, ma su cosa abbia 

detto si discute poiché la Torah “non è in cielo” (Dt 30,12) ma è stata affidata agli uomini, e lo si fa 

nella consapevolezza che dalla stessa rivelazione possono derivare più dottrine. Ecco cosa 

insegnano i maestri al riguardo: 

 
Abbaje disse: Quando nel Salmo 62,12 si legge: “Una parola ha detto Dio, due ne ho udite: il potere 

appartiene a Dio”, ciò significa che un versetto della Scrittura può avere diverse interpretazioni e che 

da disparati versetti non si può dedurre una unica e medesima dottrina. 

Nella scuola di Rabbi Ishmael, si è fatto riferimento al seguente versetto della Scrittura: “La mia 

parola non è forse come il fuoco, dice il Signore, e come un martello che spezza la roccia?” (Ger 

23,29). Che cosa avviene quando il martello urta contro la roccia? Sprizzano scintille. Ogni scintilla 

è il risultato del colpo di martello sulla roccia; ma nessuna scintilla è l’unico risultato. Così anche da 

un solo versetto della Scrittura possono derivare diverse dottrine10. 

 

Il riferimento alla pluralità ricettiva emergente dall’interpretazione del versetto dodici del Salmo 62, 

mostra come la densità di significato di ogni parola divina rivelata determini sul versante umano 

una comprensione diversificata, in quanto non è possibile interpretare in maniera univoca ed 

esaustiva – quindi delimitata – una realtà che proviene dalla trascendenza divina illimitata: 

possiamo semmai coglierne qualche aspetto, qualche sfumatura, nella consapevolezza che il senso 

globale e ultimo va oltre la comprensione contingente. Analogamente l’esempio delle scintille 

riferito al passo di Geremia ribadisce l’impossibilità di stabilire un’unica verità interpretativa 

rimanendo piuttosto nella logica del frammento, nella consapevolezza quindi che sul versante 

storico la verità più che un presupposto è un punto di arrivo, verso il quale si cammina assieme nel 

confronto – anche dialettico – sempre aperto a nuove prospettive. La tradizione si mostra in questo 

modo aperta ad un positivo pluralismo che ne costituisce la forza interna, secondo una dinamica che 

permette di attualizzare la prassi religiosa in maniera creativa, valorizzando i diversi punti di vista 

nel farsi della storia e quindi di nuovi eventi. 

Nell’orizzonte quindi di una Parola che deve continuamente essere ricompresa alla luce di nuovi 

contesti, la tradizione ebraica ha sviluppato quella che potremmo definire come la cultura del 

commento, del confronto, della discussione volta a sviscerare nel tempo tutti i sensi di una 

Rivelazione per la vita. Tutto ciò avviene da sempre nel segno di un pluralismo che, pur inserendosi 

in una autorevole tradizione interpretativa, sorprendentemente non ha magistero. Per questo le fonti 

rabbiniche spesso presentano posizioni di maestri anche fra loro contrastanti, poiché ogni punto di 

 
8 Dalla radice sh-n-h, “ripetere, insegnare”, significa letteralmente: “ripetizione”. La Mishnah è la Torah orale 

codificata attorno al secondo secolo dell’era cristiana. 
9 Mishnah, ’Avot I,1. 
10 Talmud babilonese, Sanhedrin 34a; cf.: Shabbat 88b. 



 4 

vista può essere utile a comprendere meglio una verità che non si è ancora dispiegata 

definitivamente nella storia. Quel che l’ebreo cerca nella Scrittura e nel suo commento tradizionale 

non sono necessariamente risposte, ma piuttosto indicazioni capaci di riorientare le domande e di 

riaprire la discussione verso nuovi orizzonti. E perché tale pluralismo sia autentico è importante il 

rispetto delle posizioni diverse, come insegna questo noto passo talmudico: 

 
Tre anni durò un dibattito fra le scuole di Shammaj [famoso per la sua rigidità] e di Hillel [famoso 

invece per la sua apertura]. Questi insistevano che la Torah [la sua applicazione] doveva essere 

stabilita secondo la loro opinione; e quelli insistevano che la Torah doveva essere stabilita secondo la 

loro. 

Infine risuonò una voce celeste: “Le opinioni sia di questi che di quelli sono Parole del Dio vivente! 

Tuttavia la Torah deve essere stabilita secondo le disposizioni della scuola di Hillel!”. 

Ma come è possibile? Se queste come quelle sono le “Parole del Dio vivente”, che cosa autorizzava 

la scuola di Hillel a stabilire la Torah soltanto secondo le sue determinazioni? 

Questo avvenne perché i saggi della scuola di Hillel erano cordiali e modesti. Studiavano non 

soltanto le loro tradizioni ma anche le tradizioni della scuola di Shammaj. Anzi, addirittura, 

tramandarono le dottrine della scuola di Shammaj, prima di tramandare le proprie dottrine11. 

 

Si sottolinea così l’importanza di una dialettica che sia sempre leale e rispettosa dei punti di vista 

diversi dal proprio. Questo è l’orizzonte nel quale si colloca l’ermeneutica del maestri di Israele, la 

stessa che ha utilizzato anche Gesù di Nazareth che, tra l’altro, è stato contemporaneo di Hillel: non 

sappiamo se si siano o meno incontrati, tuttavia è possibile ritrovare significativi parallelismi nei 

loro insegnamenti e nei loro modi di agire, come nel caso seguente: 

 
Una volta un pagano andò da Shammaj e gli disse: “Mi converto al giudaismo a condizione che tu mi 

insegni tutta la Torah mentre io sto su un piede solo”. Con un bastone in mano Shammaj lo cacciò 

subito. 

Il pagano andò da Hillel e di nuovo espresse il suo desiderio: “Mi converto al giudaismo a 

condizione che tu mi insegni tutta la Torah mentre io sto su un piede solo”. Hillel lo accolse nel 

giudaismo e lo istruì in questo modo: “Quello che non vuoi sia fatto a te, non farlo agli altri. Questa è 

tutta la Torah. Il resto è commento. Va e studia!”12. 

 

Appare evidente l’analogia con gli atteggiamenti di Gesù e con la “regola d’oro” testimoniata nel 

Vangelo di Matteo (cf. Mt 7,12) che conferma il comandamento levitico dell’amore del prossimo 

(cf. Lv 19,18)13. Ma ritorniamo all’esortazione di Hillel: “Il resto è commento. Va e studia!”, che 

rimanda ad una tradizione che cerca di radicalizzare e “abbellire” la prassi religiosa facendo una 

“siepe” attorno alla Torah, la quale rappresenta il recinto di sicurezza, cioè le precauzioni aggiunte 

dai maestri nel tempo affinché gli insegnamenti rivelati vengano osservati con maggior precisione e 

radicalità in continuità con la tradizione ricevuta, operazione che richiede il rispetto sia di livelli 

interpretativi diversi che di regole fissate autorevolmente. 

 

 

Quattro livelli di significato 

 

I maestri di Israele insegnano che la Scrittura va compresa rispettando quattro livelli interpretativi, 

fra loro correlati, che vanno utilizzati secondo la seguente scansione: in primo luogo va definito il 

senso letterale (peshat), che costituisce sempre il punto di partenza imprescindibile nell’orizzonte 

 
11Talmud Babilonese, Eruvin 13b. 
12Talmud Babilonese, Shabbath 31a. 
13 Per un approfondimento del confronto fra il modo di agire di Gesù e di Hillel nel contesto della tradizione dei Maestri 

di Israele si può vedere: J. NEUSNER, Il giudaismo nei primi secoli del cristianesimo, Morcelliana, Brescia 1989, in 

particolare pp. 69-145. 



 5 

del quale ogni termine deve essere considerato a partire dal contesto narrativo in cui è inserito; 

segue il senso allegorico/morale (remez) che deve tenere conto delle implicazioni esistenziali alle 

quali la parola rivelata rimanda; successivamente si deve “interrogare” il testo (derash) per ricercare 

il senso soggiacente a quello letterale, quindi “nascosto”, che va investigato individuando 

all’interno del canone stesso tutte le analogie possibili spiegando la Scrittura con la Scrittura; infine 

si può arrivare al senso mistico (sod) che costituisce il livello interpretativo più elevato, che tuttavia 

non può essere raggiunto a prescindere dai livelli precedenti14. Le iniziali dei termini che in ebraico 

designano i quattro livelli menzionati (p-r-d-s), costituiscono l’acrostico del termine pardes che 

significa “giardino, paradiso”, rimandando quindi simbolicamente alla dimensione trascendente 

dalla quale tale parola proviene e alla quale la medesima rimanda. 

È in tale orizzonte che si colloca ciò che tradizionalmente viene definito come midrash15, genere 

letterario e modalità interpretativa che costituisce una dimensione tipica e originale dell’approccio 

ebraico alla Scrittura, la quale riguarda sia il formarsi stesso del canone biblico che il corpus 

letterario fissatosi successivamente a partire dal suo commento. Vediamone pertanto alcune 

caratteristiche essenziali. 

 

 

Midrash normativo, narrativo e legami con il targum 

 

Il midrash inteso come genere letterario costituisce una dinamica individuabile già all’interno di 

alcuni testi biblici, nei quali vengono ripresi, spiegati, ampliati e attualizzati elementi 

precedentemente narrati16. Un esempio significativo lo troviamo nel Libro del Deuteronomio che 

rilegge e attualizza l’esperienza dell’Esodo, oppure nel ciclo della storia di Giuseppe confluito nel 

Libro della Genesi, dove al capitolo quarantadue i suoi fratelli – che ancora non l’avevano 

riconosciuto – iniziano a pentirsi di ciò che avevano fatto nei suoi confronti dicendo fra loro “Noi 

siamo colpevoli verso il nostro fratello, perché vedemmo quanto fosse angosciato l’animo suo e non 

lo ascoltammo quando ci supplicava” (Gen 42,21). Tuttavia, al capito trentasette in cui è narrato il 

modo con cui lo hanno spogliato, gettato in un pozzo e poi venduto ad una carovana di mercanti 

non si dice che Giuseppe abbia supplicato i fratelli in questo modo (cf. Gen 37,23-28); si tratta 

pertanto di un ampliamento narrativo volto a chiarire meglio la vicenda al lettore formatosi 

all’interno del processo redazionale che abbraccia un’epoca abbastanza ampia. Se questa dinamica 

può essere definita come midrash intrabiblico17, esiste poi una vera e propria tradizione misdrashica 

che commenta tutto il TaNaK secondo una metodologia ritrovabile anche nelle fonti rabbiniche, e 

che in epoca post-biblica ha dato origine ad un corpus di scritti ben definiti. 

 

Midrash normativo e narrativo 

Il midrash, che si muove sempre all’interno dell’intero canone della Scrittura, da una parte interroga 

il testo cercando di chiarire passaggi difficili, talvolta oscuri, facendo emergere elementi non 

facilmente individuabili dal solo senso letterale, dall’altra ricerca il fondamento di precetti e 

insegnamenti nell’orizzonte di un dialogo perenne fra il testo e la comunità che lo interpreta. I 

 
14 Dinamiche simili sono ritrovabili nella patristica cristiana dei primi secoli, che ha utilizzato criteri analoghi 

probabilmente in parte ereditati dal contesto giudaico nel quale i cristianesimo è sorto. Cf. M. MORFINO, Leggere la 

Bibbia con la vita, Qiqajon, Magnano (VC) 1990. 
15 Dalla radice verbale d-r-sh che comprende i significati di “cercare, investigare”. Per un ulteriore approfondimento 

relativamente al midrash e all’ermeneutica rabbinica si può vedere: AA. VV., a c. di S.J.SIERRA, La lettura ebraica delle 

Scritture, EDB, Bologna 1995; A.C. AVRIL – P. LENHARDT, La lettura ebraica della Scrittura, Qiqajon, Magnano 1984; 

A. LUZZATTO, Leggere il Midrash, Morcelliana, Brescia 1999; G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, 

Paideia, Brescia 2000; Il midrash, EDB, Bologna 1992; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie alla Torà, 

Giuntina, Firenze 2004. 
16 Cf. G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, cit., pp. 15-24; M. VENTURA AVANZINELLI, Fare le orecchie 

alla Torà, cit., pp. 17-23. 
17 Cf. G. STEMBERGER, Ermeneutica ebraica della Bibbia, cit. 



 6 

commenti midrashici si dividono pertanto in due grosse categorie: il midrash halakhico, che 

esplicita le norme e i precetti scritturali, cioè la halakhah18, la prassi religiosa, e il midrash 

haggadico19, più narrativo, nel quale abbondano parabole, storie di miracoli, episodi esemplari di 

maestri e ingegnose interpretazioni dei vocaboli. Tale procedimento è favorito dalla polisemia della 

lingua ebraica il cui alfabeto è solo consonantico e utilizzabile anche per esprimere quantità 

numeriche, inoltre il configurarsi dei sostantivi deriva da radici verbali che determinano un 

orizzonte semantico ampio e articolato: pertanto le possibili vocalizzazioni, il confronto fra termini 

derivati dalla stessa radice o con lo stesso valore numerico, permette analogie molto varie e su 

livelli interpretativi diversi20. Un esempio, che esprime tra l’altro il grande senso ironico dei 

maestri, è l’analogia fra i termini ebraici jajin, “vino” e sod “mistero”: in entrambi i termini il 

valore numerico delle consonanti è pari a settanta, numero che esprime l’idea di universalità in 

quanto multiplo di sette, intervallo di tempo che indica la perfezione dell’atto creativo divino. Ma 

quale insegnamento universale esprime questa analogia? La risposta è nel commento rabbinico al 

Libro del Deuteronomio: “Quando entra il vino, il segreto esce”21, affermazione condivisibile con 

buona parte della sapienza popolare a latitudini diverse. 

Talvolta i maestri ragionano anche sul significato polisemico di alcune preposizioni o sulla forma 

delle lettere che compongono le parole della Scrittura. Un esempio noto è ritrovabile nel commento 

rabbinico al Libro della Genesi, la cui parola iniziale in ebraico è bere’shit, formata dalla 

preposizione be, “in/con” e dal sostantivo re’shit, “principio/inizio”. Al riguardo si commenta: 

 

“In principio Dio creò il cielo e la terra” (Gen 1,1). La Torah dice: “Io ero lo strumento di 

lavoro del Santo, Egli sia benedetto”. Comunemente un re mortale che costruisce un 

palazzo, non lo costruisce secondo il proprio criterio, ma secondo quello dell’architetto; e 

neppure questo lo realizza esclusivamente secondo il suo criterio, ma ha pergamene [piante 

dei progetti] e tabelle, per poter sapere come deve eseguire le camere, come fare gli usci. 

Così il Santo, Egli sia benedetto, guardò la Torah e creò l’universo, come la Torah stessa 

dice: “In principio [letto come: “con il principio”] Dio creò” (Gen 1,1). E il principio è la 

Torah, come è detto: “Il Signore mi ha posseduta nel principio delle Sue vie […]. Stavo al 

Suo fianco come architetto” (Pr 8,22 e 30)22. 

 

Come si può notare, interpretando la preposizione be nel senso di “con” anziché “in” è possibile 

affermare che esiste un principio con il quale il Signore ha creato, che viene individuato nella Torah 

attraverso un’analogia con un passo del Libro dei Proverbi ove si menziona la Sapienza creatrice, 

analogia resa possibile anche dal fatto che la tradizione considera la Torah una delle realtà 

preesistenti alla creazione23. 

Nello stesso commento rabbinico, in un ulteriore passaggio, ci si interroga invece sul perché la 

Torah inizi con la lettera bet – la seconda dell’alfabeto ebraico – e non con la ’ajin, la prima. Ecco 

la risposta: 

 
R. Jona in nome di R. Levi disse: “Perché il mondo è stato creato con la bet? Come la bet è chiusa 

dai lati e aperta davanti, così tu non hai diritto di indagare ciò che sta sotto, ciò che sta davanti e ciò 

che sta dietro se non dal giorno in cui il mondo è stato creato in poi”24. 

 

 
18 Dalla radice h-l-k, che comprende i significati di “via, cammino”. In questo contesto indica la “via dei precetti”. 
19 Da haggadah, che significa racconto/narrazione. 
20 Riguardo le regole fissate dalla tradizione sulla base dei principi generali qui esposti si rimanda alla bibliografia 

indicata alla nota 15. 
21 Devarim Rabbah X,8. 
22 BereshitRabbah I,1. 
23 Cf. BereshitRabbah I,4; L. GINZBERG, Le leggende degli ebrei, I, Adelphi, Milano 1995, p. 23 
24 BereshitRabbah I,10. 



 7 

La spiegazione si basa sulla forma della lettera bet, inscrivibile in un quadrato aperto verso sinistra, 

cioè verso la direzione di scrittura delle lingue semitiche. Tale forma, per analogia, rimanda all’idea 

di poter indagare e conoscere solo ciò che esiste dall’atto creativo in poi, rifuggendo qualsiasi 

pretesa di voler scrutare le intenzioni divine. Ma c’è anche un’altra spiegazione sotto forma di 

parabola, nella quale si racconta che tutte le lettere dell’alfabeto ebraico, a partire dall’ultima, si 

sarebbero presentate a Dio supplicandolo di creare il mondo attraverso ciascuna di loro: Dio 

avrebbe scartate tutte quelle precedenti alla bet che, arrivato il suo turno, così Lo avrebbe implorato: 

 
“O Signore del mondo, sia Tua volontà creare il mondo servendoTi di me, giacchè tutti i suoi abitanti 

Ti lodano ogni giorno servendosi di me, come è detto: ‘Benedetto il Signore in Eterno. Amen amen’” 

(Sal 89,53). E il Santo, sia Egli benedetto, accolse subito la supplica della bet dicendo: “Benedetto 

sia colui che viene nel Nome del Signore” (Sal 118,26). Fu così che Egli creò il Suo mondo 

servendosi della bet, come è detto: “Bere’shi – in principio – Dio creò il cielo e la terra” (Gen 1,1). 

L’unica lettera che si astenne dall’avanzare pretese fu la modesta ’alef, ma più tardi Dio la 

ricompensò per la sua umiltà dandole il primo posto nel Decalogo25. 

 

La lettera con cui inizia il primo capitolo della Torah viene così interpretata nell’orizzonte di una 

benedizione a favore della creazione, e se a questo aggiungiamo che il significato della lettera bet è 

“casa di qualcuno”26 se ne può dedurre che il mondo può essere inteso come la casa preparata da 

Dio per l’umanità affinché possa essere luogo di benedizione. 

Gli esempi potrebbero continuare, sia dal punto di vista narrativo che normativo, e a tale proposito 

vale la pena precisare che l’indagine della parte normativa della Torah attraverso il midrash 

halakhico si svolgeva, e si svolge ancora, nel bet hamidrash, la “casa di studio”, denominazione con 

cui tradizionalmente in Palestina si distingueva il livello accademico più alto in altre zone 

denominato invece come jeshivah. 

Come per altri scritti della tradizione, anche nel caso del midrash, con il trascorrere del tempo si è 

pervenuti ad una progressiva redazione scritta organizzata in diverse raccolte. Tra quelle più 

importanti di tipo prevalentemente halakhico troviamo la Mekilta’ de Rabbi Ishmael, che si occupa 

della parte normativa dell’Esodo, i Sifré (libri) su Numeri e Deuteronomio elaborati dalla scuola di 

Rabbi Ishmael, e Sifra’ (libro) sul Levitico che appartiene alla coeva scuola di Rabbi ‘Aqivà. Tra le 

maggiori raccolte di tipo invece haggadico possiamo ricordare il ciclo Rabbah (grande), che 

comprende spiegazioni relative ai libri della Torah e alle meghillot (rotoli)27, e la Pesiqta’ de Rav 

Kahana’ che commenta le sezioni liturgiche tratte dai profeti per la liturgia sinagogale. 

 

Influenze fra targum e midrash 

L’attività interpretativa attraverso il midrash è stata stimolata, e nello stesso tempo ha influenzato, il 

targum, la parafrasi aramaica della Scrittura che ne ha accompagnato per un certo tempo la 

proclamazione pubblica al fine di superare la difformità fra la lingua della rivelazione e quella 

parlata dal popolo al ritorno dall’esilio di Babilonia: il targumista doveva facilitare al popolo la 

comprensione sia dal punto di vista della lingua che dei contenuti, pertanto spesso traduceva 

commentando, e lo faceva alla luce degli insegnamenti dei maestri che spiegavano la Scrittura 

utilizzando il midrash del quale spesso si trovano echi nei commenti targumici redatti in forma 

scritta. Si può dire pertanto che ci sia un mutuo legame fra midrash e targum sebbene non siano 

coincidenti. 

Stando all’interpretazione tradizionale, l’esempio più antico di targum risale all’epoca di Esdra 

durante la lettura pubblica della Torah, avvenuta a sezioni e spiegandone il significato in modo che 

potesse essere compreso da tutti (cf. Ne 8,8)28. Anche nei casi più letterali, le parafrasi targumiche 

non rappresentano mai delle semplici traduzioni: tale approccio alla Scrittura, come anche il 

 
25 L. GINZBERG, Le leggende degli ebrei, cit., pp. 27-28. La ’alef è la prima lettera dell’alfabeto ebraico. 
26 Tutte le lettere dell’alfabeto ebraico non esprimono solo suoni ma significano qualcosa. 
27 Cantico dei Cantici, Rut, Lamentazioni, Qohelet, Ester. 
28 Cf.: Talmud babilonese, Meghillah 3a. 



 8 

midrash, non ha nessuna preoccupazione o finalità estetica ma è orientato alla prassi, al 

mantenimento di un significativo collegamento fra la vita del popolo di Israele e il Sinai secondo la 

dinamica con cui la Torah è stata accolta dopo l’uscita dalla schiavitù d’Egitto: “tutto ciò che il 

Signore ha rivelato noi lo eseguiremo e lo ascolteremo” (Es 24,7), che significa: lo metteremo in 

pratica ponendoci in ascolto di ciò che tale prassi ci insegna, studiando e riconsiderando nel tempo 

le modalità di attuazione. In altre parole: ricerca e commento che genera commento, discussione che 

si apre a nuove discussioni, perché “i sensi” della parola rivelata sono inesauribili. 

Vorrei a questo punto ricordare quanto insegnato da Paolo De Benedetti a proposito del 

“settantunesimo senso” della Scrittura, espressione volta ad indicare la sua “inesauribilità” 

interpretativa: 

 
“Le parole della Torah crescono e si moltiplicano”29, ossia nella Torah c’è qualcosa che va oltre la 

Torah. Per fondare midrashicamente questa tesi si ricorre a un versetto del Qohelet: “Le parole dei 

sapienti sono come pungoli, e chiodi piantati [le parole] dei maestri delle Assemblee: sono state date 

da un unico pastore” (Qo 12,11). […] E come un albero cresce e si moltiplica, anche le parole della 

Torah crescono e si moltiplicano, pur rimando stabili. […] Talvolta si legge, nel commento di 

Rashì30, una frase come: “Questo versetto biblico dice: ‘spiegami’, e non dice altro se non 

‘spiegami’”. È un grande pensiero: la Scrittura vuole che noi ci diamo da fare, non è vassoio con 

sopra le cose già pronte. […] La Scrittura ci dà un senso, ma non basta31. 

 

In altri termini: la Scrittura si offre a noi affinché la facciamo crescere sviluppandone tutti i sensi 

possibili nella prospettiva del senso della vita. 

 
29 Talmud babilonese, Chaghigah 3a. 
30 Grande commentatore ebraico medievale. 
31 P. DE BENEDETTI,  Ciò che tarda avverrà, Qiqajon, Magnano (VC) 1992, p. 10. 


