USO DEL MASHAL NELL’ESEGESI RABBINICA
Traccia

Elena Lea Bartolini De Angeli

Il mashal, (letteralmente: “parabola, proverbio, sentenza”), ¢ una forma letteraria presente nella
Scrittura che viene assunta e rielaborata dalla tradizione rabbinica come «modello narrativo» nel
contesto dell’esegesi midrashica, la quale cerca di stabilire delle analogie all’interno del canone

biblico a partire da criteri desunti dalla prassi tradizionale.

Tale procedimento si fonda su una concezione unitaria della Scrittura, nell’orizzonte della quale le
narrazioni sono considerate secondo un ordine tematico che prevale rispetto a quello cronologico: nel
Talmud si afferma infatti che nella Torah non ¢’¢ un «prima» € non c’¢ un «dopoy» (cf. Talmud
Babilonese, Pesachim 6b). Tale principio non va inteso come assenza totale di sequenze temporali o
come una sorta di confusione dei termini volti a scandire la cronologia degli eventi (non si nega che
Mose preceda il periodo dei Giudici), si vuole piuttosto condurre il lettore alla scoperta del senso
profondo della Parola rivelata relativizzando 1’asse temporale, mostrando quindi che la significativita

del messaggio trascende le coordinate spazio-tempo attraverso le quali ¢ stato dato.

Pertanto, se da una parte un certo uso del mashal ¢ rilevabile gia all’interno delle narrazioni bibliche,
dall’altra I’esegesi rabbinica, attraverso il midrash, ne elabora una modalita originale che presuppone
I’esistenza del canone della Scrittura gia definito e fissato dalla tradizione. A tale proposito ¢
opportuno richiamarne alcune particolarita che caratterizzano 1’utilizzo del mashal nel contesto del

midrash e dell’interpretazione dei testi:

1. 1l testo originale ebraico del canone biblico ¢ solo consonantico: il sistema vocalico inserito
dai massoreti ¢ tardivo (X-XI sec. dell’era attuale), pertanto gia la lettura del testo e la sua

vocalizzazione implica un’interpretazione (vedi allegato 1)

2. La tradizione si basa su Torah scritta e orale: ci0 significa che il testo scritto ¢ solo una parte
della rivelazione sinaitica e costituisce 1’elemento codificato, mentre la tradizione orale
rappresenta I’elemento dinamico che si evolve nel tempo coinvolgendo sia i maestri che la
comunita, ed € proprio in tale ambito che si colloca il midrash che, di fatto, accompagna il farsi
del canone scritto e caratterizza anche il 7Targum, la parafrasi aramaica sinagogale in epoca post-

esilica (vedi allegato 2)

3. Con il termine midrash si intende: sia un particolare genere letterario presente anche nei testi
biblici che il corpus di commenti che la tradizione — nel tempo — ha raccolto e fissato. La radice

verbale d-r-sh, dalla quale il termine midrash ¢ configurato, comprende i significati di: «cercare,
1



indagare, ricercare» il senso profondo del testo soggiacente a quello letterale. L’analisi midrashica
puo avere due obiettivi: spiegare passi difficili colmando anche le lacune narrative (midrash
haggadico), oppure fondare un precetto o precisarne I’applicazione (midrash halakhico). Si tratta
pertanto di una modalita esegetica, tipicamente rabbinica, e per molti aspetti legata soprattutto
alla tradizione orale che trova un suo particolare sviluppo nel giudaismo rabbinico (vedi allegato

2).

Il rapporto fra mashal e nimshal nell’esegesi rabbinica

Nel periodo medio-giudaico (dal III secolo prima dell’era cristiana fino al II dell’era attuale) il
movimento farisaico promuove lo studio della 7orah attraverso scuole gratuite in tutta la Terra di
Israele, nelle quali 1 maestri utilizzano modelli esegetici che si ritrovano anche nei Vangeli e
insegnano attraverso «parabole» molto simili a quelle attribuite a Gesu. Si sta infatti consolidando
una modalita interpretativa che trovera un significativo sviluppo dopo la caduta del Tempio del 70 ad

opera dei Romani, quando lo studio della 7orah diventera I’elemento centrale del giudaismo post-

biblico.

In tale contesto, matura un utilizzo del mashal in quanto «modello narrativo» che viene utilizzato in
rapporto al nimshal, cio¢ il «testo o la narrazione che devono essere spiegati». Non si tratta piu solo
di «proverbi o parabole», ma di un vero e proprio sistema di analogie che rimette a tema la necessita
di un corretto rapporto fra mashal e nimshal. Vengono pertanto fissate delle middot (letteralmente
«misurey), cioe delle regole desunte dalla prassi interpretativa tradizionale che nel tempo subiscono
significativi ampliamenti e precisazioni, le quali vengono ricondotte simbolicamente a maestri

autorevoli (vedi allegato 3).

Sulla base di tali regole e del modo con cui i maestri le applicano ¢ possibile desumere alcuni principi

che stanno alla base del metodo midrashico:

1. 1l mashal deve essere coerente — o almeno non contraddittorio — con le caratteristiche che il

termine o la questione da spiegare presenta in altri passi del testo biblico
2. Mashal e nimshal devono essere della stessa «natura»

3. Lerelazioni interne al mashal devono permettere uno sviluppo che eviti di arrivare a conclusioni

assurde

4. 1l nimshal che viene spiegato attraverso il mashal deve utilizzare correttamente le middot, le

regole rabbiniche



Alcuni esempi

Talmud Babilonese, Shabbath 96b

"7 NIRRT 121 ,7?3‘.:)?¥ il W'W'ip?; :13272 310
RIT 17077 ,7793) WHON INERM 927722 DR %33
AN ,TODPY 1707 72 ,7IBTRD DR IR MR

RPY 027 "7 — TO7Y NI

Hanno insegnato i maestri: il raccoglitore [di cui
si parla in Nm 15,32] & Tzelofchad, e cosi [il
testo] dice: Mentre i figli di Israele erano nel
deserto trovarono un uomo che raccoglieva
legna nel giorno di Sabato. E dopo dice ancora:
Nostro padre e morto nel deserto (Nm 27,3).
Come la era Tzelofchad qui pure ¢ Tzelofchad.
Parole di Rabbi Aqiva.

Bereshit Rabbah 1,1

IPINT DY 2RWT DR DN NI DOWNRI2
ViTRa DWW IMnR 92 nva Ik NniR A7ina
Rchintkl

1312118, 179 M1 07) W2 T9n 07WIW 3013
1312 1N TARTY 70K DY RPN ¥y nyIn ARIR
L2 W niRDPIDY NIRINDT KON IN¥Y NV ANIR
aRiY R RT 000 ARy X IR NI
TURYR

nY X121 7712 v KT N2 WiTRD M0 72
TR].2YTRR N3 MOWRI2 7708 77IRm 0717
JTO9WR) MR DRT ) IR0 L7710 KPR NOWRY

G097 vk e T i(20

In principio Dio creo il cielo e la terra (Gen 1,1)

La Torah dice: “lo ero lo strumento di lavoro del
Santo, Egli sia benedetto”.

Comunemente un re in carne e sangue che
costruisce un palazzo, non lo costruisce secondo
il proprio criterio, ma secondo il criterio
dell’architetto; e neppure 1’architetto lo realizza
esclusivamente secondo il suo criterio, ma ha
pergamene (piante dei progetti) e tabelle, per
poter sapere come deve eseguire le camere e
come fare gli usci.

Cosi il Santo, Egli sia benedetto, guardo la
Torah e cred 'universo, come la Torah stessa
dice: Con un principio Dio creo. E non c’¢
principio se non la 7orah, come ¢ detto (Pr 8,22
e 30): 1l Signore mi ha acquistata/posseduta al
principio della Sua via/del Suo agire, prima
delle Sue opere, da allora. |[...] Stavo al Suo
fianco/presso di Lui come architetto.

Talmud Babilonese, Jomah 20a

T AR MR 708 XD 1Y) vt nxen nngbe
AR PREN OIVORY XDV AH N — 2319007 K
YRR PROW) ARD N2R KW MHPaT R0 72 07
RDIWT 2 MR — 1 7Y2IN) PAW) T80 170 01T

SI0DRY RDIWT 77 M) — 9739707 K22 3i0oN?

1l peccato e accovacciato alla porta (Gen 4,7).
E cosa dice il Satan? [Elia] dice a lui [al maestro
che ha posto la questione]: “Il Satan nel giorno
di Kippur non ha licenza di tentare”. Da dove si
deduce? Disse Rami bar Chama’: “Il Satan nella
ghematria corrisponde a 364. 364 giorni egli ha
licenza di tentare, nel giorno di Kippur non ha
licenza di tentare”.




Bereshit Rabbah LXXXIV,8

DIRITIRTR TIOR NRP Ny 378 YN
T 027,700 027 A7 027, (0,17 nPwRI2)
703 027 32 ApiT Y IR T maY niR
TI0% 2PY27 1Y) OV 1MORY Ni377 P2W N

7
UOpY W ,29%5 nind T Ay (3,17 NwR12)
NPW DX 7% 00K WY 12 YN 021 oW
IR AYYY 091 NN T YW 1330 12 MY
S IRR ORI (7,17 DWwRI2) 0D 2Py

72 09 TV Ny ANV ,0°08

NIRRI) 0T A7RY MPT ANNTY B0 70 037
.7 0932
N2Y), VY 77T DR AN 7Y 10700 0092
I ychi)
70 ,190018 KD MY NN oY Yy L0009

oo ,D”?Nﬂ@t@?? 7" ,0"M7i0

10 DV UP? 13 TRV 231 ,0°99 10K 137

nipyen IR 19% :(77,10 2°20N) Y 12 TYOR

2> 797 () ,20 2°%7n) AN2 2001 L2vTRN
DO VI IR IR WP moy ey

.0°95 ,0°99 ,07°197

Israele amava Josef piu di tutti i suoi fratelli,
perché era figlio della sua vecchiaia (Gen 37,3).
Rabbi Jehudah e Rabbi Nechemiah. Rabbi
Jehudah dice: “perché i contorni del suo viso
assomigliavano ai suoi”, Rabbi Nechemiah dice:
“perché tutte le halakot (precetti) che Shem ed
Ever avevano trasmesso a Ja‘aqov [questi] le
aveva trasmesse a lui”.

(Gen 37,3) e gli aveva fatto una tunica
variopinta. Resh Laqish a nome di Rabbi
El‘azar ben ‘Azariah disse: “un uomo non deve
distinguere fra i suoi figli, poiché attraverso la
tunica variopinta che fece nostro padre Ja‘aqov
a Josef (Gen 37.4) lo odiarono™.

Passim: che arrivava fino al palmo della sua
mano
Altra interpretazione, passim: era cosi sottile e
leggera che si poteva nascondere nel palmo della
mano.

Passim: poiché tirarono a sorte su di essa [per
decidere] chi di loro doveva riportarla al loro
padre, e tocco a Jehudah.

Passim: in relazione alle sventure che lo
raggiunsero: 9, pe: Potifar; 0, samek: 1 mercanti;
%, jod: gli Ismaeliti; o, mem: 1 Madianiti

Altra spiegazione: Passim: Rabbi Shimon ben
Laqish a nome di Rabbi Ele‘azar ben ‘Azariah
(Sal 66,5): Venite e vedete le imprese di Dio, ed
¢ scritto di seguito (Sal 66,6): trasformo il mare
in terra asciutta. Perché lo odiarono? Perché [a
causa sua Dio] dividera il mare davanti a loro a
strisce/sentieri

Sifré Devarim paragrafo 148 — inizio

¥’ 0°727) 1207 MR HHon DTV ,NRRY D
297V RO D BV N 297Y 20w D Yy (W
RX7° MR 2P 290w AR P12 T 27 O

0TV WHWA 2TV "Wl

Qualora si trovi un uomo (Dt 17,2), a proposito
di testimoni, cosi come ¢ indicato di seguito (Dt
17,6): [il fatto dovra essere stabilito] per bocca
di due testimoni o per bocca di tre testimoni; la
questione fonda il fatto che in ogni luogo ove si
dica: si trovi [ci0 ¢ detto] di due testimoni o di
tre testimoni




Talmud Babilonese, Shabbath 153a

199 TOR O W IR YR 027,807 10
DTX 21 NYOR O30 DX PTRYR 1ORY 00
W 12W 2] 177 MR 2mm o PR yTv
SN2 1R 92 RN 007 MY XY L0150
TR P DY 0327 iMpon3 MR AW AN

QMY N TN DY Ypwi) 29137

NY TOTY ToR? WR ON3T 12 [P 031 0N
TV IR T ank vap N9 LaTweb 1Ty
SN PRI I3 M09 2V 12 1HEY DY WP
279207 N°2% 00 0193

W D3 M LI0IRIRY 177 W PWRNY
1710 X922 A7V

10323 172¥ PIP°D TV DX 190 Wp 3 0iRnD
TIW3 1397 10123 DWHLI) ,PUEIPR 1Y 1397
OYI) DMP® NXW? AT MY I

XY DX WTPY 1277 MR DWW NIRIPY

WYOP KW 1990 30 17980 1200 — nTIve?

AR ITHY? — TTVE? TEY

Abbiamo imparato [che] Rabbi Eliezer dice:
“Ritorna/convertiti un giorno prima della tua
morte”. I suoi discepoli gli domandarono: “Ma
un uomo puo sapere in che giorno morira?”.
Rispose loro: “Per questo vale la pena ritornare/
convertirsi gia da oggi, in quanto si potrebbe
morire domani, quindi, si cerca/ci si dedica in
tutti 1 propri giorni [della vita] alla conversione.
Anche Salomone diceva nella sua sapienza: In
ogni momento siano le tue vesti bianche e non
manchi il profumo sul tuo capo (Qo 9,8)”.

Disse Rabbi Jochanan ben Zaccaj: “E simile ad
un re che invito 1 suoi servitori ad un banchetto,
ma non fissO per loro un tempo/un orario. I
prudenti/saggi fra loro si adornarono e sedettero
presso la porta della casa del re, e dissero: ‘Nella
casa del re manca forse qualcosa?’.

Gli stolti fra loro continuarono a lavorare, e
dissero: ‘Esiste un banchetto senza fatica/
preparativi?’.

Improvvisamente il re chiamo 1 suoi servitori:
quelli prudenti/saggi entrarono di fronte a lui
adornati/con I’abito festivo, gli stolti entrarono
davanti a lui vestiti da lavoro/con abiti sporchi.
I1 re si rallegro di fronte ai servitori prudenti/
saggi e si adiro/irritdo di fronte a quelli stolti.
Disse: ‘Tutti coloro che si sono adornati per il
banchetto siedano, mangino e bevano, tutti
coloro che non si sono adornati per il banchetto
rimangano in piedi a guardare!’ .

(cf. Mt 22,1-14; Lc 14,16-24)

Per ulteriori approfondimenti:

A. Luzzatto, Leggere il Midrash. Le interpretazioni ebraiche della Bibbia, Morcelliana, Brescia 1999

G. Stemberger, Ermeneutica ebraica della Bibbia, Paideia, Brescia 2000

D. Stern, Parables in Midrash. Narrative and exegesis in rabbinic literature, Harvard University

Press, Cambridge, Massachusetts, London 1991

M. Ventura Avanzinelli, Fare le orecchie alla Tora. Introduzione al Midrash, Giuntina, Firenze 2004




