
1 

 

USO DEL MASHAL NELL’ESEGESI RABBINICA 

Traccia 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

 

 

Il mashal, (letteralmente: “parabola, proverbio, sentenza”), è una forma letteraria presente nella 

Scrittura che viene assunta e rielaborata dalla tradizione rabbinica come «modello narrativo» nel 

contesto dell’esegesi midrashica, la quale cerca di stabilire delle analogie all’interno del canone 

biblico a partire da criteri desunti dalla prassi tradizionale. 

Tale procedimento si fonda su una concezione unitaria della Scrittura, nell’orizzonte della quale le 

narrazioni sono considerate secondo un ordine tematico che prevale rispetto a quello cronologico: nel 

Talmud si afferma infatti che nella Torah non c’è un «prima» e non c’è un «dopo» (cf. Talmud 

Babilonese, Pesachim 6b). Tale principio non va inteso come assenza totale di sequenze temporali o 

come una sorta di confusione dei termini volti a scandire la cronologia degli eventi (non si nega che 

Mosè preceda il periodo dei Giudici), si vuole piuttosto condurre il lettore alla scoperta del senso 

profondo della Parola rivelata relativizzando l’asse temporale, mostrando quindi che la significatività 

del messaggio trascende le coordinate spazio-tempo attraverso le quali è stato dato. 

Pertanto, se da una parte un certo uso del mashal è rilevabile già all’interno delle narrazioni bibliche, 

dall’altra l’esegesi rabbinica, attraverso il midrash, ne elabora una modalità originale che presuppone 

l’esistenza del canone della Scrittura già definito e fissato dalla tradizione. A tale proposito è 

opportuno richiamarne alcune particolarità che caratterizzano l’utilizzo del mashal nel contesto del 

midrash e dell’interpretazione dei testi: 

1. Il testo originale ebraico del canone biblico è solo consonantico: il sistema vocalico inserito 

dai massoreti è tardivo (X-XI sec. dell’era attuale), pertanto già la lettura del testo e la sua 

vocalizzazione implica un’interpretazione (vedi allegato 1) 

2. La tradizione si basa su Torah scritta e orale: ciò significa che il testo scritto è solo una parte 

della rivelazione sinaitica e costituisce l’elemento codificato, mentre la tradizione orale 

rappresenta l’elemento dinamico che si evolve nel tempo coinvolgendo sia i maestri che la 

comunità, ed è proprio in tale ambito che si colloca il midrash che, di fatto, accompagna il farsi 

del canone scritto e caratterizza anche il Targum, la parafrasi aramaica sinagogale in epoca post-

esilica (vedi allegato 2) 

3. Con il termine midrash si intende: sia un particolare genere letterario presente anche nei testi 

biblici che il corpus di commenti che la tradizione – nel tempo – ha raccolto e fissato. La radice 

verbale d-r-sh, dalla quale il termine midrash è configurato, comprende i significati di: «cercare, 



2 

 

indagare, ricercare» il senso profondo del testo soggiacente a quello letterale. L’analisi midrashica 

può avere due obiettivi: spiegare passi difficili colmando anche le lacune narrative (midrash 

haggadico), oppure fondare un precetto o precisarne l’applicazione (midrash halakhico). Si tratta 

pertanto di una modalità esegetica, tipicamente rabbinica, e per molti aspetti legata soprattutto 

alla tradizione orale che trova un suo particolare sviluppo nel giudaismo rabbinico (vedi allegato 

2). 

 

 

Il rapporto fra mashal e nimshal nell’esegesi rabbinica 

 

Nel periodo medio-giudaico (dal III secolo prima dell’era cristiana fino al II dell’era attuale) il 

movimento farisaico promuove lo studio della Torah attraverso scuole gratuite in tutta la Terra di 

Israele, nelle quali i maestri utilizzano modelli esegetici che si ritrovano anche nei Vangeli e 

insegnano attraverso «parabole» molto simili a quelle attribuite a Gesù. Si sta infatti consolidando 

una modalità interpretativa che troverà un significativo sviluppo dopo la caduta del Tempio del 70 ad 

opera dei Romani, quando lo studio della Torah diventerà l’elemento centrale del giudaismo post-

biblico. 

In tale contesto, matura un utilizzo del mashal in quanto «modello narrativo» che viene utilizzato in 

rapporto al nimshal, cioè il «testo o la narrazione che devono essere spiegati». Non si tratta più solo 

di «proverbi o parabole», ma di un vero e proprio sistema di analogie che rimette a tema la necessità 

di un corretto rapporto fra mashal e nimshal. Vengono pertanto fissate delle middot (letteralmente 

«misure»), cioè delle regole desunte dalla prassi interpretativa tradizionale che nel tempo subiscono 

significativi ampliamenti e precisazioni, le quali vengono ricondotte simbolicamente a maestri 

autorevoli (vedi allegato 3). 

Sulla base di tali regole e del modo con cui i maestri le applicano è possibile desumere alcuni principi 

che stanno alla base del metodo midrashico: 

1. Il mashal deve essere coerente – o almeno non contraddittorio – con le caratteristiche che il 

termine o la questione da spiegare presenta in altri passi del testo biblico 

2. Mashal e nimshal devono essere della stessa «natura» 

3. Le relazioni interne al mashal devono permettere uno sviluppo che eviti di arrivare a conclusioni 

assurde 

4. Il nimshal che viene spiegato attraverso il mashal deve utilizzare correttamente le middot, le 

regole rabbiniche 



3 

 

Alcuni esempi 

 

 Talmud Babilonese, Shabbath 96b 

ר: ״  ן הוּא אוֹמֵׁ ד, וְכֵׁ פְחָּ ש זֶה צְלָּ נַן: מְקוֹשֵׁ נוּ רַבָּ הְיוּ תָּ וַיִּ

שְרָאֵל בַ  דְבָרבְנֵי יִּ ישׁ וְגוֹ  מִּ מְצְאוּ אִּ ן הוּא וַיִּ ׳״, וּלְהַלָּ

ר: ״  ינוּ מֵת  אוֹמֵׁ דְבָר אָבִּ ד, אַף  בַמִּ פְחָּ ן צְלָּ ״, מַה לְהַלָּ

ד  פְחָּ אן צְלָּ א.  —כָּ יבָּ י עֲקִּ י רַבִּ בְרֵׁ  דִּ

Hanno insegnato i maestri: il raccoglitore [di cui 

si parla in Nm 15,32] è Tzelofchad, e così [il 

testo] dice: Mentre i figli di Israele erano nel 

deserto trovarono un uomo che raccoglieva 

legna nel giorno di Sabato. E dopo dice ancora: 

Nostro padre è morto nel deserto (Nm 27,3). 

Come là era Tzelofchad qui pure è Tzelofchad. 

Parole di Rabbi Aqiva. 

 

 

 Bereshit Rabbah I,1 

רֶץ׃ בְ  ת הָאָָֽ ם וְאֵֵ֥ יִּ ת הַשָמִַׁ֖ ים אֵֵ֥ ִ֑ א אֱלֹהִּ ית בָרָָ֣ ִׁ֖  רֵאשִּׁ

דוֹש  הַקָּ שֶל  אֻמְנוּתוֹ  י  כְלִּ י  יתִּ יִּ הָּ י  אֲנִּ ה אוֹמֶרֶת  הַתוֹרָּ

רוּךְ הוּא,    בָּ

ינוֹ בוֹנֶה   ין, אֵׁ טִּ לָּ ם בוֹנֶה פָּ דָּ ר וָּ שָּ ם מֶלֶךְ בָּ עוֹלָּ בְנֹהַג שֶבָּ

ינוֹ בוֹנֶה   ן אֵׁ אֻמָּ ן, וְהָּ דַעַת אֻמָּ א מִּ דַעַת עַצְמוֹ אֶלָּ הּ מִּ אוֹתָּ

אוֹת יֵׁש לוֹ,  נְקְסָּ אוֹת וּפִּ פְתְרָּ א דִּ דַעַת עַצְמוֹ אֶלָּ הּ מִּ אוֹתָּ

חֲדָּ  עוֹשֶה  הוּא  יאךְ  הֵׁ דַעַת  עוֹשֶה  לָּ הוּא  יאךְ  הֵׁ ים,  רִּ

ין.  שְפְשִּ  פִּ

א אֶת   ה וּבוֹרֵׁ יט בַתוֹרָּ רוּךְ הוּא מַבִּ דוֹש בָּ יָּה הַקָּ ךְ הָּ כָּ

ה   מְרָּ ה אָּ ם, וְהַתוֹרָּ עוֹלָּ יםבְ הָּ ית בָרָא אֱלֹהִּ ין רֵאשִּׁ . וְאֵׁ

מַר )משלי ח,   ה דְאַתְ אָּ יאַךְ מָּ ה, הֵׁ א תוֹרָּ ית אֶלָּ אשִּ רֵׁ

ית דַרְכוֹ  אשִּ י רֵׁ נִּ נָּ  .…כב(: ה' קָּ

In principio Dio creò il cielo e la terra (Gen 1,1) 

La Torah dice: “Io ero lo strumento di lavoro del 

Santo, Egli sia benedetto”. 

 

Comunemente un re in carne e sangue che 

costruisce un palazzo, non lo costruisce secondo 

il proprio criterio, ma secondo il criterio 

dell’architetto; e neppure l’architetto lo realizza 

esclusivamente secondo il suo criterio, ma ha 

pergamene (piante dei progetti) e tabelle, per 

poter sapere come deve eseguire le camere e 

come fare gli usci. 

Così il Santo, Egli sia benedetto, guardò la 

Torah e creò l’universo, come la Torah stessa 

dice: Con un principio Dio creò. E non c’è 

principio se non la Torah, come è detto (Pr 8,22 

e 30): Il Signore mi ha acquistata/posseduta al 

principio della Sua via/del Suo agire, prima 

delle Sue opere, da allora. […] Stavo al Suo 

fianco/presso di Lui come architetto. 

 

 

 Talmud Babilonese, Jomah 20a 

רוֹבֵץ״ חַטָאת  ן לַפֶתַח  טָּ שָּ יהּ:  לֵׁ אֲמַר  אֲמַר?  מַאי  ן  טָּ וְשָּ ״. 

י   יפוּרֵׁ א דְכִּ א    —בְיוֹמָּ יהּ רְשוּתָּ ית לֵׁ מַר  לֵׁ מַאי? אָּ לְאַסְטוֹנֵׁי. מִּ

א: ״ מָּ י בַר חָּ מֵׁ ת  רָּ יָּא תְלָּ מַטְרִּ ן״ בְגִּ טָּ ההַשָּ ין וְאַרְבְעָּ יתִּ ה וְשִּ   מְאָּ

י   יוֹמֵׁ ה  וְאַרְבְעָּ ין  יתִּ וְשִּ ה  מְאָּ ת  תְלָּ י.  וֵׁ א    —הָּ רְשוּתָּ יהּ  לֵׁ ית  אִּ

י  יפוּרֵׁ א דְכִּ א לְאַסְטוֹנֵׁי.  —לְאַסְטוֹנֵׁי. בְיוֹמָּ יהּ רְשוּתָּ ית לֵׁ  לֵׁ

Il peccato è accovacciato alla porta (Gen 4,7). 

E cosa dice il Satan? [Elia] dice a lui [al maestro 

che ha posto la questione]: “Il Satan nel giorno 

di Kippur non ha licenza di tentare”. Da dove si 

deduce? Disse Rami bar Chama’: “Il Satan nella 

ghematria corrisponde a 364. 364 giorni egli ha 

licenza di tentare, nel giorno di Kippur non ha 

licenza di tentare”. 

 

 



4 

 

 Bereshit Rabbah LXXXIV,8 

יוֹסֵף אֶת  אָהַב  שְרָאֵל  ים    וְיִּ ֵ֥ י־בֶן־זְקֻנִּ ָֽ כִּ יו  ל־בָנָָ֔ כׇּ מִּ

ה  י יְהוּדָּ י נְחֶמְיָּה, רַבִּ ה וְרַבִּ י יְהוּדָּ )בראשית לז, ג(, רַבִּ

נְחֶמְיָּה   י  ין שֶלוֹ דוֹמֶה לוֹ. רַבִּ יקוֹנִּ יו אִּ זִּ יָּה  ר שֶהָּ אוֹמֵׁ

ן   רָּ מְסָּ לְיַעֲקֹב  בֶר  וְעֵׁ ם  שֵׁ סְרוּ  שֶמָּ כוֹת  הֲלָּ ל  שֶכָּ מַר  אָּ

 לוֹ.  

ים)בראשית לז, ג(:   יש  וְעָשָה לוֹ כְתֹנֶת פַסִּ קִּ יש לָּ , רֵׁ

ם שֶלאֹ   דָּ יךְ אָּ רִּ מַר, צָּ עֲזַרְיָּה אָּ בֶן  זָּר  י אֶלְעָּ רַבִּ ם  בְשֵׁ

ינוּ   בִּ ה אָּ שָּ ים שֶעָּ י כְתֹנֶת פַסִּ נָּיו, שֶעַל יְדֵׁ בָּ ן מִּ לְשַנּוֹת בֵׁ

ף, )בראשית לז, ד(:   שְנְאוּ אֹתוֹ וגו'יַעֲקֹב לְיוֹסֵׁ .  וַיִּ

ים, ה מַגַעַת עַד  פַסִּ יְתָּ  יָּדוֹ.   פַסשֶהָּ

ר, פַ  ר אַחֵׁ בָּ יםדָּ טְמֶנֶת  סִּ ר וְנִּ ה בְיוֹתֵׁ ה וְקַלָּ ה דַקָּ יְתָּ , שֶהָּ

 יַד.   בְפַס

יםפַ  יס, שֶהֵׁ סִּ לַת  פִּ יו, וְעָּ בִּ הּ לְאָּ יכָּ הֶם יוֹלִּ יזֶה מֵׁ לֶיהָּ אֵׁ וּ עָּ

ה.   יהוּדָּ  לִּ

ים, יעוּהוּ,    פַסִּ גִּ רוֹת שֶהִּ ם צָּ יפַר,  פוֹ"א  פֵׁ עַל שֵׁ מ"ך  ס טִּ

ים, ס ים,  יִּ ו"ד יוֹחֲרִּ אלִּ ים.  מִּ "ם משְמְעֵׁ  דְיָּנִּ

פַ  ר,  אַחֵׁ ר  בָּ יםדָּ י  סִּ רַבִּ ם  בְשֵׁ יש  קִּ לָּ בֶן  מְעוֹן  שִּ י  רַבִּ  ,

זָּר בֶן עֲזַרְיָּה )תהלים סו, ה(:   פְעֲלוֹת  אֶלְעָּ לְכוּ וּרְאוּ מִּ

ים ו(:  אֱלֹהִּ סו,  )תהלים  יהּ  בַתְרֵׁ יב  וּכְתִּ יָם  ,  הָפַךְ 

הַיָּם  לְיַבָשָׁה רַע  קָּ שֶיִּ יל  שְבִּ בִּ אֹתוֹ,  שְנְאוּ  וַיִּ ה  מָּ לָּ  ,

פְנֵׁיהֶם, פַ  יםלִּ ים, פַ סִּ  .סִּ

Israele amava Josef più di tutti i suoi fratelli, 

perché era figlio della sua vecchiaia (Gen 37,3). 

Rabbi Jehudah e Rabbi Nechemiah. Rabbi 

Jehudah dice: “perché i contorni del suo viso 

assomigliavano ai suoi”, Rabbi Nechemiah dice: 

“perché tutte le halakot (precetti) che Shem ed 

Ever avevano trasmesso a Ja‘aqov [questi] le 

aveva trasmesse a lui”. 

(Gen 37,3) e gli aveva fatto una tunica 

variopinta. Resh Laqish a nome di Rabbi 

El‘azar ben ‘Azariah disse: “un uomo non deve 

distinguere fra i suoi figli, poiché attraverso la 

tunica variopinta che fece nostro padre Ja‘aqov 

a Josef (Gen 37,4) lo odiarono”. 

 

Passim: che arrivava fino al palmo della sua 

mano 

Altra interpretazione, passim: era così sottile e 

leggera che si poteva nascondere nel palmo della 

mano. 

Passim: poiché tirarono a sorte su di essa [per 

decidere] chi di loro doveva riportarla al loro 

padre, e toccò a Jehudah. 

Passim: in relazione alle sventure che lo 

raggiunsero: פ, pe: Potifar; ס, samek: i mercanti; 

 mem: i Madianiti ,ם ;jod: gli Ismaeliti ,י

Altra spiegazione: Passim: Rabbi Shimon ben 

Laqish a nome di Rabbi Ele‘azar ben ‘Azariah 

(Sal 66,5): Venite e vedete le imprese di Dio, ed 

è scritto di seguito (Sal 66,6): trasformò il mare 

in terra asciutta. Perché lo odiarono? Perché [a 

causa sua Dio] dividerà il mare davanti a loro a 

strisce/sentieri 

 

 

 Sifré Devarim paragrafo 148 – inizio 

בעדים. מכלל שנאמר להלן )דברים יט ,  ימצאכי  

עדיםטו(   פי שלשה  על  או  עדים  שנים  פי   על 

שנאמר   מקום  שכל  אב  בנין  זה  דבר   ימצא יקום 

 .בשני עדים ובשלשה עדים

Qualora si trovi un uomo (Dt 17,2), a proposito 

di testimoni, così come è indicato di seguito (Dt 

17,6): [il fatto dovrà essere stabilito] per bocca 

di due testimoni o per bocca di tre testimoni; la 

questione fonda il fatto che in ogni luogo ove si 

dica: si trovi [ciò è detto] di due testimoni o di 

tre testimoni 

 



5 

 

 

 Talmud Babilonese, Shabbath 153a 

פְנֵׁי   לִּ ד  אֶחָּ יוֹם  ר: שוּב  אוֹמֵׁ יעֶזֶר  אֱלִּ י  רַבִּ ם,  תָּ הָּ תְנַן 

י   וְכִּ יעֶזֶר:  י אֱלִּ יו אֶת רַבִּ ידָּ אֲלוּ תַלְמִּ תֶךָ. שָּ יתָּ ם מִּ דָּ אָּ

יָּשוּב  ן,  שֶכֵׁ וְכׇל  הֶן:  לָּ מַר  אָּ יָּמוּת?  יוֹם  יזֶהוּ  אֵׁ עַ  יוֹדֵׁ

ה.  תְשוּבָּ יו בִּ א כׇל יָּמָּ מְצָּ וְנִּ ר,  חָּ א יָּמוּת לְמָּ הַיוֹם, שֶמָּ

״  תוֹ:  בְחׇכְמָּ מַר  אָּ שְלֹמֹה  בְגָדֶיךָ  וְאַף  הְיוּ  יִּ עֵת  ל  בְכׇּ

ים וְשֶׁמֶן עַל ראֹשְׁךָ אַל יֶחְסָר  ״.לְבָנִּ

 

זַכַאי:   בֶן  נָּן  יוֹחָּ י  רַבִּ מַר  לאָּ שָּ אֶת   מָּ ן  ימֵׁ שֶזִּ לְמֶלֶךְ 

הֶן   שֶבָּ ין  יקְחִּ פִּ זְמַן.  הֶם  לָּ בַע  קָּ וְלאֹ  ה,  סְעוּדָּ לִּ יו  דָּ עֲבָּ

מְרוּ:  ית הַמֶלֶךְ, אָּ ן וְיָּשְבוּ עַל פֶתַח בֵׁ ישְטוּ אֶת עַצְמָּ קִּ

ית הַמֶלֶךְ?   ר לְבֵׁ סֵׁ  כְלוּם חָּ

יֵׁש  כְלוּם  מְרוּ:  אָּ ן,  מְלַאכְתָּ לִּ לְכוּ  הָּ הֶן  שֶבָּ ין  יפְשִּ טִּ

ה בְלאֹ טוֹרַח  ?סְעוּדָּ

כְנְסוּ   הֶן נִּ ין שֶבָּ יקְחִּ יו. פִּ דָּ ש הַמֶלֶךְ אֶת עֲבָּ יקֵׁ תְאוֹם בִּ פִּ

ן  נָּיו כְשֶהֵׁ כְנְסוּ לְפָּ ים נִּ יפְשִּ ין, וְהַטִּ טִּ ן מְקוּשָּ נָּיו כְשֶהֵׁ לְפָּ

עַס   וְכָּ ים  יקְחִּ פִּ קְרַאת  לִּ הַמֶלֶךְ  מַח  שָּ ין.  כִּ מְלוּכְלָּ

שֶ  לוּ  הַלָּ מַר:  אָּ ים.  יפְשִּ טִּ קְרַאת  ן לִּ עַצְמָּ אֶת  ישְטוּ  קִּ

ה   ישְטוּ    —לַסְעוּדָּ לוּ שֶלאֹ קִּ שְתוּ, הַלָּ יֵׁשְבוּ וְיאֹכְלוּ וְיִּ

ה   ן לַסְעוּדָּ רְאוּ. —עַצְמָּ  יַעַמְדוּ וְיִּ

 

Abbiamo imparato [che] Rabbi Eliezer dice: 

“Ritorna/convertiti un giorno prima della tua 

morte”. I suoi discepoli gli domandarono: “Ma 

un uomo può sapere in che giorno morirà?”. 

Rispose loro: “Per questo vale la pena ritornare/ 

convertirsi già da oggi, in quanto si potrebbe 

morire domani, quindi, si cerca/ci si dedica in 

tutti i propri giorni [della vita] alla conversione. 

Anche Salomone diceva nella sua sapienza: In 

ogni momento siano le tue vesti bianche e non 

manchi il profumo sul tuo capo (Qo 9,8)”. 

 

Disse Rabbi Jochanan ben Zaccaj: “È simile ad 

un re che invitò i suoi servitori ad un banchetto, 

ma non fissò per loro un tempo/un orario. I 

prudenti/saggi fra loro si adornarono e sedettero 

presso la porta della casa del re, e dissero: ‘Nella 

casa del re manca forse qualcosa?’. 

Gli stolti fra loro continuarono a lavorare, e 

dissero: ‘Esiste un banchetto senza fatica/ 

preparativi?’. 

Improvvisamente il re chiamò i suoi servitori: 

quelli prudenti/saggi entrarono di fronte a lui 

adornati/con l’abito festivo, gli stolti entrarono 

davanti a lui vestiti da lavoro/con abiti sporchi. 

Il re si rallegrò di fronte ai servitori prudenti/ 

saggi e si adirò/irritò di fronte a quelli stolti. 

Disse: ‘Tutti coloro che si sono adornati per il 

banchetto siedano, mangino e bevano, tutti 

coloro che non si sono adornati per il banchetto 

rimangano in piedi a guardare!’ ”. 

(cf. Mt 22,1-14; Lc 14,16-24) 

 

 

Per ulteriori approfondimenti: 

A. Luzzatto, Leggere il Midrash. Le interpretazioni ebraiche della Bibbia, Morcelliana, Brescia 1999 

G. Stemberger, Ermeneutica ebraica della Bibbia, Paideia, Brescia 2000 

D. Stern, Parables in Midrash. Narrative and exegesis in rabbinic literature, Harvard University 

Press, Cambridge, Massachusetts, London 1991 

M. Ventura Avanzinelli, Fare le orecchie alla Torà. Introduzione al Midrash, Giuntina, Firenze 2004 


