
1 
 

La “siepe” alla Torah nelle Fonti rabbiniche e nei Vangeli 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

 
[In corso di pubblicazione a cura del Bollettino dell’Amicizia Ebraico-Cristiana di Firenze, in un numero 

monografico sul tema “Scribi e Farisei” che raccoglie i contributi di studiosi ebrei e cristiani, al quale 

partecipano anche il rabbino Abraham Skorka e papa Francesco. Uscita prevista entro il 2022] 

 

 

 

Nel trattato ’Avoth della Mishnah, la Torah orale
1
 codificata attorno al secondo secolo dell’era 

cristiana e quindi molto vicina alla redazione dei Vangeli, si precisa: 

 
Mosè ricevette la Torah al Sinai e la trasmise a Giosuè, Giosuè la trasmise agli anziani e gli anziani 

ai profeti, e i profeti la trasmisero ai membri della Grande Assemblea. Questi ultimi solevano dire tre 

cose: “Siate cauti nel giudizio, educate molti discepoli e fate una siepe attorno alla Torah
2
. 

 

Con queste parole, da una parte si sottolinea l’importanza della trasmissione della rivelazione divina 

al Sinai, e dall’altra si riportano tre insegnamenti fondamentali: la cautela nel giudicare, la necessità 

di educare discepoli in quanto garanzia di continuità, e l’importanza del fare una “siepe” attorno alla 

Torah, quindi attorno agli insegnamenti stessi. 

Il termine ebraico sajieg utilizzato per designare la “siepe”, comprende i significati di: “recinto, 

protezione, abbellimento”, ed esprime l’esigenza di precisare l’osservanza dei precetti sia per 

renderne chiara l’applicazione che per radicalizzarla. Ad esempio, nel libro dell’Esodo si prescrive: 

“Non cuocerai un capretto nel latte di sua madre” (Es 34,26), divieto che sembrerebbe riferito solo 

alla carne di capra e al latte di capra; tuttavia la tradizione decide di estenderlo a qualsiasi tipo di 

carne e di latte di origine animale permessi, motivo per il quale non si possono consumare assieme 

nello stesso pasto. In questo modo si evitano possibili errori, magari anche in buonafede, e si 

sottolinea la differenza fra la carne macellata, simbolo di morte, e il latte simbolo invece di vita. 

Procedimento analogo è quello che stabilisce la durata del riposo sabbatico e del digiuno di Kippur 

prolungandoli rispetto a quanto prescritto dalla Torah (cf. Es 20,8 e Lv 23,27), e questo per avere la 

garanzia che siano rispettate le ore previste anche nel caso in cui non sia possibile controllare con 

precisione l’orario di inizio e fine. Tale procedimento è pertanto finalizzato a compiere i precetti, gli 

insegnamenti rivelati, nel miglior modo possibile e in rapporto a contesti e situazioni diverse: 

“compiere” non va inteso solo come sinonimo di eseguire, bensì come impegno a realizzare quanto 

richiesto dal Signore nel miglior modo possibile, senza tralasciare nessun aspetto e cercando di 

                                                           
1
 La Torah è l’insegnamento divino rivelato al Sinai in duplice forma: quella scritta (Pentateuco) e quella orale 

codificata dopo la caduta del Tempio del 70 ad opera dei Romani. 
2
 Mishnah, ’Avoth I,1. 



2 
 

sviscerare tutte le possibilità insite nel precetto stesso. In altri termini: un’osservanza consapevole e 

senza compromessi. 

Anche l’insegnamento di Gesù confluito nel capitolo quinto del Vangelo di Matteo è sulla linea del 

compimento secondo la prospettiva rabbinica: 

 
Non pensate che io sia venuto ad abolire (dissolvere) la Torah (Legge) o i Profeti; non sono venuto 

per abolire (dissolvere) ma per dare compimento. In verità vi dico: finché non siano passati il cielo e 

la terra, non passerà neppure uno iota o un segno della Torah (Legge) senza che tutto sia compiuto. 

Chi dunque trasgredirà uno solo di questi precetti, anche minimi, e insegnerà agli uomini a fare 

altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li insegnerà agli 

uomini, sarà considerato grande nel regno dei cieli (Mt 5,17-19). 

 

In questo modo Gesù di Nazareth si colloca nell’orizzonte tipico dei maestri farisei che, nel periodo 

successivo all’esilio babilonese, progressivamente si sostituiscono ai sadducei cercando di istruire il 

popolo avvicinandolo allo studio della Torah alla luce della tradizione. In questo passo di Matteo 

riecheggiano infatti sia l’importanza della trasmissione che dell’insegnamento volto a “compiere” i 

precetti rivelati. 

E sempre in Matteo ritroviamo anche la modalità rabbinica utilizzata dai maestri per fare “una 

siepe” alla Torah, che Gesù ripropone utilizzando le espressioni farisaiche tradizionali volte alla 

radicalizzazione dei precetti, come la formula: “è stato detto… ma io vi dico…”. “È stato detto…” è 

un passivo teologico che rimanda al Sinai: il soggetto sottinteso rimanda alla rivelazione; mentre 

l’espressione “ma io vi dico…” costituisce un’estensione, una radicalizzazione di quanto rivelato, 

quindi un’aggiunta volta ad eseguire meglio e con maggior consapevolezza quanto richiesto. Il 

“ma” non è contrappositivo bensì estensivo: designa il contenuto dell’insegnamento del maestro 

che, a partire dalla rivelazione e nell’orizzonte della tradizione, fa una “siepe” alla Torah affinché 

possa essere realizzata e compiuta nella vita in maniera sempre più autentica e radicale. 

Tale espressione ricorre più volte anche nel Vangelo di Matteo (cf. Mt 5,21-47) successivamente 

alla dichiarazione di Gesù di non essere venuto ad “abolire” ma a “compiere” la Torah (cf. Mt 5,17-

19), ed è finalizzata alla perfezione di vita: “Siate voi dunque perfetti (santi) come è perfetto (santo) 

il Padre vostro celeste” (Mt 5,48), dimensione che rimanda all’esortazione alla santità contenuta nel 

Levitico: “Sarete santi perché Io,il Signore Dio vostro, sono Santo” (Lv 19,2). 

Vediamo pertanto alcuni esempi che mostrano in parallelo la “siepe alla Torah” proposta in alcune 

fonti rabbiniche e nel Vangelo di Matteo, tenendo presente che le fonti della tradizione ebraica 

fissatesi successivamente ai Vangeli hanno tutte una tradizione orale coeva sia alla redazione degli 

Scritti cristiani che al periodo del Gesù storico. 



3 
 

Un primo esempio riguarda il divieto di adulterio contenuto nelle Dieci parole al Sinai ripreso dal 

Talmud Palestinese: 

 
Voi avete udito che agli antichi fu detto: Non commettere adulterio (Es 20,14). Ma io vi dico che 

colui il quale guarda con desiderio l’estremità del calcagno di una donna, colui è come se avesse 

peccato di adulterio con quella donna
3
. 

 

Come si può notare la “siepe” rabbinica estende il peccato di adulterio anche al desiderio suscitato 

dallo sguardo concupiscente del calcagno di una donna, ed è sulla stessa linea di quanto troviamo 

espresso in modo più generico nel Vangelo di Matteo: 

 
Avete inteso che fu detto: non commettere adulterio; ma io vi dico: chiunque guarda una donna per 

desiderarla, ha commesso adulterio con lei nel suo cuore (Mt 5,27) 

 

Un secondo esempio è relativo al sacrificio di espiazione per un peccato e alle condizioni per 

ricevere il perdono divino. La tradizione rabbinica insegna: 

 
Voi sapete che nella Torah è detto: Se qualcuno pecca… rechi un sacrificio di riparazione al 

Signore… e sarà perdonato (Lv 5,17.25-26). Io però vi dico: Dio dice: il peccatore faccia il bene e 

sarà perdonato
4
. 

 

Appare quindi con evidenza che il solo sacrificio non basta per perdonare il peccato ma serve anche 

un’azione di bene, e ciò è in linea con la dinamica di riconciliazione interpersonale precisata nella 

Mishnah in riferimento al sacrificio espiatorio che si offriva per i peccati del popolo nel giorno di 

Kippur all’epoca del Tempio: 

 

Il giorno di Kippur procura il perdono solo per le trasgressioni commesse tra uomo e Dio; 

per le trasgressioni commesse tra uomo e uomo il giorno di Kippur procura il perdono solo 

se uno si è prima rappacificato con il suo fratello
5
. 

 

Quindi i peccati verso il prossimo possono essere perdonati subordinatamente alla riconciliazione, 

in quanto il sacrificio da solo non basta. Anche Gesù si esprime riguardo la possibilità di perdono 

dei peccati secondo questa linea, tipicamente farisaica, che nel periodo della sua predicazione è 

ancora in forma orale, ma che confluirà in tempi brevi nella Mishnah. Non a caso quindi il Vangelo 

di Matteo riporta questo suo insegnamento: 

                                                           
3
 Talmud Palestinese, Kallah V. 

4
 Pesikta de Rav Kahana 158b. 

5
 Mishnah, Jomah VIII,9. 



4 
 

Ma io vi dico… Se dunque presenti la tua offerta all’altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha qualche 

cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all’altare e va prima a riconciliarti con il tuo fratello e 

poi torna ad offrire il tuo dono (Mt 5,22-24). 

 

Vale la pena ricordare anche quest’ultimo esempio relativo al precetto dell’amore compreso come 

sintesi di tutti i precetti. Una fonte rabbinica redazionalmente vicina alla Mishnah insegna: 

 
I vostri maestri vi hanno enumerato tutti i precetti della Torah. Io però vi dico: l’opera dell’amore 

equivale a tutti i precetti della Torah
6
. 

 

Il Talmud ribadisce: 

 
Quello che non vuoi sia fatto a te non farlo agli altri. Questa è tutta la Torah. Il resto è commento

7
. 

 

Insegnamenti che trovano un parallelo nel seguente passo evangelico: 

 
Tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro: questa infatti è la Torah 

(Legge) ed i Profeti (Mt 7,12). 

 

Gli esempi potrebbero continuare, ma già da questi è evidente quanto la predicazione di Gesù 

riproponga, con formule uguali o simili, gli insegnamenti rabbinico-farisaici volti a radicalizzare i 

precetti rivelati secondo il procedimento della “siepe” alla Torah. 

                                                           
6
 Tosefta, Pe’ah IV,19. 

7
 Talmud Babilonese, Shabbath 31a. 


