La “siepe” alla Torah nelle Fonti rabbiniche e nei Vangeli

Elena Lea Bartolini De Angeli

[In corso di pubblicazione a cura del Bollettino dell’Amicizia Ebraico-Cristiana di Firenze, in un numero
monografico sul tema “Scribi e Farisei” che raccoglie i contributi di studiosi ebrei e cristiani, al quale
partecipano anche il rabbino Abraham Skorka e papa Francesco. Uscita prevista entro il 2022]

Nel trattato ‘Avoth della Mishnah, la Torah orale! codificata attorno al secondo secolo dell’era

cristiana e quindi molto vicina alla redazione dei Vangeli, si precisa:

Mose ricevette la Torah al Sinai e la trasmise a Giosug, Giosue la trasmise agli anziani e gli anziani
ai profeti, e i profeti la trasmisero ai membri della Grande Assemblea. Questi ultimi solevano dire tre

cose: “Siate cauti nel giudizio, educate molti discepoli e fate una siepe attorno alla Torah?

Con queste parole, da una parte si sottolinea I’importanza della trasmissione della rivelazione divina
al Sinai, e dall’altra si riportano tre insegnamenti fondamentali: la cautela nel giudicare, la necessita
di educare discepoli in quanto garanzia di continuita, e I’importanza del fare una “siepe” attorno alla
Torah, quindi attorno agli insegnamenti stessi.

Il termine ebraico sajieg utilizzato per designare la “siepe”, comprende i significati di: “recinto,
protezione, abbellimento”, ed esprime 1’esigenza di precisare 1’osservanza dei precetti sia per
renderne chiara 1’applicazione che per radicalizzarla. Ad esempio, nel libro dell’Esodo si prescrive:
“Non cuocerai un capretto nel latte di sua madre” (Es 34,26), divieto che sembrerebbe riferito solo
alla carne di capra e al latte di capra; tuttavia la tradizione decide di estenderlo a qualsiasi tipo di
carne e di latte di origine animale permessi, motivo per il quale non si possono consumare assieme
nello stesso pasto. In questo modo si evitano possibili errori, magari anche in buonafede, e si
sottolinea la differenza fra la carne macellata, simbolo di morte, e il latte simbolo invece di vita.
Procedimento analogo é quello che stabilisce la durata del riposo sabbatico e del digiuno di Kippur
prolungandoli rispetto a quanto prescritto dalla Torah (cf. Es 20,8 e Lv 23,27), e questo per avere la
garanzia che siano rispettate le ore previste anche nel caso in cui non sia possibile controllare con
precisione I’orario di inizio e fine. Tale procedimento é pertanto finalizzato a compiere i precetti, gli
insegnamenti rivelati, nel miglior modo possibile e in rapporto a contesti e situazioni diverse:
“compiere” non va inteso solo come sinonimo di eseguire, bensi come impegno a realizzare quanto

richiesto dal Signore nel miglior modo possibile, senza tralasciare nessun aspetto e cercando di

! La Torah ¢ I’insegnamento divino rivelato al Sinai in duplice forma: quella scritta (Pentateuco) e quella orale
codificata dopo la caduta del Tempio del 70 ad opera dei Romani.
? Mishnah, *Avoth 1,1.

1



sviscerare tutte le possibilita insite nel precetto stesso. In altri termini: un’osservanza consapevole ¢
Senza compromessi.
Anche I’insegnamento di Gesu confluito nel capitolo quinto del VVangelo di Matteo e sulla linea del

compimento secondo la prospettiva rabbinica:

Non pensate che io sia venuto ad abolire (dissolvere) la Torah (Legge) o i Profeti; non sono venuto
per abolire (dissolvere) ma per dare compimento. In verita vi dico: finché non siano passati il cielo e
la terra, non passera neppure uno iota o un segno della Torah (Legge) senza che tutto sia compiuto.
Chi dunque trasgredira uno solo di questi precetti, anche minimi, e insegnera agli uomini a fare
altrettanto, sara considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osservera e li insegnera agli

uomini, sara considerato grande nel regno dei cieli (Mt 5,17-19).

In questo modo Gesu di Nazareth si colloca nell’orizzonte tipico dei maestri farisei che, nel periodo
successivo all’esilio babilonese, progressivamente si sostituiscono ai sadducei cercando di istruire il
popolo avvicinandolo allo studio della Torah alla luce della tradizione. In questo passo di Matteo
riecheggiano infatti sia I’importanza della trasmissione che dell’insegnamento volto a “compiere” i
precetti rivelati.

E sempre in Matteo ritroviamo anche la modalita rabbinica utilizzata dai maestri per fare “una
siepe” alla Torah, che Gesu ripropone utilizzando le espressioni farisaiche tradizionali volte alla
radicalizzazione dei precetti, come la formula: “¢ stato detto... ma io vi dico...”. “E stato detto...” &
un passivo teologico che rimanda al Sinai: il soggetto sottinteso rimanda alla rivelazione; mentre
I’espressione “ma io vi dico...” costituisce un’estensione, una radicalizzazione di quanto rivelato,
quindi un’aggiunta volta ad eseguire meglio e con maggior consapevolezza quanto richiesto. Il
“ma” non ¢ contrappositivo bensi estensivo: designa il contenuto dell’insegnamento del maestro
che, a partire dalla rivelazione e nell’orizzonte della tradizione, fa una “siepe” alla Torah affinché
possa essere realizzata e compiuta nella vita in maniera sempre piu autentica e radicale.

Tale espressione ricorre piu volte anche nel Vangelo di Matteo (cf. Mt 5,21-47) successivamente
alla dichiarazione di Gesu di non essere venuto ad “abolire” ma a “compiere” la Torah (cf. Mt 5,17-
19), ed é finalizzata alla perfezione di vita: “Siate voi dunque perfetti (santi) come € perfetto (santo)
il Padre vostro celeste” (Mt 5,48), dimensione che rimanda all’esortazione alla santita contenuta nel
Levitico: “Sarete santi perché lo,il Signore Dio vostro, sono Santo” (Lv 19,2).

Vediamo pertanto alcuni esempi che mostrano in parallelo la “siepe alla Torah” proposta in alcune
fonti rabbiniche e nel Vangelo di Matteo, tenendo presente che le fonti della tradizione ebraica
fissatesi successivamente ai Vangeli hanno tutte una tradizione orale coeva sia alla redazione degli

Scritti cristiani che al periodo del Gesu storico.



Un primo esempio riguarda il divieto di adulterio contenuto nelle Dieci parole al Sinai ripreso dal

Talmud Palestinese:

Voi avete udito che agli antichi fu detto: Non commettere adulterio (Es 20,14). Ma io vi dico che
colui il quale guarda con desiderio 1’estremita del calcagno di una donna, colui € come se avesse

peccato di adulterio con quella donna’.

Come si puo notare la “siepe” rabbinica estende il peccato di adulterio anche al desiderio suscitato
dallo sguardo concupiscente del calcagno di una donna, ed e sulla stessa linea di quanto troviamo

espresso in modo piu generico nel Vangelo di Matteo:

Avete inteso che fu detto: non commettere adulterio; ma io vi dico: chiunque guarda una donna per

desiderarla, ha commesso adulterio con lei nel suo cuore (Mt 5,27)

Un secondo esempio € relativo al sacrificio di espiazione per un peccato e alle condizioni per

ricevere il perdono divino. La tradizione rabbinica insegna:

Voi sapete che nella Torah € detto: Se qualcuno pecca... rechi un sacrificio di riparazione al
Signore... e sara perdonato (Lv 5,17.25-26). lo perod vi dico: Dio dice: il peccatore faccia il bene e

sara perdonato®.

Appare quindi con evidenza che il solo sacrificio non basta per perdonare il peccato ma serve anche
un’azione di bene, e ci0 ¢ in linea con la dinamica di riconciliazione interpersonale precisata nella
Mishnah in riferimento al sacrificio espiatorio che si offriva per i peccati del popolo nel giorno di

Kippur all’epoca del Tempio:

Il giorno di Kippur procura il perdono solo per le trasgressioni commesse tra uomo e Dio;
per le trasgressioni commesse tra uomo e uomo il giorno di Kippur procura il perdono solo

se uno si & prima rappacificato con il suo fratello®.

Quindi i peccati verso il prossimo possono essere perdonati subordinatamente alla riconciliazione,
in quanto il sacrificio da solo non basta. Anche Gesu si esprime riguardo la possibilita di perdono
dei peccati secondo questa linea, tipicamente farisaica, che nel periodo della sua predicazione e
ancora in forma orale, ma che confluira in tempi brevi nella Mishnah. Non a caso quindi il Vangelo

di Matteo riporta questo suo insegnamento:

% Talmud Palestinese, Kallah V.
* Pesikta de Rav Kahana 158b.
® Mishnah, Jomah VI1I1,9.



Ma io vi dico... Se dunque presenti la tua offerta all’altare e 1i ti ricordi che tuo fratello ha qualche
cosa contro di te, lascia li il tuo dono davanti all’altare e va prima a riconciliarti con il tuo fratello e

poi torna ad offrire il tuo dono (Mt 5,22-24).

Vale la pena ricordare anche quest’ultimo esempio relativo al precetto dell’amore compreso come

sintesi di tutti i precetti. Una fonte rabbinica redazionalmente vicina alla Mishnah insegna:

I vostri maestri vi hanno enumerato tutti i precetti della Torah. Io pero vi dico: ’opera dell’amore

equivale a tutti i precetti della Torah®.

Il Talmud ribadisce:
Quello che non vuoi sia fatto a te non farlo agli altri. Questa & tutta la Torah. Il resto & commento’.

Insegnamenti che trovano un parallelo nel seguente passo evangelico:

Tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro: questa infatti & la Torah
(Legge) ed i Profeti (Mt 7,12).

Gli esempi potrebbero continuare, ma gia da questi e evidente quanto la predicazione di Gesu
riproponga, con formule uguali o simili, gli insegnamenti rabbinico-farisaici volti a radicalizzare i

precetti rivelati secondo il procedimento della “siepe” alla Torah.

® Tosefta, Pe’ah IV,19.
" Talmud Babilonese, Shabbath 31a.



