Forme e dinamiche di meditazione nel’Hinduismo e nel
Buddhismo a confronto con il Sufismo e ’Ebraismo

Seminario interreligioso 2025

Islam, sufismo: aspetti della meditazione nel dhikr

ISSR, 19 febbraio 2025
Dott. ‘Abd al-Sabur Turrini



Sufismo

Il sufismo (al-tasawwuf) nasce con lislam
stesso, si basa sul Corano e sulla Sunna
profetica, e costituisce la dimensione interiore
dell’islam. E’ una pratica contemplativa,
meditativa, che caratterizza aspetto esoterico
dell’islam.

La sua finalita e la realizzazione spirituale, la
conoscenza, gia implicita nel cuore dell’essere
umano, plasmato secondo la forma divina.

Tasawwuf

Definito anche come «nocciolo» o come linfa vitale
dell’islam, il tasawwuf, letteralmente ¢ il processo
per diventare sufi. Safi € un termine che indica la
«fazione prediletta di Allah».

La predilezione deriva dal fatto che il credente
realizza i legami profondi ed essenziali tra la realta
esteriore dell’esistenza e i suoi principi celesti,
realizzando U'unita e Uarmonia tra la sfera del visibile
e quella dell’invisibile ‘alam al-ghaib).

«Sufi» € colui che e al arif bi’ Llah colui che conosce
tramite Dio.



Contemplazione, muraqaba, la radice r-
qg-b, contemplare, vigilare, attendere,
attenzione concentrata su uno Sscopo,
simile allimmobile attesa del gatto verso
la. sua preda. Dunque, intensa,
concentrata e vigile attenzione interiore
che attende la discesa dellinfluenza
spirituale (fayd) e della pace interiore
(sakina).

Aspirazione dell’essere verso 'Universale
capace di produrre delle vibrazioni
ritmiche che hanno una ripercussione
sugli stati molteplici dell’essere, aprono
verso la realta metafisica.



Contemplazione, mushahada, shahadah, «Invero 'Essenza pura ed infinita non puo
implica una certa polarita tra soggetto e mai divenire oggetto di contemplazione né
oggetto. di riflessione (tafakkur). Anche il Profeta
dice: ‘Non meditate sullEssenza divina;

La contemplazione, mushahada, e uno . o R
meditate sulle Qualita e sulla grazia di Dio»

specchio che, nella condizione umana
restaurata della gnostico perfetto, riflette la ‘Abd al-Karim al-Jili, in T. Burckhardt, L'uomo universale,

manifestazione dell’essere. (Al-Hakim al-Tirmidf, Edizioni Mediterranee, 1981, Roma, Pag.16.
Le profondita del cuore).

La contemplazione, mushahada e la visione,
ru’yah, sono realizzate solo da chi possiede
la vista intellettuale, basar.

«Mostreremo loro i Segni nostri sugli orizzonti
del mondo e in loro stessi» Corano, XLI, 53

Attributo divino: (al-Basir), Colui che vede



E uno dei Suoi Segni (Wa min ayatihi) € che egli v’ha creato di polvere, ed ecco diventaste uomini sparsi
sopra la terra! - E uno dei Suoi Segni € che egli v’ha creato da voi stessi delle spose, acciocché riposiate con
loro, e ha posto fra di voi compassione e amore. E certo in questo v’ha un Segno per gente che sa riflettere!
(inna fi thalika laayatin ligawmin yatafakkariina) - E uno dei Suoi Segni € la creazione dei cieli e della terra e
la varieta delle lingue vostre e dei vostri colori. Certo in questo v’ha un segno per i saggi! (inna fi thalika
laayatin ligawmin lil’alimina) - E uno dei Suoi Segni ¢ il dormire la notte, e il giorno cercar la Sua grazia. E
certo in questo v’ha un Segno per gente capace di ascoltare. (inna fi thalika laayatin ligawmin yasma’ina) -
E uno dei Suoi Segni e che vi fa vedere il lampo, a timore vostro e speranza, e fa scendere acqua dal cielo e
ne vivifica la terra gia morta. E certo in questo v’ha un Segno per gente che sa comprendere. (inna fi thalika
laayatin ligawmin ya’qiliina) — E uno dei Suoi Segni e che s’ergono i cieli e la terra saldi al Suo comando, e
poi, quand’Egli vi chiamera con un grido fuori della terra, dalla terra uscirete. — A Lui appartiene chiunque e
nei cieli e sulla terra: tutti son devotamente a Lui sottomessi. — E Lui € Chi crea da principio e poi il Creato
rinnova, e per Lui € questo leggerissima cosa; Sua e sola la somiglianza piu eccelsa nei cieli e sulla terra. Egli
e il Possente Sapiente! (wa Huwa al-’Aziz al-Hakimu)

Corano, XXX, 20-27



Osservazioni di fronte alla Creazione:
* Coloro che sanno riflettere (amore tra uomo e donna)
* Coloro che sanno, che conoscono (creazione dei cieli e della terra)
* Coloro che sanno ascoltare (’alternanza del giorno e della notte)
* Coloro che comprendono (lampo, acqua dal cielo, rivivificazione)
Sono gli aspetti che riguardano coloro che sanno riconoscere i segni di Dio
La finalita della creazione dell’'uomo € la conoscenza di Dio

Hadith qudsr (Tradizione in cui e Dio stesso che parla):

* «Ero un tesoro nascosto, ho voluto essere conosciuto ed ho creato il mondo»



Ma'’rifah, la conoscenza, la gnosi
‘Ilm, la Scienza divina

‘Ilm-i ladunni, sapere esoterico (Khidr)

Ternario
Ma’rifah la conoscenza
Mahabbah 'amore
Makhafah il timore

| tre elementi, qualita, o motivi che
conducono a Dio.



Il petto: «Sappi che qualsiasi (‘llm) si ottiene solamente attraverso lo studio, la memorizzazione, lo sforzo
(ijtihad), Uimpegno, tramite lascolto e la narrazione che si tratti del Corano o degli hadith. Il deposito
privilegiato di questa scienza ¢ il petto. Questa scienza puo essere dimenticata. Cio che perviene al petto non
si fissa stabilmente. La scienza che si trova solo nel petto, senza penetrare nel cuore, accresce l'orgoglio e
'arroganza dell’anima. «ln verita questa scienza possiede un’insolenza (tugyan) uguale all’insolenza della
ricchezza» Hadith.

Il cuore: «Il cuore (galb) € cosi chiamato per la rapidita del suo capovolgersi (tagallub). Il profeta Muhammad
ha detto: «Il cuore € come una piuma in una piana deserta appesa al tronco di un albero che il vento scuote
avanti e indietro» La fede (iman) puo consolidare la stabilita del cuore ed ancorarlo alla Verita (Haqq). In
questo caso la conoscenza (ma’rifa) del cuore (galb) e del cuore interiore (fu’ad) puo essere indicata come il
luogo della vista (basar), perché entrambi permettono la vista interiore».

Da cui: « Coloro che sono capaci di vedere con la luce della contemplazione (ahl al-mushada)

Cfr. ALHakim al-Tirmidi, Le profondita del cuore, Jouvence, Milano, 2015, pag. 106



Il cuore interiore, (fu’ad): «Il termine cuore interiore, fu’ad, deriva dal termine ‘beneficio’ (fa’ida), poiché esso
vede i benefici del’amore di Dio, Potente ed eccelso. Il cuore interiore ottiene beneficio dalla visione, (ru’ya)
mentre il cuore (galb) € appagato dalla conoscenza»

Cfr. Al Hakim al-Tirmidi, Le profondita del cuore, Jouvence, Milano, 2015, pag. 111

L’intelletto, (al-lubb), € la stazione piu elevata e piu incontaminata del cuore. Lintelletto € il luogo in cui
scaturisce la luce dell’'unificazione (ndr al-tawhid) e la luce della contemplazione della Singolarita divina (nar
mushahadat al tafrid).

Il termine (lubb) nel suo plurale albab appare sedici volte nel Corano, significa letteralmente «seme»,
«nocciolo», indica ’essenza intima di una cosa, opposto a (gishr), scorza, ossia la parte esteriore.

«Questo seme (al-lubb) ovvero Uintelletto (alladi huwa al-’aql) € stato piantato nella terra dell’Unificazione e il
suo terreno € quello della Singolarita. Esso € poi stato irrigato con 'acqua della gentilezza divina (lutf)...»

Cfr. ALHakim al-Tirmidi, op.cit. pag. 116.



Corano, V, 100: «Temete Iddio, o gente di sano intelletto (‘ulu al-albab)»
Corano, Il, 197: «Temete Me, voi che avete intelletto sano (‘ulu al-albab)»
Corano, VI, 90: «Segui coloro che Iddio ha ben diretto, segui dunque la loro guida»

Corano, XIV, 52: «Affinché sappiano che Egli e un Dio solo, e affinché se lo ricordino quelli
dotati di sano intelletto (‘ulu al-albab)»



La parola lubb, intelletto, si compone delle lettere arabe lam e ba’. La lam richiama la
parola lutf (cortesia); la ba’ € raddoppiata, come nelle radici germinate, e si hanno la ba’ di
al-birr (bonta), e la ba’ di al-baga’ (permanenza), sovrapposta sulla prima ba’ come una
benedizione (ka’ I-barakat ‘alayhi).

«Sappi che l'intelletto riguarda solo le Genti della fede (ah/ al-iman)»
Quelli di sano intelletto: «ult albab»
«e temete Me, voi che avete sano intelletto» Corano, Il, 197

«...wa attaquni ya uli albabi»

I S50 9945



Petto

(Sadr)

1. Luce dell’islam

(Nar al-islam)

2. Musulmano

(Muslim)

3. Conoscenza esteriore
(sharr’a; ilm, ‘alim al-lisan)
4. Anima che esorta al male

(Al nafs al-ammara)

Cuore

(Qalb)

Luce della fede

(Ndr al-iman)

Credente

(Mu’min)

Scienza interiore

(Al-’ilm al-nafi) scienza utile
Anima ispirata

(Al nafs al-mulhama)

Cuore Interiore
(Fu’ad)

Luce della gnosi
(Nur al-ma’rifa)
Gnostico

(‘Arif)

Visione

(Ru’ya)

Anima che biasima

(Al nafs al-lawwama)

Intelletto

(Lubb)

Luce dell’unificazione
(Ndr al-tawhid)
Monoteista vero
(Muwahhid)

Dono della grazia divina
(Al-’aql)

Anima rasserenata

(Al nafs al-mutma’inna)



‘Agl al-fitra intelligenza della natura primordiale (bambino)
‘Agl al-huggia intelligenza dell’argomentare, del recepire il discorso divino (puberta)

‘Aql al-tagriba intelligenza dell’esperienza. «Nessuno e piu saggio di chi ha esperienza e
nessuno e piu comprensivo di chi ha fatto un passo falso» Hadith

‘Agl mawrit intelligenza ereditata (trasmissione di benedizioni legate all’invocazione di
Dio e di luci della conoscenza)

‘Agl al-mawziin intelligenza ponderata che ha ricevuto I'impronta della luce della guida
dell’Altissimo. Si tratta dell’intelletto al-lubb. E’ una forma di conoscenza che va ben oltre il
piano umano. E'riferita a coloro che hanno la conoscenza di Dio, i dotati di intelletto sano

(‘ulu al-albab).



L'intelligenza (Al-’aql) viene definita anche con:
* Ragione

e Giudizio

* Comprensione

* Sagacia

(Al-’aql) |a ragione, trattiene (ya’qilu) I'anima dal seguire le passioni. Ragione € un termine
generico che potrebbe essere diversamente indicato ma in arabo puo essere declinato
come verbo: ha ragionato (a’qala), ragiona (a’qilu), ragionamento (‘aql), essere
ragionevole (‘aqil), cio che e conforme alla ragione (ma’qil ‘anbu).



Zahir »(esteriore) e batin &b (interiore)

L’'aspetto esteriore della forma si realizza con la
conoscenza interiore della verita.

Il testo coranico impiega un vocabolario composto da:
* Termini con significato letterale

* Metafore

* Analogie

 Simboli

 Espressioni anagogiche

| versetti coranici, ayat, <4l, esprimono verita profonde
per accedere al Mistero dell’Assoluto, senza mai
rinnegare il senso esteriore contenuto negli stessi
versetti coranici.

Piu livelli di significato

Il sufismo & molto attento alla molteplicita di livello di significati
del testo coranico.

* Tafsir s spiegazione o esegesi apparente o esteriore o
letterale

« Ta’'wil JsG processo ermeneutico che va oltre le
interpretazioni apparenti e letterali per scoprire le
dimensioni piu profonde, allegoriche e metafisiche dei
versetti coranici

* «Tafsir M e lo svelamento dei significati esteriori, mentre
ta'wil J9U & lo svelamento dei significati interiori, perché il
Corano possiede sia un aspetto esteriore che uno interiore»

« |Jjtihad s\l Lo sforzo di interpretazione deve cercare di
cogliere la profondita del testo sacro rispettando il significato
letterale o esteriore e ricercando, se opportuno, il
significato interiore o nascosto.



ILCorano non € un testo ma uno Shari’a
strumento rituale. Ha molteplici significati

tra cui: Significato esteriore: forma della legge
. senso letterale (surat-i sharr’a);

. senso simbolico

. senso morale Significato interiore: realta della legge

. senso anagogico (haqiqat-i shari’a)



Corano, XXIV, 35, sura della luce

Allahu nuru-s-samawati waal-ardi/ mathalu nurihi kamishkatin/ fiha misbahun/ almisbahu fi
zujajatin/ alzzujajatu ka-annaha kawkabun durriyyun/ yugadu min shajaratin mubarakatin-
zaytunatin la shargiyyatin wa la gharbiyyatin/ yakadu zaytuha yudi-u walaulam tamsas-hu
narun/ nurun ‘Aala nurin/ yahdi Allahu linurihi man yasha-u/ wa yadribu Allahu-lI-amthala lil-n-
nasi/ waAllahu bikulli shay-in ‘Alimun

«Allah e la luce dei cieli e della terra. La Sua luce € come quella di una nicchia in cui si trova una
lampada, la lampada € in un cristallo, il cristallo € come un astro brillante; il suo combustibile
viene da un albero benedetto, un olivo né orientale né occidentale, il cui olio sembra illuminare
senza neppure essere toccato dal fuoco. Luce su luce. Allah guida verso la Sua luce chi vuole Lui e
propone agli uomini metafore. Allah € onnisciente».



Albero polare asse del mondo diretti verso i poli. Con le sue ramificazioni rappresenta il dispiegarsi della manifestazione. E’ un ulivo né
orientale né occidentale che illumina con la sua luce e brucia come il roveto ardente, riscalda ed estingue, effetti della luce divina per chi
si avvicina al Suo segreto. Albero polare, dunque illumina e brucia, a differenza del melo di Adamo ed Eva, I'albero della vita, che invece
nutre.

Secondo Abu Hamid Muhammad Ibn Muhammad At—tusi al-Ghazali (1058-1111), nel suo libro Le luci della sapienza, Mishkatu-I-anwar,
riferendosi a questo versetto coranico individua cinque aspetti:

la nicchia / |la percezione sensibile

il cristallo / la facolta immaginativa

la lampada / la facolta intellettiva

I'olio / la facolta razionale

vk wn e

I'albero / la facolta profetica
Oppure altri aspetti simbolici:
Nicchia - corpo
Cristallo Stella lucente— cuore
Lampada — spirito

B w N e

Albero — anima



Hadith Jibril

L'islam: «e attestare che non c’e divinita all’infuori di Dio e che Muhammad e il
Messaggero di Dio, compiere le preghiere rituali, versare la zakat, digiunare il
mese di Ramadan, e compiere il pellegrinaggio alla sacra Casa, se si ha la
possibilita».

Al-Qadi ‘Ayyad a sua volta disse: «Questo hadith contiene tutte le /‘unzioni
dell’adorazione esteriore e interiore, le azioni del cuore come quelle delle
membra... Tutte le scienze della fede emanano da questo hadith.»



IslAm - Iman - lhsan

Hadith Jibril

Imédn (la fede): «é credere in Dio, nei Suoi angeli, nei Suoi libri, nei Suoi
Messaggeri, e nel Giorno Ultimo, e credere nel destino, nel bene e nel male».




Hadith Jibril

Thsan (I'eccellenza): «é adorare Dio come se Lo si vedessi. E se non Lo si vede,
Egli certamente ci vede.»

Al-Qadi ‘Ayyad a sua volta disse: «Questo hadith contiene tutte le lfunzioni
dell’adorazione esteriore e interiore, le azioni del cuore come quelle delle
membra... Tutte le scienze della fede emanano da questo hadith.»

L'Imam An-Nawawy ha inserito questo hadith secondo nella sua raccolta dei
uaranta ahadith e ha detto che questo hadith contiene le fondamenta
ell’lslam. L'imam al-Qurtobi disse: “Questo hadith merita di essere considerato

I(? madre della Sunna.” Proprio come la sura Aprente e la madre del generoso
orano.



Disse |Ibn ‘Ata’ Allah al-Iskandari: Recatomi a un suo consesso, (Abu al-Abbas (Al-
Mursi), lo trovai a parlare dei “respiri” (anfas) ordinati dal Legislatore divino: «ll primo
— disse - e Sottomissione esteriore (Islam), il secondo € Fede (Iman), il terzo e
Perfezione (lhsan).

O, se vogliamo, possiamo dire che il primo & Servitu adorativa (‘/bada), il secondo &
Condizione servitoriale (‘Ubudiyya), il terzo & Servitu essenziale (‘Ubada);

Oppure, se vogliamo, possiamo dire che il primo € Legge sacra (Shari’a) il secondo e
Realta (Haqgiqga), il terzo € Realizzazione (Tahaqqugq).



1. La stazione del pentimento e della penitenza (magam -i tauba o inabat)

2. Lastazione delritiro e della disciplina interiore (magam-i ‘uzlat o riyadat)

3. Lastazione della devozione e del timore per Allah (magam-iwara’ o tagwa)

4. La stazione della sottomissione e della diligenza del dhikr (magam-i ta’at o mulazamat-i dhikr)
5. Lastazione dell’ascesi e delle rinuncia (magam-i zuhd o gana’at)

6. La stazione dell’attenzione spirituale e della speranza (magam-i tawajjuh o raja)

7. Lastazione della pazienza e del rifugio (magame-i sabr o taslim)

8. La stazione della fiducia e dell’affidamento (magam-i tawwakul o i’timad)

9. Lastazione della lode e della gratitudine (magam-i hamd o shukr)

10. La stazione della soddisfazione e del compiacimento di Allah (magame-i rida o khashnudi)



raccoglimento interiore (jam’iyat)
presenza contemplativa (hudur)
forze di attrazione (jadhbat)

infusioni spirituali (waridat)



Dikhr

Nell’esoterismo islamico il dikhr € un impegno rituale. Non nel senso di tenere a mente Uesistenza di Dio ma di
invocarne insistentemente il Nome, in modo simile al japa, la ripetizione del mantra nel metodo dello Yoga.

Il dhikr deve portare al’huduar, la presenza interiore.

La meditazione nell’islam € una preghiera interiore che nel sufismo si attua con il dhikr, il ricordo di Dio.



Corano, 29,45 «ll ricordo di Dio € la cosa piu grande»;

Corano, 17,110 «Invocatelo con il Nome di Dio, oppure invocatelo con il nome di Clemente, comunque Lo
invochiate Gli appartengono i nomi piu belli»;

Corano, 73, 8 «Ricorda il Nome del tuo Signore, vota te stesso interamente a Lui»;
Corano 2, 152 «Ricordatevi di Me e lo mi ricordero di voi»;
Corano, 13, 28 «Non & nelricordo di Dio che si acquietano i cuori?»;

Corano, 24, 36-37 «Nelle case che Dio ha permesso di costruire e nelle quali & ricordato il Suo Nome, rendano
gloria a Lui all’alba e al tramonto uomini che nessun commercio, nessuna vendita distoglie dal ricordo del
Nome di Dio».



Il nome Allah € il nome per eccellenza di Dio, che racchiude il suo aspetto essenziale, mentre gli altri nomi o
attributi divini ne manifestano una prospettiva piu particolare. Tutti € 99 i nomi divini sono contenuti in Allah.

Ricordo (dhikr), processo mnemonico, grazie alla ripetizione e menzione di un Nome divino (Allah, (a-ilaha illa
Allah, al-Hayy il Vivente, al-Qayyum il Sussistente, al-‘Alim il Sapiente, al-‘Aziz il Prezioso) che permette di far
cessare Uesistenza fenomenica e ritrovare la realta piu profonda del proprio essere.

«E’ come se in dhikr accendesse una vampa di luce (shu’la-yi nur) negli spiriti degli angeli inferiori, e poi, con
Uintensificarsi della recitazione, la vampa si trasmettesse agli angeli superiori, e poi ancora fino al dominio
trascendente, dove la flamma va a fissarsi in quell’epifania divina che dimora nel cuore del Grande Uomo,
(shakhs-i akbar), cioe dell’essere umano realizzato e universalizzato».

In Alberto Ventura, op. citata, pag. 26.



Nell’islam, il dhikr viene trasmesso e comunicato dal Maestro autorizzato, attraverso una procedura chiamata
talgin, generalmente nel momento stesso dell’iniziazione, ossia il momento in cui un iniziato entra in una tariga,
una via interiore di realizzazione spirituale sotto la conduzione di un maestro, shaykh. La formula viene
trasmessa direttamente da maestro a discepolo.

Similmente alla tradizione indu, il mantra viene trasmesso al discepolo attraverso la bocca di un guru
autorizzato. «Senza iniziazione — conferma il Tantrismo - la recitazione (japa) del mantra, 'adorazione (puja) e gli
altri riti sono inutili». Crf. A. Ventura, op. cit. pag. 19.

Cio che viene trasmesso e un’influenza spirituale che, se ben gestita con un’accurata attenzione al controllo
dei processi mentali - requisito fondamentale per evitare le dispersioni del pensiero e la distrazione dell’essere
nella molteplicita fenomenica, con grave ostacolo sulla visuale della realta interiore — pud condurre allo
svelamento del cuore spirituale.



L’efficacia delle parole ripetute nel dhikr «<non dipende dalla mera sequenza delle loro lettere, ma dallo spirito in
esse infuso dal Maestro, nel ritmo con cui vengono proferite e nell’applicazione di chi le pronuncia». In questo
caso il dhikr & un esatto equivalente del mantra, ossia «un’aspirazione dell’essere verso U’'Universale», capace di
produrre delle vibrazioni ritmiche che hanno una ripercussione attraverso un campo piu 0 meno esteso nella
serie indefinita degli stati dell’essere»

Cfr. Alberto Ventura, Lo yoga dell’islam, Edizioni mediterranee, 2019, Roma, pag. 25.



Ritmo: | maestri nellislam sottolineano Uimportanza di seguire precise cadenze nel corso della
recitazione del dhikrin modo da articolare il suono in base ad un certo numero di battute ritmate.

Qualita della voce: L’emissione della pronuncia dei suoni accede a dimensioni vocali sempre piu
profonde e sottili, che risalgono dalla lingua alle fonti della gola, del battito e del’ombelico.

Disciplina del respiro: - ritmo omogeneo, sospensione (habs-i nafas) e contrazione del respiro

IL dhikr silenzioso: L'interiorizzazione della voce sfocia progressivamente nella pronuncia silenziosa del
dhikr

La posizione: seduti sulle gambe piegate e con il busto eretto (nello Yoga la posizione vajrasana)

«Proprio come nella Yoga si parte dalla ripetizione verbale (vacika-japa) per poi passare a un’articolazione
appena accennata con le labbra (upamsu-japa) e infine giungere alla recitazione soltanto mentale
(manasa-japa).

A. Ventura op. citata, pag. 27



Concentrazione
Evitare la dispersione

«Indurre un atteggiamento il piu possibile lontano dalle normali abitudini: modulare i ritmi nella
pronuncia, governare e modulare il respiro, ricorrere a forme vocali piu interiori, frenare i movimenti
incontrollati del corpo, tutto cio significa sopprimere e superare i meccanismi disordinati
dell’esistenza ordinaria, che impediscono U'unificazione e la totalizzazione dell’essere».

Cfr. M. Eliade, Lo Yoga,



La confraternita islamica (tariga)

Esempi

Qadiriyya (‘Abd al-Qadir al-Jilani)
Shadiliyya (Abu ‘lHasan al Shadhili)
Rifa’iyya (Ahmad al-Rifa’1)

Naqgshbaniyya (Baha’uddin Nagshband)




Nagshbaniyya (Baha’uddin Nagshband 1318-1398)
Nagsh-band (dal persiano) significa «incisore» «ricamatore»

La capacita del metodo di Baha’uddin di «imprimere» o «disegnare» il Nome divino
Allah nel cuore del discepoli



Naqgshbaniyya: la via dei Signori o dei Maestri (Tariga-yi Khwajagan)

La Nagshbaniyya parte con una catena di maestri (il primo anello € sempre il Profeta Muhammad)
Abu Bakr (secondo anello m. 634), (la via della sobrieta)

Salman al —-Farisi (m. 656) (terzo anello congiuntura sciiti e sunniti)

La continuazione arriva al 35° maestro di oggi



‘Abd al-Khaliq Ghujduwani (m. 1220), nato a Ghujdawan, Asia Centrale, vicino a Bukhara, attuale Uzbekistan,
capostipite della via dei Maestri; dhikr silenzioso; gli otto principi; (Cosapevolezza del respiro, «<Hosh dar dam»;
Lo sguardo sul piede, «Nazar bar gadam»; il viaggio in patria «Safar dar watan); Lisolamento nella folla,
«khalwat dar anjuman); Il ricordare, (Yad kard»; Il ritornare, «baz gasht»; Il preservare (nigah dasht»; La fissazione
delricordo, «Yad dasht»);

Baha’uddin Nagqshband (m.1389); nato nei pressi di Bukhara; aggiungi altri tre principi agli otto precedenti;
(Consapevolezza del tempo, «wuqdf-i zamani»; Consapevolezza del numero, «wuquf-i ‘adadi); Consapevolezza
del cuore, «wuquf-i galbi»

Ahmad Shirindhi (m. 1625); nato nel Punjab, Asia Meridionale, il rinnovatore del secondo millennio (Mujaddid-i
thani)

Mirza Mazhar Jan-i-Janan (m. 1781); nato nella regione del Malwa, centro ovest dell’'India. Famoso anche per i
suoi rapporti con Uinduismo «conferi a degli indu Uiniziazione e i metodi islamici e imparti loro le direttive per
agire sui centri sottili.



«La fine € posta all’inizio» (indiraj- nihaya dar bidaya)

Il viaggio nella sfera interiore precede quello del dominio esteriore

Di norma il percorso iniziatico prende le mosse dal mondo del Creato (‘alam-i khalq), cioe ’ambito sensibile dei
corpi grossolani, e solo in seguito accede al mondo informale dei puri spiriti, 0 Mondo del Comando (‘alam-i

amr).

Il primo € il viaggio degli orizzonti (sayr dar arfaq); il secondo ¢ il viaggio nelle anime (sayr dar anfus) cioe un
percorso in cui € 'essere a racchiudere la realta dentro di sé.

«Mostreremo loro i Segni nostri sugli orizzonti del mondo e in loro stessi» Corano, XLI, 53

Microcosmo e macrocosmo. L’essere umano (wujud-i insan) € una copia dell’essere del mondo (wujdad-i ‘alam),
anzi, in realta € il mondo ad essere una copia dell’essere umano. Dal Trono celeste fino alla terra non vi €
nessuna particella che sia priva dell’'uomo.

«La purificazione del cuore (tasfiyya-yi galb) viene prima del «raffinamento dell’anima (tazkiyya-yi nafs).

Sayr-i muridi / sayr-i- murad : (la via dell’essere che desidera il divino / la via dell’essere che & desiderato da Dio



| centri sottili




S PRINCIPIO ASPETTO
LATIFA | ELEMENTO | COLORE | PROFETA METAFISICO DIVINO
buti . .
galb anima giallo Adamo d‘:ig:lz)il;rlle Fiat creativo
= : Ab Attributi Attributo
rith aria OO Tae affermativi | della scienza
: : : Modi Modo della
sirr acqua bianco Mose dell’Essenza parola
S Attributi Assoluta
khaft fuoco nero Gesy negativi trascendenza
Sintesi dei
akhfa terra verde Muhammad | Modi e degh MOd.O della
4 Attributi SEIehZa




	Diapositiva 1
	Diapositiva 2: Sufismo
	Diapositiva 3: Contemplazione, murāqaba
	Diapositiva 4: Contemplazione/Visione mushāhada
	Diapositiva 5: Forme di riflessione
	Diapositiva 6: I segni di Dio
	Diapositiva 7: La conoscenza
	Diapositiva 8: La conoscenza del petto
	Diapositiva 9: La conoscenza del cuore
	Diapositiva 10: Versetti coranici di riferimento all’intelletto
	Diapositiva 11: Al-Lubb
	Diapositiva 12: I gradi della conoscenza
	Diapositiva 13: I vari nomi dell’intelligenza (‘Aql)
	Diapositiva 14: (Al-‘Aql)
	Diapositiva 15:  Interiore ed esteriore
	Diapositiva 16: Più livelli di significato
	Diapositiva 17: La sura an-Nūr (Luce)
	Diapositiva 18: La sura an-Nūr - Simboli
	Diapositiva 19: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 20: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 21: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 22: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 23: Le dieci tappe principali della via iniziatica
	Diapositiva 24: Fondamenti e tecniche della pratica iniziatica
	Diapositiva 25: Dhikr versetti coranici
	Diapositiva 26: Dhikr versetti coranici
	Diapositiva 27: Nomi divini nel dhikr
	Diapositiva 28: Maestro e discepolo
	Diapositiva 29: La ripetizione del dhikr
	Diapositiva 30: Aspetti del dhikr
	Diapositiva 31: Finalità degli aspetti tecnici del dhikr
	Diapositiva 32: La confraternita islamica (tarīqa)
	Diapositiva 33: Naqshbaniyya
	Diapositiva 34: La via dei Maestri
	Diapositiva 35: Alcuni snodi cruciali della catena iniziativa
	Diapositiva 36: Aspetti della Naqshbandiyya
	Diapositiva 37: I centri sottili
	Diapositiva 38: I centri sottili e corrispondenze

