
Forme e dinamiche di meditazione nell’Hinduismo e nel 

Buddhismo a confronto con il Sufismo e l’Ebraismo 
Seminario interreligioso 2025

I 202Ulpàn 25 ottobre 2021
Islam, sufismo: aspetti della meditazione nel dhikr

ISSR, 19 febbraio 2025
Dott. ‘Abd al-Sabur Turrini

Le



Sufismo

Tasawwuf

Definito anche come «nocciolo» o come linfa vitale
dell’islam, il tasawwuf, letteralmente è il processo
per diventare sūfi. Sūfi è un termine che indica la
«fazione prediletta di Allāh».

La predilezione deriva dal fatto che il credente
realizza i legami profondi ed essenziali tra la realtà
esteriore dell’esistenza e i suoi principi celesti,
realizzando l’unità e l’armonia tra la sfera del visibile
e quella dell’invisibile ‘ālam al-ghaib).

«Sūfi» è colui che è al ārif bi’ Llah colui che conosce
tramite Dio.

2

Sufismo

Il sufismo (al-tasawwuf) nasce con l’islam
stesso, si basa sul Corano e sulla Sunna
profetica, e costituisce la dimensione interiore
dell’islam. E’ una pratica contemplativa,
meditativa, che caratterizza l’aspetto esoterico
dell’islam.

La sua finalità è la realizzazione spirituale, la
conoscenza, già implicita nel cuore dell’essere
umano, plasmato secondo la forma divina.



Contemplazione, murāqaba

Aspirazione dell’essere verso l’Universale
capace di produrre delle vibrazioni
ritmiche che hanno una ripercussione
sugli stati molteplici dell’essere, aprono
verso la realtà metafisica.

3

Contemplazione, murāqaba, la radice r-
q-b, contemplare, vigilare, attendere,
attenzione concentrata su uno scopo,
simile all’immobile attesa del gatto verso
la sua preda. Dunque, intensa,
concentrata e vigile attenzione interiore
che attende la discesa dell’influenza
spirituale (fayd) e della pace interiore
(sakīna).



Contemplazione/Visione mushāhada

«Invero l’Essenza pura ed infinita non può
mai divenire oggetto di contemplazione né
di riflessione (tafakkur). Anche il Profeta
dice: ‘Non meditate sull’Essenza divina;
meditate sulle Qualità e sulla grazia di Dio»

‘Abd al-Karīm al-Jīlī, in T. Burckhardt, L’uomo universale,
Edizioni Mediterranee, 1981, Roma, Pag.16.

4

Contemplazione, mushāhada, shahādah,
implica una certa polarità tra soggetto e
oggetto.

La contemplazione, mushāhada, è uno
specchio che, nella condizione umana
restaurata della gnostico perfetto, riflette la
manifestazione dell’essere. (Al-Hakim al-Tirmidī,
Le profondità del cuore).

La contemplazione, mushāhada e la visione,
ru’yah, sono realizzate solo da chi possiede
la vista intellettuale, basar.

«Mostreremo loro i Segni nostri sugli orizzonti 
del mondo e in loro stessi» Corano, XLI, 53

Attributo divino: (al-Basīr), Colui che vede



Forme di riflessione

4

E uno dei Suoi Segni (Wa min āyātihi) è che egli v’ha creato di polvere, ed ecco diventaste uomini sparsi
sopra la terra! - E uno dei Suoi Segni è che egli v’ha creato da voi stessi delle spose, acciocché riposiate con
loro, e ha posto fra di voi compassione e amore. E certo in questo v’ha un Segno per gente che sa riflettere!
(inna fī thālika laāyātin liqawmin yatafakkarūna) - E uno dei Suoi Segni è la creazione dei cieli e della terra e
la varietà delle lingue vostre e dei vostri colori. Certo in questo v’ha un segno per i saggi! (inna fī thālika
laāyātin liqawmin lil’ālimīna) - E uno dei Suoi Segni è il dormire la notte, e il giorno cercar la Sua grazia. E
certo in questo v’ha un Segno per gente capace di ascoltare. (inna fī thālika laāyātin liqawmin yasma’ūna) -
E uno dei Suoi Segni è che vi fa vedere il lampo, a timore vostro e speranza, e fa scendere acqua dal cielo e
ne vivifica la terra già morta. E certo in questo v’ha un Segno per gente che sa comprendere. (inna fī thālika
laāyātin liqawmin ya’qilūna) – E uno dei Suoi Segni è che s’ergono i cieli e la terra saldi al Suo comando, e
poi, quand’Egli vi chiamerà con un grido fuori della terra, dalla terra uscirete. – A Lui appartiene chiunque è
nei cieli e sulla terra: tutti son devotamente a Lui sottomessi. – E Lui è Chi crea da principio e poi il Creato
rinnova, e per Lui è questo leggerissima cosa; Sua è sola la somiglianza più eccelsa nei cieli e sulla terra. Egli
è il Possente Sapiente! (wa Huwa al-’Azīz al-Hakīmu)

Corano, XXX, 20-27



I segni di Dio

4

Osservazioni di fronte alla Creazione:

• Coloro che sanno riflettere (amore tra uomo e donna)
• Coloro che sanno, che conoscono (creazione dei cieli e della terra)
• Coloro che sanno ascoltare (l’alternanza del giorno e della notte)
• Coloro che comprendono (lampo, acqua dal cielo, rivivificazione)

Sono gli aspetti che riguardano coloro che sanno riconoscere i segni di Dio

La finalità della creazione dell’uomo è la conoscenza di Dio

Hadīth qudsī (Tradizione in cui è Dio stesso che parla):

• «Ero un tesoro nascosto, ho voluto essere conosciuto ed ho creato il mondo»



La conoscenza

Ternario

Ma’rifah la conoscenza

Mahabbah l’amore

Makhāfah il timore

I tre elementi, qualità, o motivi che 
conducono a Dio.

7

Ma’rifah, la conoscenza, la gnosi

‘Ilm, la Scienza divina

‘Ilm-i ladunnī, sapere esoterico (Khidr)



La conoscenza del petto

8

Il petto: «Sappi che qualsiasi (‘Ilm) si ottiene solamente attraverso lo studio, la memorizzazione, lo sforzo
(ijtihād), l’impegno, tramite l’ascolto e la narrazione che si tratti del Corano o degli hadith. Il deposito
privilegiato di questa scienza è il petto. Questa scienza può essere dimenticata. Ciò che perviene al petto non
si fissa stabilmente. La scienza che si trova solo nel petto, senza penetrare nel cuore, accresce l’orgoglio e
l’arroganza dell’anima. «In verità questa scienza possiede un’insolenza (tugyān) uguale all’insolenza della
ricchezza» Hadith.

Il cuore: «Il cuore (qalb) è così chiamato per la rapidità del suo capovolgersi (taqallub). Il profeta Muhammad
ha detto: «Il cuore è come una piuma in una piana deserta appesa al tronco di un albero che il vento scuote
avanti e indietro» La fede (iman) può consolidare la stabilità del cuore ed ancorarlo alla Verità (Haqq). In
questo caso la conoscenza (ma’rifa) del cuore (qalb) e del cuore interiore (fu’ad) può essere indicata come il
luogo della vista (basar), perché entrambi permettono la vista interiore».

Da cui: « Coloro che sono capaci di vedere con la luce della contemplazione (ahl al-mushāda)

Cfr. Al Hakīm al-Tirmidī, Le profondità del cuore, Jouvence, Milano, 2015, pag. 106



La conoscenza del cuore

9

Il cuore interiore, (fu’ad): «Il termine cuore interiore, fu’ad, deriva dal termine ‘beneficio’ (fa’ida), poiché esso
vede i benefici dell’amore di Dio, Potente ed eccelso. Il cuore interiore ottiene beneficio dalla visione, (ru’ya)
mentre il cuore (qalb) è appagato dalla conoscenza»

Cfr. Al Hakīm al-Tirmidī, Le profondità del cuore, Jouvence, Milano, 2015, pag. 111

L’intelletto, (al-lubb), è la stazione più elevata e più incontaminata del cuore. L’intelletto è il luogo in cui
scaturisce la luce dell’unificazione (nūr al-tawhīd) e la luce della contemplazione della Singolarità divina (nūr
mushāhadat al tafrid).

Il termine (lubb) nel suo plurale albab appare sedici volte nel Corano, significa letteralmente «seme»,
«nocciolo», indica l’essenza intima di una cosa, opposto a (qishr), scorza, ossia la parte esteriore.

«Questo seme (al-lubb) ovvero l’intelletto (alladī huwa al-’aql) è stato piantato nella terra dell’Unificazione e il
suo terreno è quello della Singolarità. Esso è poi stato irrigato con l’acqua della gentilezza divina (lutf)…»

Cfr. Al Hakīm al-Tirmidī, op.cit. pag. 116.



Versetti coranici di riferimento all’intelletto

10

Corano, V, 100: «Temete Iddio, o gente di sano intelletto (’ulu al-albab)»

Corano, II, 197: «Temete Me, voi che avete intelletto sano (’ulu al-albab)»

Corano, VI, 90: «Segui coloro che Iddio ha ben diretto, segui dunque la loro guida»

Corano, XIV, 52: «Affinché sappiano che Egli è un Dio solo, e affinché se lo ricordino quelli 
dotati di sano intelletto (’ulu al-albab)» 



Al-Lubb

11

La parola lubb, intelletto, si compone delle lettere arabe lām e bā’. La lām richiama la
parola lutf (cortesia); la bā’ è raddoppiata, come nelle radici germinate, e si hanno la bā’ di
al-birr (bontà), e la bā’ di al-baqa’ (permanenza), sovrapposta sulla prima bā’ come una
benedizione (ka’ l-barakat ‘alayhi).

«Sappi che l’intelletto riguarda solo le Genti della fede (ahl al-īmān)»

Quelli di sano intelletto: «ūlū albāb»

«e temete Me, voi che avete sano intelletto» Corano, II, 197

«…wa attaqūni ya ūlī albābi»

بِ  بَٰـ
ْ

ل
َ أ

و۟لِِ ٱلْ
ُ

أ ٰـٰٓ ونِ يَ
ُ

ق
َّ

وَٱت



I gradi della conoscenza

12

Petto Cuore Cuore Interiore   Intelletto

(Sadr) (Qalb) (Fu’ad) (Lubb)

1. Luce dell’islam Luce della fede Luce della gnosi Luce dell’unificazione

(Nūr al-islām) (Nūr al-imān) (Nūr al-ma’rifa) (Nūr al-tawhīd)

2. Musulmano Credente Gnostico Monoteista vero

(Muslim) (Mu’min) (‘Arif) (Muwahhid)

3. Conoscenza  esteriore Scienza interiore Visione Dono della grazia divina

(sharī’a; ilm, ‘alīm al-lisān) (Al-’ilm al-nāfi) scienza utile (Ru’ya) (Al-’aql)

4. Anima che esorta al male Anima ispirata Anima che biasima Anima rasserenata

(Al nafs al-ammāra) (Al nafs al-mulhama) (Al nafs al-lawwāma) (Al nafs al-mutma’inna)



I vari nomi dell’intelligenza (‘Aql)

13

‘Aql al-fitra intelligenza della natura primordiale (bambino)

‘Aql al-huggia intelligenza dell’argomentare, del recepire il discorso divino (pubertà)

‘Aql al-tagriba intelligenza dell’esperienza. «Nessuno è più saggio di chi ha esperienza e 
nessuno è più comprensivo di chi ha fatto un passo falso» Hadith

‘Aqlmawrūt intelligenza ereditata (trasmissione di benedizioni legate all’invocazione di 
Dio e di luci della conoscenza)

‘Aql al-mawzūn intelligenza ponderata che ha ricevuto l’impronta della luce della guida 
dell’Altissimo. Si tratta dell’intelletto al-lubb. E’ una forma di conoscenza che va ben oltre il 
piano umano. E’riferita a coloro che hanno la conoscenza di Dio, i dotati di intelletto sano 
(’ulu al-albab).



(Al-‘Aql)

14

L’intelligenza (Al-’aql) viene definita anche con:

• Ragione

• Giudizio

• Comprensione

• Sagacia 

(Al-’aql) la ragione, trattiene (ya’qilu) l’anima dal seguire le passioni. Ragione è un termine
generico che potrebbe essere diversamente indicato ma in arabo può essere declinato
come verbo: ha ragionato (a’qala), ragiona (a’qilu), ragionamento (‘aql), essere
ragionevole (‘aqil), ciò che è conforme alla ragione (ma’qūl ‘anbu).



Interiore ed esteriore

Più livelli di significato

Il sufismo è molto attento alla molteplicità di livello di significati
del testo coranico.

• Tafsir تفسير spiegazione o esegesi apparente o esteriore o
letterale

• Ta’wīl تأويل processo ermeneutico che va oltre le
interpretazioni apparenti e letterali per scoprire le
dimensioni più profonde, allegoriche e metafisiche dei
versetti coranici

• «Tafsir تفسير è lo svelamento dei significati esteriori, mentre
ta'wil تأويل è lo svelamento dei significati interiori, perché il
Corano possiede sia un aspetto esteriore che uno interiore»

• Ijtihād اجتهاد Lo sforzo di interpretazione deve cercare di
cogliere la profondità del testo sacro rispettando il significato
letterale o esteriore e ricercando, se opportuno, il
significato interiore o nascosto.

15

Zāhir ظاهر  (esteriore) e bātin باطن  (interiore)

L’aspetto esteriore della forma si realizza con la
conoscenza interiore della verità.

Il testo coranico impiega un vocabolario composto da:

• Termini con significato letterale

• Metafore

• Analogie

• Simboli

• Espressioni anagogiche

I versetti coranici, āyāt, ,آيات esprimono verità profonde
per accedere al Mistero dell’Assoluto, senza mai
rinnegare il senso esteriore contenuto negli stessi
versetti coranici.



Più livelli di significato

Sharī’a

Significato esteriore: forma della legge
(sūrat-i sharī’a);

Significato interiore: realtà della legge
(haqīqat-i sharī’a)

16

Il Corano non è un testo ma uno 
strumento rituale. Ha molteplici significati 
tra cui:
• senso letterale 
• senso simbolico 
• senso morale
• senso anagogico



La sura an-Nūr (Luce)

17

Corano, XXIV, 35, sura della luce

Allahu nuru-s-samawati waal-ardi/ mathalu nurihi kamishkatin/ fiha misbahun/ almisbahu fi

zujajatin/ alzzujajatu ka-annaha kawkabun durriyyun/ yuqadu min shajaratin mubarakatin-

zaytunatin la sharqiyyatin wa la gharbiyyatin/ yakadu zaytuha yudi-u walaulam tamsas-hu

narun/ nurun ‘Aala nurin/ yahdi Allahu linurihi man yashā-u/ wa yadribu Allahu-l-amthala lil-n-

nasi/ waAllahu bikulli shay-in ‘Alimun

«Allah è la luce dei cieli e della terra. La Sua luce è come quella di una nicchia in cui si trova una

lampada, la lampada è in un cristallo, il cristallo è come un astro brillante; il suo combustibile

viene da un albero benedetto, un olivo né orientale né occidentale, il cui olio sembra illuminare

senza neppure essere toccato dal fuoco. Luce su luce. Allah guida verso la Sua luce chi vuole Lui e

propone agli uomini metafore. Allah è onnisciente».



La sura an-Nūr - Simboli

18

Albero polare asse del mondo diretti verso i poli. Con le sue ramificazioni rappresenta il dispiegarsi della manifestazione. E’ un ulivo né
orientale né occidentale che illumina con la sua luce e brucia come il roveto ardente, riscalda ed estingue, effetti della luce divina per chi
si avvicina al Suo segreto. Albero polare, dunque illumina e brucia, a differenza del melo di Adamo ed Eva, l’albero della vita, che invece
nutre.

Secondo Abū Ḥāmid Muḥammad Ibn Muḥammad Aṭ–ṭūsī al-Ghazālī (1058-1111), nel suo libro Le luci della sapienza, Mishkātu-l-anwār,
riferendosi a questo versetto coranico individua cinque aspetti:

1. la nicchia / la percezione sensibile

2. il cristallo / la facoltà immaginativa

3. la lampada / la facoltà intellettiva

4. l’olio / la facoltà razionale

5. l’albero / la facoltà profetica

Oppure altri aspetti simbolici:

1. Nicchia - corpo

2. Cristallo Stella lucente– cuore

3. Lampada – spirito

4. Albero – anima



Islām - Imān - Īhsān

Hadith Jibril

L’islam: «è attestare che non c’è divinità all’infuori di Dio e che Muhammad è il
Messaggero di Dio, compiere le preghiere rituali, versare la zakat, digiunare il
mese di Ramadan, e compiere il pellegrinaggio alla sacra Casa, se si ha la
possibilità».

Al-Qadi ‘Ayyad a sua volta disse: «Questo hadith contiene tutte le funzioni
dell’adorazione esteriore e interiore, le azioni del cuore come quelle delle
membra… Tutte le scienze della fede emanano da questo hadith.»

19



Islām - Imān - Īhsān

Hadith Jibril

Imān (la fede): «è credere in Dio, nei Suoi angeli, nei Suoi libri, nei Suoi
Messaggeri, e nel Giorno Ultimo, e credere nel destino, nel bene e nel male».

20



Islām - Imān - Īhsān

Hadith Jibril

Īhsān (l’eccellenza): «è adorare Dio come se Lo si vedessi. E se non Lo si vede,
Egli certamente ci vede.»

Al-Qadi ‘Ayyad a sua volta disse: «Questo hadith contiene tutte le funzioni
dell’adorazione esteriore e interiore, le azioni del cuore come quelle delle
membra… Tutte le scienze della fede emanano da questo hadith.»

L’Imam An-Nawawy ha inserito questo hadith secondo nella sua raccolta dei
quaranta ahadith e ha detto che questo hadith contiene le fondamenta
dell’Islam. L’imam al-Qurtobi disse: “Questo hadith merita di essere considerato
la madre della Sunna.” Proprio come la sura Aprente è la madre del generoso
Corano.

21



Islām - Imān - Īhsān

Disse Ibn ‘Atā’ Allāh al-Iskandarī: Recatomi a un suo consesso, (Abū al-Abbās (Al-
Mursī), lo trovai a parlare dei “respiri” (anfās) ordinati dal Legislatore divino: «Il primo
– disse - è Sottomissione esteriore (Islām), il secondo è Fede (Imān), il terzo è
Perfezione (Īhsān).

O, se vogliamo, possiamo dire che il primo è Servitù adorativa (‘Ibāda), il secondo è
Condizione servitoriale (‘Ubūdiyya), il terzo è Servitù essenziale (‘Ubūda);

Oppure, se vogliamo, possiamo dire che il primo è Legge sacra (Sharī’a) il secondo è
Realtà (Haqīqa), il terzo è Realizzazione (Tahaqquq).

22



Le dieci tappe principali della via iniziatica

1. La stazione del pentimento e della penitenza (maqām -i tauba o inābat)

2. La stazione del ritiro e della disciplina interiore (maqām-i ‘uzlat o riyādat)

3. La stazione della devozione e del timore per Allāh (maqām-iwara’ o taqwā)

4. La stazione della sottomissione e della diligenza del dhikr (maqām-i tā’at o mulāzamat-i dhikr)

5. La stazione dell’ascesi e delle rinuncia (maqām-i zuhd o qanā’at)

6. La stazione dell’attenzione spirituale e della speranza (maqām-i tawajjuh o rajā)

7. La stazione della pazienza e del rifugio (maqām-i sabr o taslīm)

8. La stazione della fiducia e dell’affidamento (maqām-i tawwakul o i’timād)

9. La stazione della lode e della gratitudine (maqām-i hamd o shukr)

10. La stazione della soddisfazione e del compiacimento di Allāh (maqām-i ridā o khūshnūdi)

23



Fondamenti e tecniche della pratica iniziatica

• raccoglimento interiore (jam’iyat)

• presenza contemplativa (hudūr) 

• forze di attrazione (jadhbāt)

• infusioni spirituali (wāridāt)

24



Dhikr versetti coranici

Dikhr

Nell’esoterismo islamico il dikhr è un impegno rituale. Non nel senso di tenere a mente l’esistenza di Dio ma di
invocarne insistentemente il Nome, in modo simile al japa, la ripetizione del mantra nel metodo dello Yoga.

Il dhikr deve portare all’hudūr, la presenza interiore.

La meditazione nell’islam è una preghiera interiore che nel sufismo si attua con il dhikr, il ricordo di Dio.

25



Dhikr versetti coranici

Corano, 29,45 «Il ricordo di Dio è la cosa più grande»;

Corano, 17,110 «Invocatelo con il Nome di Dio, oppure invocatelo con il nome di Clemente, comunque Lo
invochiate Gli appartengono i nomi più belli»;

Corano, 73, 8 «Ricorda il Nome del tuo Signore, vota te stesso interamente a Lui»;

Corano 2, 152 «Ricordatevi di Me e Io mi ricorderò di voi»;

Corano, 13, 28 «Non è nel ricordo di Dio che si acquietano i cuori?»;

Corano, 24, 36-37 «Nelle case che Dio ha permesso di costruire e nelle quali è ricordato il Suo Nome, rendano
gloria a Lui all’alba e al tramonto uomini che nessun commercio, nessuna vendita distoglie dal ricordo del
Nome di Dio».

26



Nomi divini nel dhikr

Il nome Allāh è il nome per eccellenza di Dio, che racchiude il suo aspetto essenziale, mentre gli altri nomi o
attributi divini ne manifestano una prospettiva più particolare. Tutti e 99 i nomi divini sono contenuti in Allāh.

Ricordo (dhikr), processo mnemonico, grazie alla ripetizione e menzione di un Nome divino (Allāh, lā-ilāha illā
Allāh, al-Hayy il Vivente, al-Qayyum il Sussistente, al-‘Alīm il Sapiente, al-‘Aziz il Prezioso) che permette di far
cessare l’esistenza fenomenica e ritrovare la realtà più profonda del proprio essere.

«E’ come se in dhikr accendesse una vampa di luce (shu’la-yi nūr) negli spiriti degli angeli inferiori, e poi, con
l’intensificarsi della recitazione, la vampa si trasmettesse agli angeli superiori, e poi ancora fino al dominio
trascendente, dove la fiamma va a fissarsi in quell’epifania divina che dimora nel cuore del Grande Uomo,
(shakhs-i akbar), cioè dell’essere umano realizzato e universalizzato».

In Alberto Ventura, op. citata, pag. 26.

27



Maestro e discepolo

Nell’islām, il dhikr viene trasmesso e comunicato dal Maestro autorizzato, attraverso una procedura chiamata
talqīn, generalmente nel momento stesso dell’iniziazione, ossia il momento in cui un iniziato entra in una tarīqa,
una via interiore di realizzazione spirituale sotto la conduzione di un maestro, shaykh. La formula viene
trasmessa direttamente da maestro a discepolo.

Similmente alla tradizione indù, il mantra viene trasmesso al discepolo attraverso la bocca di un guru
autorizzato. «Senza iniziazione – conferma il Tantrismo – la recitazione (japa) del mantra, l’adorazione (pūja) e gli
altri riti sono inutili». Crf. A. Ventura, op. cit. pag. 19.

Ciò che viene trasmesso è un’influenza spirituale che, se ben gestita con un’accurata attenzione al controllo
dei processi mentali - requisito fondamentale per evitare le dispersioni del pensiero e la distrazione dell’essere
nella molteplicità fenomenica, con grave ostacolo sulla visuale della realtà interiore – può condurre allo
svelamento del cuore spirituale.

28



La ripetizione del dhikr

L’efficacia delle parole ripetute nel dhikr «non dipende dalla mera sequenza delle loro lettere, ma dallo spirito in
esse infuso dal Maestro, nel ritmo con cui vengono proferite e nell’applicazione di chi le pronuncia». In questo
caso il dhikr è un esatto equivalente del mantra, ossia «un’aspirazione dell’essere verso l’Universale», capace di
produrre delle vibrazioni ritmiche che hanno una ripercussione attraverso un campo più o meno esteso nella
serie indefinita degli stati dell’essere»

Cfr. Alberto Ventura, Lo yoga dell’islam, Edizioni mediterranee, 2019, Roma, pag. 25.

29



Aspetti del dhikr

Ritmo: I maestri nell’islam sottolineano l’importanza di seguire precise cadenze nel corso della
recitazione del dhikr in modo da articolare il suono in base ad un certo numero di battute ritmate.

Qualità della voce: L’emissione della pronuncia dei suoni accede a dimensioni vocali sempre più
profonde e sottili, che risalgono dalla lingua alle fonti della gola, del battito e dell’ombelico.

Disciplina del respiro: - ritmo omogeneo, sospensione (habs-i nafas) e contrazione del respiro

Il dhikr silenzioso: L’interiorizzazione della voce sfocia progressivamente nella pronuncia silenziosa del
dhikr

La posizione: seduti sulle gambe piegate e con il busto eretto (nello Yoga la posizione vajrāsana)

«Proprio come nella Yoga si parte dalla ripetizione verbale (vācika-japa) per poi passare a un’articolazione
appena accennata con le labbra (upāmsu-japa) e infine giungere alla recitazione soltanto mentale
(mānasa-japa).

A. Ventura op. citata, pag. 27

30



Finalità degli aspetti tecnici del dhikr

Concentrazione

Evitare la dispersione

«Indurre un atteggiamento il più possibile lontano dalle normali abitudini: modulare i ritmi nella
pronuncia, governare e modulare il respiro, ricorrere a forme vocali più interiori, frenare i movimenti
incontrollati del corpo, tutto ciò significa sopprimere e superare i meccanismi disordinati
dell’esistenza ordinaria, che impediscono l’unificazione e la totalizzazione dell’essere».

Cfr. M. Eliade, Lo Yoga,

31



La confraternita islamica (tarīqa)

Esempi

Qādiriyya (‘Abd al-Qādir al-Jīlanī)

Shādiliyya (Abū ‘lHasan al Shādhilī)

Rifā’iyya (Ahmad al-Rifā’ī)

Naqshbaniyya (Bahā’uddīn Naqshband)

32



Naqshbaniyya

Naqshbaniyya (Bahā’uddīn Naqshband 1318-1398)

Naqsh-band (dal persiano) significa «incisore» «ricamatore»

La capacità del metodo di Bahā’uddīn di «imprimere» o «disegnare» il Nome divino
Allah nel cuore del discepoli

33



La via dei Maestri

Naqshbaniyya: la via dei Signori o dei Maestri (Tarīqa-yi Khwājagān)

La Naqshbaniyya parte con una catena di maestri (il primo anello è sempre il Profeta Muhammad)

Abū Bakr (secondo anello m. 634), (la via della sobrietà)

Salmān al –Fārisī (m. 656) (terzo anello congiuntura sciiti e sunniti)

La continuazione arriva al 35° maestro di oggi

34



Alcuni snodi cruciali della catena iniziativa

‘Abd al-Khāliq Ghujduwānī (m. 1220), nato a Ghujdawan, Asia Centrale, vicino a Bukhara, attuale Uzbekistan,
capostipite della via dei Maestri; dhikr silenzioso; gli otto principi; (Cosapevolezza del respiro, «Hosh dar dam»;
Lo sguardo sul piede, «Nazar bar qadam»; il viaggio in patria «Safar dar watan); L’isolamento nella folla,
«khalwat dar anjuman); Il ricordare, (Yād kard»; Il ritornare, «bāz gasht»; Il preservare (nigāh dāsht»; La fissazione
del ricordo, «Yād dāsht»);

Bahā’uddīn Naqshband (m.1389); nato nei pressi di Bukhara; aggiungi altri tre principi agli otto precedenti;
(Consapevolezza del tempo, «wuqūf-i zamānī»; Consapevolezza del numero, «wuqūf-i ‘adadī); Consapevolezza
del cuore, «wuqūf-i qalbī»

Ahmad Shirindhi (m. 1625); nato nel Punjab, Asia Meridionale, il rinnovatore del secondo millennio (Mujaddid-i
thānī)

Mīrzā Mazhar Jān-i-Jānān (m. 1781); nato nella regione del Malwa, centro ovest dell’India. Famoso anche per i
suoi rapporti con l’induismo «conferì a degli indù l’iniziazione e i metodi islamici e impartì loro le direttive per
agire sui centri sottili.

35



Aspetti della Naqshbandiyya

«La fine è posta all’inizio» (indirāj- nihàya dar bidāya)

Il viaggio nella sfera interiore precede quello del dominio esteriore

Di norma il percorso iniziatico prende le mosse dal mondo del Creato (‘ālam-i khalq), cioè l’ambito sensibile dei
corpi grossolani, e solo in seguito accede al mondo informale dei puri spiriti, o Mondo del Comando (‘ālam-i
amr).

Il primo è il viaggio degli orizzonti (sayr dar āfāq); il secondo è il viaggio nelle anime (sayr dar anfus) cioè un
percorso in cui è l’essere a racchiudere la realtà dentro di sé.

«Mostreremo loro i Segni nostri sugli orizzonti del mondo e in loro stessi» Corano, XLI, 53

Microcosmo e macrocosmo. L’essere umano (wujūd-i insān) è una copia dell’essere del mondo (wujūd-i ‘ālam),
anzi, in realtà è il mondo ad essere una copia dell’essere umano. Dal Trono celeste fino alla terra non vi è
nessuna particella che sia priva dell’uomo.

«La purificazione del cuore (tasfiyya-yi qalb) viene prima del «raffinamento dell’anima (tazkiyya-yi nafs).

Sayr-i murīdī / sayr-i- murād : (la via dell’essere che desidera il divino / la via dell’essere che è desiderato da Dio
36



I centri sottili

37



I centri sottili e corrispondenze

38


	Diapositiva 1
	Diapositiva 2: Sufismo
	Diapositiva 3: Contemplazione, murāqaba
	Diapositiva 4: Contemplazione/Visione mushāhada
	Diapositiva 5: Forme di riflessione
	Diapositiva 6: I segni di Dio
	Diapositiva 7: La conoscenza
	Diapositiva 8: La conoscenza del petto
	Diapositiva 9: La conoscenza del cuore
	Diapositiva 10: Versetti coranici di riferimento all’intelletto
	Diapositiva 11: Al-Lubb
	Diapositiva 12: I gradi della conoscenza
	Diapositiva 13: I vari nomi dell’intelligenza (‘Aql)
	Diapositiva 14: (Al-‘Aql)
	Diapositiva 15:  Interiore ed esteriore
	Diapositiva 16: Più livelli di significato
	Diapositiva 17: La sura an-Nūr (Luce)
	Diapositiva 18: La sura an-Nūr - Simboli
	Diapositiva 19: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 20: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 21: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 22: Islām - Imān - Īhsān
	Diapositiva 23: Le dieci tappe principali della via iniziatica
	Diapositiva 24: Fondamenti e tecniche della pratica iniziatica
	Diapositiva 25: Dhikr versetti coranici
	Diapositiva 26: Dhikr versetti coranici
	Diapositiva 27: Nomi divini nel dhikr
	Diapositiva 28: Maestro e discepolo
	Diapositiva 29: La ripetizione del dhikr
	Diapositiva 30: Aspetti del dhikr
	Diapositiva 31: Finalità degli aspetti tecnici del dhikr
	Diapositiva 32: La confraternita islamica (tarīqa)
	Diapositiva 33: Naqshbaniyya
	Diapositiva 34: La via dei Maestri
	Diapositiva 35: Alcuni snodi cruciali della catena iniziativa
	Diapositiva 36: Aspetti della Naqshbandiyya
	Diapositiva 37: I centri sottili
	Diapositiva 38: I centri sottili e corrispondenze

