IYENGAR TRA I CHASSIDICI. LO YOGA KOSHER DEI KOLBERG
Massimo Mannarelli — 14 aprile 2019

https://massimobalkan.wixsite.com/massimobalkanmanna/single-post/2019/04/14/iyengar-tra-i-
chassidici-lo-yoga-kosher-dei-kolberg

o> Ao

Rachel, immigro in Israele dall'Unione Sovietica, a Mosca, nel 1990, quando aveva 17 anni. Il suo
nome in russo era Yula. Suo padre era un insegnante di spagnolo ed era il traduttore personale di Fidel
Castro in russo.

Quando giunse in Israele da brava ginnasta russa comincio a cercare qualcosa con cui mettersi alla
prova. Sperimento lo yoga, se ne appassiono fino a coinvolgere anche Avraham Kolberg, il futuro
marito conosciuto in un bar di Tel Aviv. Lui aveva gia sperimentato con soddisfazione la meditazione
orientale, spinto da un commilitone durante il servizio militare. «Avevamo frequentato entrambi il
Beit Berl School of Arts — ricordava Rachel — lui come fotografo, io come pittrice e all’epoca non
eravamo religiosi”.

Nel 2000, sposati e con un figlio di 3 anni, andarono in India per studiare il metodo Iyengar e ad
approfondire 1’'unione di mente, corpo e spirito a Dehradun, la capitale dello stato dell’Uttarakhand
vicino all’Himalaya.

«Non eravamo i classici saccopelisti diretti a Goa. Tutt’altroy.

Seguirono un training di qualche mese, con sveglia all’alba e molte ore di pratica, dove per entrare in
contatto con la propria spiritualita gli si richiedeva uno stile di vita morigerato, a cominciare da vestiti
comodi non troppo attillati e pochi contatti con 1’altro sesso.

Verso la Pasqua di quell'anno si sentirono isolati e decisero di recarsi nella vicina Rishikesh e trovare
gli israeliani con cui festeggiare la festa. Raccontarono: "E stato allegro, un sacco di cibo, stare
insieme. All'improvviso abbiamo ricevuto una risposta alle domande che ci eravamo posti".

Dopo la Pasqua iniziarono ad osservare lo Sabbath. A quel tempo Rachel era incinta del loro secondo
figlio e iniziarono a pensare di tornare in Israele. Non piu a Tel Aviv, che dopo la tranquillita di


https://massimobalkan.wixsite.com/massimobalkanmanna/single-post/2019/04/14/iyengar-tra-i-chassidici-lo-yoga-kosher-dei-kolberg
https://massimobalkan.wixsite.com/massimobalkanmanna/single-post/2019/04/14/iyengar-tra-i-chassidici-lo-yoga-kosher-dei-kolberg

Dehradun era per loro un caos invivibile, bensi nella piu tranquilla e religiosissima Beit Shemesh.
Pian piano cominciarono a festeggiare lo Shabbath e a frequentare una scuola di testi sacri ebraici.
«Abbiamo iniziato in una piccola stanza al secondo piano di casa nostra. Capienza, cinque persone in
tutto», raccontava Rachel, «Poi abbiamo spostato una parete e ampliato lo studio fino a ospitare dodici
studenti per classe. Ringraziando Dio ora stiamo costruendo un grande centro, dove si potranno
seguire le lezioni di yoga e i corsi di formazione per insegnanti, far giocare i bambini e usufruire di
trattamenti di medicina alternativay.

I Kolberg oggi insegnano lo yoga ai residenti ultraortodossi di Ramat Beit Shemesh, dove la pratica
¢ ampiamente considerata tabu. I due insegnanti considerano il cambiamento dell'atteggiamento verso
lo yoga nel mondo ultra-ortodosso come loro missione. Se per i rabbini della comunita lo Yoga ¢
'adorazione degli idoli, per Avraham Kolberg lo yoga ¢ invece un modo per adorare Dio.

11 fatto che i Kolberg siano essi stessi membri strettamente osservanti della corrente hasssa Breslav e
il fatto che uomini e donne vengano istruiti separatamente non ha ammorbidito 1'opposizione allo
yoga in questo quartiere Haredi di Beit Shemesh.

Racconta ancora Rachel "Lo yoga da a queste donne 1'opportunita di incontrarsi con se stesse", dice.
"Considero questo come una sorta di ritorno (nel senso di un ritorno alla religione). Queste donne
sperimentano un ritorno a se stesse ¢ quindi possono esaminare se amano, se stanno facendo le cose
che amano e se amano il posto dove sono”.

Avraham Kolberg riferisce che ci sono delle istruzioni che gli Hasidi hanno difficolta a seguire, in
parte perché non conoscono i nomi di alcune delle loro parti del corpo, non sanno come alzare le
braccia e insistono per mantenere il loro tzitzis (maglietta con frange) e a non indossare vestiti
sportivi.

Per fare un esempio dice Rachel: “C’¢ voluto un grande lavoro per convincere la popolazione
chassidica che la posizione dell’*“aratro” (halasana) non avrebbe interferito con la religione ebraica ¢
bastato aspettare”.

"Quando mio figlio si siede nella posizione del loto nelle sue lezioni di Gemara alla yeshiva, gli urlano
che si comporta come un gentile, perché, se questo lo aiuta a concentrarsi? Questo € uno strumento
che si rifiutano di usare".

A lezione 1 Kolberg evitano di intonare mantra in sanscrito («quando usiamo termini in questa lingua
¢ per evitare di ripetere lo stesso concetto in inglese ed ebraico) o fare meditazione orientale («anche
se alcune asana sono una forma di meditazione»). Ma a parte qualche accortezza sono convinti, come
ha specificato Avraham al quotidiano israeliano Haaretz che «la filosofia dello yoga ¢ davvero
universale. Quando Patanjali, padre dello yoga moderno, dice di credere in Dio non dice in quale.
Non solo, per me lo yoga ¢ un modo di adorare Dio. E non c¢’¢ possibilita di fare un lavoro spirituale
se non attraverso la conoscenza del proprio corpo».

Ma Rachel e Avraham non disperano: «yoga e preghiera — dicono — sono le armi per vincere I’unica
guerra che riteniamo accettabile, quella che ogni persona puo fare per andare oltre i propri limiti»
Per capire infatti 1’eccezionalita dell’impresa dei Kolberg, osservanti della corrente chassidica
Breslav, bisogna conoscere il contesto, in cui come racconta Rachel «gli uomini lavorano sodo e
passano molte ore a studiare 1 testi sacri o Torah, le donne danno il loro meglio per crescere famiglie
numerose € 1 bambini crescono senza tv, smartphone, videogiochi o aggeggi vari che inquinano il
cervello».

Un quartiere in cui uomini e donne viaggiano in autobus separati, e sulle scritte spray sui muri si
legge “se vuoi state qui devi indossare un abbigliamento modesto”. Un posto dove il cellulare di
sabato, giorno dedicato al Signore e al ritiro dalle attivita quotidiane, si paga due dollari e 50 al minuto
rispetto ai 2 centesimi verso altri telefoni kosher nel resto della settimana. A sintetizzare 1’utilizzo
della tecnologia nel rispetto dell’integrita religiosa. Gli ebrei ultraortodossi chiamati anche haredim
(in ebraico “coloro che tremano davanti alla parola di Di0”) rappresentano la corrente integralista che
vorrebbe che tutti gli israeliani seguissero le leggi delle Scritture emanate da Mose sul monte Sinai
nell’anno 2448 del calendario ebraico. Di fatto non partecipano ai censimenti, sono esentati dal
prestare il servizio militare, obbligatorio per gli altri giovani israeliani. Sono oltre un milione su una

2



popolazione di sette milioni di abitanti, hanno una media di circa 6-7 figli a famiglia e piu del 50 per
cento di loro, preferendo gli uomini concentrarsi sugli studi religiosi, vive al di sotto della soglia di
poverta, spesso grazie a sussidi rabbinici.

Non stupisce quindi che, nonostante i Kolberg rispettino 1 dettami religiosi della loro comunita,
«inizialmente 1 vicini ci guardassero come marziani», come racconta lei; del resto lo yoga, con le sue
connessioni all’Induismo, per la gente del posto era (e per certi versi lo € ancora) considerato tabu,
una sorta di idolatria, come venerare divinita diverse dal Dio d’Israele.

Un mezzo miracolo che la dice lunga sul senso di missione di questi due insegnanti che dopo aver
imparato la tecnica in India sono tornati nel loro paese abbracciandone le tradizioni piu estreme, o
solo piu spirituali.

I Kolberg non sono i soli a conciliare i benefici psicofisici dello yoga con 1’ebraismo, anche se la loro
storia (e soprattutto le immagini dei loro studenti a testa in giu in lunghi pastrani neri) ha richiamato
I’attenzione dei media internazionali. Esistono infatti scuole di yoga per ebrei osservanti da piu di 20
anni in Gran Bretagna, Australia, Canada e Usa, dove c’¢ un centro per insegnanti kosher. A
Melbourne poi il rabbino e psicologo Wolf Laibl ha creato il Mind Yoga, in cui la mistica kabbalistica
si mischia con la spiritualita yogica. Perché la dimensione meditativa della preghiera ebraica ¢ sempre
esistita come conferma il rabbino newyorkese Aryeh Kaplan che sull’argomento ha scritto anche un
libro tradotto in italiano “La meditazione ebraica” (Giuntina).



