QUALI DINAMICHE DI MEDITAZIONE NELI’EBRAISMO?
Alcuni momenti significativi nell’orizzonte della tradizione
Elena Lea Bartolini De Angeli — ISSR Milano

[Testo preparato per la Giornata di Studio su La meditazione nelle religioni abramitiche presso la Pontificia
Universita Urbaniana — 13 dicembre 2022]

Introduzione
Nell’orizzonte della multiformita che caratterizza 1’ebraismo, nell’ambito del quale convivono

! non esiste un termine specifico per indicare il

tradizioni e modi diversi di esprimere 1’appartenenza
concetto di «meditazione». L’ebraico moderno utilizza I’espressione meditatziah, di fatto un calco dal
russo, per designare pratiche olistiche volte alla ricerca del benessere psicofisico, come lo yoga.
Tuttavia, la mancanza di un termine specifico non significa necessariamente che nella tradizione
ebraica — anche nel periodo piu antico — manchino forme di meditazione, semmai sono definite con
terminologie diverse, come: hithodedut, «isolamento» o hithonenut, «contemplazione».

Cercheremo quindi di vedere in che modo, e secondo quali dinamiche, si possano individuare forme
di meditazione gia a partire dalle testimonianze bibliche e dalla riorganizzazione del Giudaismo? dopo
la caduta del Tempio ad opera dei Romani nel 70 dell’era attuale, durante la quale sorgono nuove
modalita di preghiera e studio favorite della tradizione rabbinica. Ci inoltreremo poi nello sviluppo
vero e proprio della mistica ebraica meditativa e delle sue tecniche che avviene nel periodo medievale,
soffermandoci in maniera particolare sulla figura di Abraham Abulafia, che propone modalita
meditative riprese anche nei secoli successivi sia dai maestri della mistica speculativa che dal
Chassidismo polacco, sorto attorno al 1750 nell’Europa dell’est e poi diffusosi oltrepassando i confini
europei. Tale studio, che non ha nessuna pretesa di esaustivita, vuole piuttosto mostrare alcuni

momenti significativi di un aspetto dell’ebraismo forse ancora poco noto al grande pubblico.

Il periodo piu antico

Secondo gli studi Aryeh Kaplan (1934-1983)3, ¢ possibile attestare nella tradizione ebraica delle
forme meditative trasmesse dall’antichita fino ai giorni nostri. Egli ritiene che possano considerarsi
tali alcune narrazioni di estasi profetiche e teofanie confluite nella redazione biblica: ad esempio
I’esperienza del profeta Elia, da solo sul monte Horeb (cf. 1Re 19,11-13), durante la quale Dio gli si

rivela attraverso una «voce di silenzio frantumata», letteralmente: gol, demammah daqqah,

! Le differenze possono essere dovute a tradizioni relative alla diversa provenienza geografica oppure alla corrente
religiosa di appartenenza: ortodossa, conservative, reform o laico-liberale.
2 Dopo il ritorno dall’esilio di Babilonia, nel IV secolo prima dell’era attuale, ’unica tribu a sopravvivere ¢ quella di
Giuda. Pertanto, da quell’epoca in poi, la storia ebraica prende il nome di Giudaismo.
3 Cf. A. Kaplan, Meditation and the Bible, Weiser Books, York Beach 1978; La meditazione ebraica, Giuntina, Firenze
1996; Meditazione e Kabbalah, Spazio Interiore-I1 Giardino dei Libri, Roma 2015.

1



espressione che nell’originale ebraico cerca di descrivere qualcosa di percepibile al di 1a della normale
sensorialita; oppure la danza estatica di Davide davanti all’ Arca di Dio, descritta come singolo gesto
estatico compiuto davanti al popolo indossando un abbigliamento succinto (cf. 2Sam 6,14-16), che
Davide difende di fronte al disprezzo di Mikal dicendo: «L’ho fatto dinanzi al Signore» (2Sam 6,21),
motivazione che evidenzia un’intenzione che va oltre le apparenze rimandando ad una dimensione
trascendente. Sempre secondo Kaplan, nel Libro biblico dei Salmi sarebbero poste le basi di una
forma di meditazione che si colloca fra la preghiera e I’inno, utilizzando il canto e la musica come
strumenti di elevazione spirituale?.

Gli studi sopracitati, apprezzati per quanto riguarda il periodo dal medioevo in poi, sono stati invece
criticati riguardo le ipotesi bibliche — sicuramente affascinanti — ma di fronte alle quali si sollevano
fondamentalmente due obiezioni: i Salmi sarebbero solo canti di lode formulati in momenti diversi,
sia felici che dolorosi, dell’esistenza umana; inoltre, una vera e propria dottrina della meditazione
ebraica si & di fatto sviluppata solo in epoca medioevale unitamente ad una terminologia appropriata®.
Se, da una parte, tali obiezioni mostrano che nelle testimonianze bibliche ¢’¢ la reale mancanza di
uno sviluppo organico riguardo tecniche di meditazione strutturate, dall’altra non si puo escludere
totalmente la presenza di forme meditative spontanee che potrebbero essere alla base — o aver ispirato
— pratiche sorte e sviluppatesi nel periodo post-bilico, delle quali rimane qualche traccia soprattutto
a livello liturgico. Non a caso il verbo ebraico lehitpallel, «pregare/supplicare» che deriva dalla radice
verbale p-I-1, si configura nella forma intensivo-riflessiva con la quale si esprime un’azione che ricade
sul soggetto, rimandando non solo al rapporto con la trascendenza ma anche alla ricerca di una
particolare dimensione interiore, una sorta di riflessione e introspezione.

In tale orizzonte, ad esempio, nel processo del ricostituirsi del Giudaismo senza il piu il Tempio —
attorno al 90 dell’era attuale — che rimette al centro della vita ebraica lo studio e la preghiera come
due precetti equivalenti finalizzati alla prassi religiosa (cf. Sal 1,1ss.), si fissa definitivamente la
‘Amidah, 1a preghiera delle «18 Benedizioni»®, che nasce come preghiera meditativa. Si tratta di una
preghiera individuale da recitare in piedi, rivolti verso Gerusalemme, dopo aver fatto tre passi indietro
e in avanti come segno di una sorta di «ingresso» in uno spazio isolato, senza interferenze esterne.
Nella sezione della gedushah, «santificazione» in cui si proclama la Santita di Dio, ci si solleva per
tre volte sulle punte dei piedi in modo da avvicinarsi simbolicamente al Signore. Al termine, si fanno

tre passi indietro per «uscire» dallo spazio di isolamento e ci si solleva nuovamente per tre volte sulle

4 Cf. A. Kaplan, Meditation and the Bible, cit., pp. 97ss.

5Cf. F. Dal Bo in P. Branca — F. Dal Bo — V. Duca, Vie della meditazione. Ebraismo, Cristianesimo, Islam, Laterza, Bari-
Roma 2024, pp. 11-12.

® Alla preghiera delle 18 Benedizioni ¢ stata successivamente aggiunta una diciannovesima in uso presso le comunita
babilonesi. Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: C. Di Sante in La preghiera di Israele, Marietti, Casale M.
(AL) 1985; J. Heinemann, La preghiera ebraica, Ed. Qiqajon, Comunita di Bose Magnano (VC) 1986.

2



punte dei piedi per avvicinarsi simbolicamente a Dio nonostante non si sia piu in uno spazio dedicato.
Inoltre, dopo alcune benedizioni e alla fine, ci si inchina in avanti: tale gesto, da una parte ricorda le
prostrazioni che si compivano al Tempio e che ora sono sostituite da inchini per differenziare la
modalita di preghiera senza piu questo luogo, che ¢ ’unico luogo sacro della tradizione ebraica’, e
dall’altra rimanda ad una pratica che ha caratterizzato alcune forme di meditazione ebraica nel periodo
medievale®. Infine, se la dimensione meditativa che in origine caratterizzava la preghiera della
‘Amidah si ¢ persa nel tempo, ne ¢ rimasta comunque una traccia nell’aggiunta di una breve pausa di
meditazione alla fine della recitazione, che non ¢ piu solo individuale e silenziosa in quanto, nei
momenti comunitari, viene ripetuta anche ad alta voce®. In ogni caso, la tradizione conserva una
formula liturgica — considerata come una delle sezioni che costituiscono il cuore della liturgia ebraica
— fissata dai maestri come preghiera meditativa individuale, durante la quale ¢ importante la postura
in piedi con 1 piedi uniti, ¢ dove tutti 1 movimenti: passi avanti e indietro, sollevamento sulle punte
dei piedi e inchini, sono codificati con I’obiettivo di favorire la kawwanah, cio¢ la corretta intenzione
del cuore capace di creare un collegamento fra cielo e terra penetrando i misteri divini. Secondo
I’antropologia biblica — fondamentalmente unitaria — il cuore rappresenta il centro vitale della persona
in quanto sede dei sentimenti, della ragione e della volonta.

La ‘Amida ha un processo redazionale che inizia in epoca postesilica e termina dopo la caduta del
Tempio: le principali benedizioni hanno quindi una fase orale che precede la fissazione delle fonti
rabbiniche ed ¢ invece molto vicina all’ultimo periodo della redazione biblica. E questo ¢ un elemento
a favore dell’ipotesi dell’esistenza di pratiche meditative fin dal periodo piu antico. Tuttavia, € solo a
partire dall’epoca medioevale che vengono formulati e tramandati precisi metodi di meditazione
legati ad aspetti diversi della pratica religiosa ebraica. Vediamone dunque alcuni esempi significativi

soprattutto in relazione a colui che ¢ considerato il maggior esponente della mistica meditativa.

La mistica meditativa e gli insegnamenti di Abraham Abulafia
Nel corso del Medioevo la meditazione ebraica si delinea come vera e propria disciplina unitamente

allo sviluppo della Qabbalah, 1a mistica ebraica'®. Il suo intento principale ¢ quello di consolidare il

" La Sinagoga non & un luogo sacro paragonabile al Tempio di Gerusalemme: ¢ uno spazio di studio, di preghiera e di
ritrovo per le diverse attivita della comunita.

8 Abraham Maimonide (1186-1237), figlio del famoso Mosé¢ Maimonide, nel periodo nel quale assieme al padre visse in
Egitto si occupo di alcuni aspetti della preghiera ebraica connessi direttamente — o indirettamente — alla meditazione, e
propose una forma di prostrazione in ginocchio portando le mani e il volto a terra. Egli riteneva che per meditare
(lehitbonen) fosse indispensabile un triplice isolamento (hithodedut): innanzitutto fisico, per conseguire poi quello
mentale che deve portare al progressivo isolamento dagli stimoli sensoriali. Tutto cid favorisce uno stato simile a quello
di trance. Cf. F. Dal Bo in P. Branca — F. Dal Bo — V. Duca, Vie della meditazione. Ebraismo, Cristianesimo, Islam, cit.,
pp. 12-14.

® In alcune comunita progressive e riformate si recita solo una volta e ad alta voce comunitariamente.

0 11 termine Qabbalah significa «ricezioney», nella fattispecie «ricezione delle realtd divine». Fino alla nascita del
Chassidismo polacco (XVIII secolo) rimane una pratica per lo piu esoterica, e sara proprio questo movimento a

3



rapporto del singolo con Dio nel contesto dell’osservanza dei precetti e dei riti religiosi: non si tratta
di una prassi alternativa, bensi di una caratterizzazione mistica della prassi religiosa tradizionale. In
questo modo non solo si approfondisce la dimensione interiore del singolo ma si rafforza anche il
senso comunitario e sociale.

A differenza della tradizione rabbinica che propone una religiosita fondata sulla preghiera e sullo
studio delle Scritture e delle Fonti tradizionali'! con un approccio quindi piuttosto intellettuale, la
Qabbalah — occupandosi del mondo sovrannaturale e delle sue forze — offre sia la possibilita di una
riflessione speculativa che uno spazio nel quale sviluppare pratiche meditative. In questo modo si
risponde all’esigenza di un rapporto piu diretto con Dio anche attraverso tecniche di meditazione
strutturata proposte da un maestro. Nell’ambito della Qabbalah si sviluppano infatti diverse correnti:
quella speculativa, orientata allo studio del mondo soprannaturale, delle sue componenti e delle sue
dinamiche in rapporto a quello naturale; quella meditativa o estatica, maggiormente focalizzata su
tecniche utili a raggiungere un alto grado di contemplazione o addirittura di stato ipnotico per
comunicare con Dio, dove tali tecniche — spesso definite dai maestri come #hithodedut, cio¢
«autoisolamentoy» sia fisico che interiore, o hitbonenut, «contemplazione» — rimangono per molto
tempo legate ai circoli mistici e all’oralita; infine quella pratica — di fatto minoritaria — che cerca di
manipolare la realta attraverso formule magiche sconfinando talvolta in altre discipline, come
I’astrologia, la chiromanzia e 1’alchimia, in ogni caso poco incline alla pratica meditativa2.

11 maggior esponente della Qabbalah meditativa o estatica ¢ stato Abraham Abulafia (1240-1291)%,
il quale ebbe il coraggio di scrivere e tramandare le sue tecniche di meditazione e per questo venne
spesso osteggiato. Abulafia ¢ stato uno dei piu grandi studiosi di Qabbalah del suo tempo: nacque in
Spagna, a Saragozza, da una famiglia di ebrei religiosi; a diciotto anni, dopo la morte del padre, si
imbarco per 1’Oriente alla ricerca del Sambation, un «fiume di pietre» oltre il quale si sarebbero
trovate le tribu di Israele scomparse'® ma, sbarcato ad Akko (Acri) decise di non proseguire. Tornato
in Occidente si fermo a Capua dove fu introdotto agli studi sul pensiero di Maimonide ed inizio ad
insegnare; tornato in Spagna si appassiond di Qabbalah sia a livello teorico che meditativo, in

particolare si lego alla corrente mistica dell’Opera della Creazione e fu affascinato dalla «mistica

trasformarla in una forma piu popolare e accessibile a tutti. Per un approfondimento riguardo la Qabbalah si rimanda a:
M. Idel, Qabbalah. Nuove prospettive, Giuntina, Firenze 1996, nuova ed. Adelphi, Milano 2010; Catene incantate.
Tecniche e rituali della mistica ebraica, Morcelliana, Brescia 2019; G. Scholem, Le grandi correnti della mistica ebraica,
Einaudi, Torino 1993.

1 In particolare: la Mishnah, fissatasi attorno al II secolo dell’era attuale e il Talmud redatto fra il TV e il VII secolo
dell’era attuale.

12 Per un approfondimento di questi aspetti si rimanda alla bibliografia sulla Qabbalah gia menzionata e a: I grandi temi
della mistica ebraica a c. di G. Burrini, EDB, Bologna 2003.

13 Notizie su Abraham Abulafia sono ritrovabili nel saggio di G. Scholem, Le grandi correnti della mistica ebraica, cit.
1% In particolare, le dieci tribi scomparse dopo la deportazione a seguito della guerra siro-eframitica del 722 prima dell’era
attuale.

4



delle letterey, tipica del Sefer Jetzirah, il Libro della Formazione, che considera le lettere dell’alfabeto
ebraico come «forme divine» e «canali della creazione» attraverso combinazioni delle lettere stesse
fra loro, ed ¢ proprio a partire da quest’opera che elaboro la sua teoria meditativa. Kaplan 1’ha
ricostruita attraverso gli studi sull’analisi dei manoscritti di Abulafia a noi pervenuti: le sue opere non
furono pubblicate a causa di una serie di controversie con le autorita rabbiniche del tempo, in quanto
— nonostante egli non si sia mai opposto all’osservanza della prassi religiosa e dei riti — le sue teorie
meditative sono state ingiustamente interpretate da alcuni come una sorta di «via alternativay a quella
tradizionale dei precetti®.

Ma torniamo alla tecnica meditativa che Abulafia desume sulla base di un’affermazione contenuta

nella parte finale del Sefer Jetzirah, dove si afferma che:

Quando Abramo nostro padre venne, guardo, vide, indagd e comprese, scolpi, combino, forgio, penso
e riusci. Apparve su di lui il Signore di tutto, se lo fece sedere in grembo e lo bacio sul capo; lo chiamo
Suo amore e lo appelld Suo figlio. [...] Lego ventidue lettere [tutto 1’alfabeto ebraico] alla sua lingua,
il Santo gli svelo il segreto [...]. Questo ¢ il libro delle lettere di Abramo nostro padre [...]. Chiunque

lo contempla ricavera incommensurabile sapienza’®.

Il manifestarsi di Dio ad Abramo, in questo testo, ¢ dunque legato ad una capacita mistica di
comprendere e combinare fra di loro le lettere dell’alfabeto ebraico che il Signore ha «legato» alla
sua lingua «svelandogli il segretoy, cioe il loro significato mistico la cui contemplazione diventa fonte
di incommensurabile sapienza. Pertanto, Abulafia elabord un sistema che egli stesso chiamo
Qabbalah delle lettere, ovvero un procedimento di manipolazione delle singole lettere dell’alfabeto
ebraico che consiste nel prendere una parola, scriverla e permutare le sue lettere in ogni modo
possibile. Secondo tale procedimento, la parola italiana «ape» potrebbe permutare in: «ape, pae, epa,
aep, eap» e, dal momento che la lingua ebraica — come tutte le lingue semitiche — ¢ solo
consonantica®’, il procedimento puo produrre combinazioni diverse comprensibili o incomprensibili.
Ma, dal momento che secondo la Qabbalah ogni lettera non ¢ solo un segno grafico, ma ¢ anche
vibrazione, suono, pud esprimere un valore numerico interpretabile misticamente!®, pertanto puo

essere considerata come veicolo e canale della sapienza e della potenza divina. Per questo Abulafia,

15 Cf. M. Idel, Language, Torah, and Hermeneutics in Abraham Abulafia, State University of New York, New York 1989,
p. xiii.

16 Sefer Jetzira 61 e 64. Trad. di G. Busi ed E. Loewenthal in Mistica ebraica. Testi della tradizione segreta del giudaismo
dal I1I al XVIII secolo, Einaudi, Torino 1995, pp. 45-46.

17 Le vocali vengono inserite solo durante la lettura sulla base della configurazione delle diverse radici.

18 Ad ognuna delle lettere dell’alfabeto ebraico & associato un numero €, combinandole fra loro, si possono ottenere numeri
diversi che, nella Qabbalah, vengono interpretati secondo significati mistici.

5



nei suoi manuali mistici'® e, in particolare nell’opera 'Otzar Gan ‘Eden haGanuz, Tesoro dell Eden

nascosto, insegna ai suoi discepoli:

Prendi penna, pergamena e inchiostro, e scrivi le lettere, permutandole in modo tale da delinearle bene.
[...] Prendi la penna in mano [...]. Scrivi [...]. Manipola le lettere e cerca altre parole con lo stesso
valore numerico? [...]. Devi essere da solo quando lo fai. Medita [hithboded)] in uno stato di rapimento

cosi da ricevere I’influsso divino?.

Abulafia, inoltre, precisa che il termine ebraico djo, «inchiostro», ¢ formato dalle stesse lettere di jod,
la prima lettera del Tetragramma sacro impronunciabile (JHWH), individuando cosi una relazione
significativa fra I’inchiostro per la scrittura e la lettera iniziale del Nome divino invocato dal patriarca
Abramo: «Abramo invoco il Nome del Signore» (Gen 12,8). A partire da questo passo della Genesi,
egli riprende una tecnica nota nella Qabbalah, che ¢ quella della ricerca dell’unione mistica attraverso
una particolare pronuncia del Nome divino, tecnica esoterica in quanto tale Nome ¢ tradizionalmente
impronunciabile per rispettarne la trascendenza. L’utilizzo del Nome divino per I’ascesi presuppone

I’identificazione fra il Nome di Dio e ’essenza divina, e a tale proposito Abulafia precisa:

Questa sapienza, che ¢ la sapienza dei Nomi, ¢ la sola in verita che conduca 1’uomo alla perfezione
ultima che ¢ la comprensione della divinita [...]. Sappi figlio mio, che Dio ti aiuti, che il Nome ¢ la
Sua essenza (‘atzmo) e la Sua essenza ¢ il Suo Nome, ¢ il Nome di Dio (Shem haShem) «Speciale» ¢

composto da quattro lettere, e queste sono invero HW’JWH”, ed esse sono lettere nascoste?.

Come si puo notare, Abulafia non considera semplicemente il Tetragramma sacro (JHWH), ma un
Nome divino «speciale» derivato dalla manipolazione delle quattro lettere sacre attraverso un metodo
che prevede la loro combinazione con la ‘alef (*), la prima lettera dell’alfabeto ebraico, a cui vanno
successivamente aggiunte le cinque vocali primarie (o, a, e, i, u)?3. Perché proprio la lettera ’alef?
perché la lettera ‘alef[X] € composta da due jod [] separate da una waw [1] trasversale. Se si considera
il valore numerico di queste tre lettere la somma ¢ 26: 10 (jod) + 10 (jod) + 6 (waw), ed € uguale al
valore numerico del Tetragramma sacro: 10 (jod) + 5 (he) + 6 (waw) + 5 (he). In questo modo il Nome
divino viene combinato con una lettera dell’alfabeto che ghematricamente?* lo rappresenta.

Affinché tale pratica di meditazione, orientata all’'unione mistica attraverso il Nome divino, possa

avvenire correttamente ¢ necessario che ci siano determinate condizioni che riguardano sia il luogo

19 Per quanto riguarda la Qabbalah meditativa di Abulafia si rimanda al saggio di M. Idel, L’esperienza mistica in
Abraham Abulafia, Jaca Book, Milano 1992 e allo studio di A. Kaplan, Meditazione e Kabbalah, cit.

20 Ottenuto dalla somma del valore numerico di ogni singola lettera.

2L A. Abulafia, 'Otzar Gan ‘Eden haGanuz, Tesoro dell’Eden nascosto, in A. Kaplan, Meditazione e Kabbalah, cit., p. 90.
2 A. Abulafia, Chajjé ‘Olam haba’, Vita del Mondo Avvenire, citato in M. Idel, Catene incantate. Tecniche e rituali della
mistica ebraica, cit., p. 100.

23 Abulafia sviluppa questa tecnica nella sua opera 'Or haSekel, Luce dell’Intelletto, cf. A. Kaplan, Meditazione e
Kabbalah, cit., p. 93.

24 La ghematria ¢ la tecnica esegetica che utilizza il valore numerico attribuito alle lettere dell’alfabeto ebraico.

6



in cui si medita che la disposizione interiore. Per questo Abulafia indica in maniera dettagliata come

disporsi alla meditazione e come scegliere il luogo adatto:

Medita (hithoded) in un luogo speciale, nel quale la tua voce non possa essere udita da altri, ripulisci
il tuo cuore e la tua anima da tutti gli altri pensieri del mondo. Immagina che in questo momento la tua
anima si stia separando dal tuo corpo [...]. La tua mente deve spogliarsi di tutti gli altri pensieri diversi
dal Suo Pensiero, diventa come un compagno, unendoti a Lui tramite il Suo glorioso e meraviglioso
Nome [...]. Questa ¢ la tecnica. Quando cominci a pronunciare ‘alef[...] stai esprimendo il mistero
dell’Unita®. Pertanto, la devi emettere con un respiro e non di pit [...]. La prima vocale & cholem [0],
sopra la lettera. Quando cominci a pronunciarla, rivolgi il viso a est?®, senza guardare in alto o in basso.
Dovresti essere seduto e indossare una tunica pulita color bianco candido [...] o altrimenti il tuo scialle
di preghiera fin sopra la testa e coronato dai Tefillin®’. Devi rivolgere il viso a est, poiché & da quella

direzione che emana la luce del mondo®,
In questo modo il Nome divino diventa un’entita che pervade lo spirito del mistico:

Rivolgi il tuo volto verso il Nome [enunciato], e rifletti come se ci fosse un uomo in piedi dinanzi a te
in attesa che tu gli parli, e fosse pronto a rispondere a tutto cio che tu gli chiedi, e tu gli dici: «parla» e
lui ti risponde [...]. E allora comincerai a recitare pronunciando prima di tutto, con lunghi respiri e con
molta calma, la «testa della testa» [ovvero, la prima combinazione di lettere]. E poi comportati come
se Colui che si trova dinanzi a te ti rispondesse, e rispondi tu stesso cambiando la tua voce, in maniera
tale che la risposta non somigli alla domanda. E non ti dilungare nella risposta ma pronunciala con

calma e in modo posato, e nella risposta reciterai una lettera del Nome, cosi com’é realmente?.

Tale pratica porta pertanto a vivere un dialogo mistico, che scaturisce dalle combinazioni delle lettere
del Tetragramma accompagnate da una particolare tecnica di respirazione modulata sul valore
numerico delle lettere stesse, cogliendo quindi la vibrazione mistica di ogni suono. Abulafia, inoltre,
utilizza anche altre tecniche gabbalistiche legate al Nome divino che, secondo modalita diverse,
trasformano il Tetragramma sacro in piu lettere, fino ad arrivare a 72. Nella sua opera Chajje ‘Olam
haba’, Vita del Mondo Avvenire, riprende infatti il Nome divino di 72 lettere desunto dalla

manipolazione di un passo dell’Esodo che corrisponde alla seguente traduzione italiana:

%5 La lettera ’alef ha valore numerico uno.

% In direzione di Gerusalemme che, secondo la tradizione, ¢ il luogo dal quale la luce divina e le benedizioni si diffondono
universalmente.

271 due filatteri per la preghiera: sul capo e sul braccio sinistro all’altezza del cuore. Si tratta di astucci di cuoio contenenti
passi della Scrittura e assicurati al corpo attraverso dei lacci che, annodati secondo la modalita tradizionale, formano le
lettere di Shaddaj, uno dei Nomi divini menzionati nei testi biblici che rimanda alla Sua capacita di far sussistere tutte le
creature.

28 A. Abulafia, ‘Or haSekel, Luce dell Intelletto, in A. Kaplan, Meditazione e Kabbalah, cit., p. 93.

2 A. Abulafia, Sefer haChesheq, Il libro del desiderio, citato in M. Idel, Catene incantate. Tecniche e rituali della mistica
ebraica, cit., p. 110.

7



Poi parti I’angelo di Dio che precedeva 1’accampamento di Israele e ando dietro di loro; e la colonna
di nube si mosse da davanti a loro e passo dietro a loro: e venne a trovarsi fra I’accampamento degli
Egiziani e I’accampamento di [sraele. La nube era oscura per gli uni, mentre per gli altri illuminava la
notte: durante tutta la notte gli uni non poterono avvicinarsi agli altri. Allora Mos¢ stese la sua mano
sul mare e i Signore (JHWH) sospinse il mare con un forte vento d’oriente per tutta la notte e rese il

mare terra asciutta. E le acque si divisero (Es 14,19-21).

Nel testo originale ebraico, ognuno di questi tre versetti ¢ formato da 72 consonanti, e la
manipolazione consiste nel ricavare 72 Nomi, formati da tre lettere, unendo le singole consonanti dei
tre versetti secondo uno schema fisso: la prima del primo versetto, I’ultima del secondo e la prima del
terzo; poi la seconda del primo, la penultima del secondo e la seconda del terzo; e via di seguito. |
Nomi cosi derivati (vedi fig.1), anche se vocalizzati (vedi fig.1a) non corrispondono a termini
comprensibili, ma costituiscono una serie di suoni che trascendono 1 significati noti e che, recitati
come una sorta di mantra, introducono nelle realta superiori. Secondo la tradizione questo sarebbe il
Nome rivelato da Dio a Mos¢ presso il roveto ardente (cf. Es 3,14) e da lui pronunciato prima del
miracolo presso il Mare (cf. Es 14,21), e potrebbe inoltre essere il Nome che il sommo sacerdote
pronunciava segretamente nel Tempio per benedire il popolo. Dal punto di vista mistico, si tratta di
attributi di Dio che contengono la Sua essenza e sono da considerare come forze divine presenti nella
creazione. E poiché costituiscono 1’essenza e la potenza divina, nonché la sostanza stessa della luce
di Dio, nel momento in cui vengono pronunciati diventano vibrazioni divine attraverso le quali
procedere nell’ascesi spirituale: dodici scale — come le dodici tribu del popolo di Israele — di cui
ciascuna contiene sei potenze™®.
Una significativa pratica dell’uso rituale del Nome divino la ritroviamo testimoniata da un maestro
del Chassidismo Ashkenazita medievale — una sorta di pietismo ebraico tedesco — vissuto non molto
prima di Abulafia: El’azar da Worms (1176-1238) detto anche il «profumiere», in quanto il suo nome
in ebraico ha lo stesso valore numerico del termine rogeach, «profumiere». Ecco un passo del Sefer
haShem, Libro del Nome, nel quale egli spiega I’orizzonte rituale nel quale tramandare il Nome
divino:
Si tramanda il Nome solo a quelli che sono iniziati, che non sono facilmente preda dell’ira ma mansueti
e timorosi di Dio e osservanti dei comandamenti del Creatore. E non lo si comunica se non sull’acqua.
Prima, dunque che il maestro lo insegni al discepolo, devono tutti e due immergersi e bagnarsi in
quaranta misure di acqua corrente, indossare quindi abiti bianchi e digiunare nel giorno

dell’insegnamento.

30 Moltiplicando dodici per sei si ottiene 72.



Entrambi resteranno poi nell’acqua fino alle caviglie mentre il Maestro formula una preghiera che si
conclude con le parole «La voce di Dio ¢ sopra le acque! Benedetto sii Tu, Signore, che riveli il Tuo
mistero a coloro che Ti temono. Tu che conosci tutti i misteri». Entrambi poi, fissando intensamente
I’acqua, dovranno recitare quei versi dei Salmi che lodano Dio sopra le acque, e allora il Maestro
rivelerda quel Nome di Dio che I’adepto ¢ degno di conoscere. Terminata questa parte del rito, tutti e
due fanno ritorno alla Sinagoga o alla scuola e reciteranno nuovamente una preghiera sopra un

recipiente ricolmo d’acqua®..

Come si puo notare, oltre all’orizzonte esoterico nel quale il Nome divino deve essere tramandato —
legato all’acqua che nella Genesi unisce terra e cielo (cf. Gen 2,10-14) — si precisano condizioni
particolari, fra le quali quella di indossare abiti bianchi, elemento ripreso da Abulafia che, come
abbiamo visto, indica anche la possibilita di indossare lo scialle da preghiera, il tallit, caratterizzato

ai lati da frange formate da numerosi fili bianchi pitl uno azzurro®

, segno del patto fra Dio e il Suo
popolo. E, proprio in relazione a questo indumento liturgico, Abulafia propone un altro tipo di
meditazione che consiste nel contemplare il filo azzurro delle frange, il quale, secondo la tradizione

rabbinica, evoca il mare, il cielo e il Trono della Gloria di Dio®3.

I1 Chassidismo polacco.

Purtroppo, la scuola meditativa di Abulafia non riusci ad imporsi con incisivita nell’ambito della
mistica della Qabbalah: anche se molte delle sue tecniche verranno successivamente riprese, la
corrente mistica meditativa non riusci a reggere la concorrenza della riflessione speculativa,
soprattutto da Isacco Luria (1534-1572) in poi. I maestri della Qabbalah speculativa, di fatto,
praticano e trasmettono tecniche di meditazione, tuttavia, prevale sempre di piu la concentrazione
sullo studio rispetto alla pratica e si accentua la dimensione esoterica.

Sara il Chassidismo polacco, fondato da Rabbi Israel ben Eliezer detto il Baal Shem Tov, 1l «Signore
dal Nome buono» (1698-1760), che nel suo periodo inziale piu fiorente che copre circa un secolo,
fino a Rabbi Nachman di Brezlav (1772-1810), non solo proporra una pratica mistica popolare
accessibile a tutti, ma rivalutera sia 1’intenzione nella preghiera che la pratica della meditazione in
luoghi isolati (hitbodedut) e della contemplazione (hitbonenut). Dai racconti Chassidici tramandati®*,

sappiamo che il Baal Shem Tov amava ritirarsi a meditare da solo nei boschi, a contatto con la natura,

3L El’azar da Worms, Sefer haShem, Libro del Nome citato in I grandi temi della mistica ebraica, cit., p. 61.

32 1] bianco simboleggia la misericordia divina e I’azzurro la giustizia divina. Ma dal momento che la parte bianca del
tallit e delle frange € molto piu ampia rispetto a quella azzurra, cio significa che la misericordia di Dio ¢ immensamente
superiore alla Sua giustizia (cf. Es 20,5-6).

33 Talmud Babilonese, Menachoth 43b. Per un approfondimento delle tecniche meditative di Abulafia si rimanda agli studi
di Idel e di Kaplan citati.

34 Fra le raccolte piu significative, disponibili in italiano, ci sono quelle di M. Buber, I racconti dei Chassidim, Garzanti,
Milano 1979, nuova ed. Guanda, Parma 2021; Le storie di Rabbi Nachman, Guanda, Parma 1995.

9



mentre Rabbi Nachman insegnava a prepararsi per la preghiera utilizzando le parole: Ribbon shel
‘Olam, «Signore dell’Universo» come una sorta di mantra per trovare la giusta concentrazione e

intenzione, per elevarsi e avvicinarsi a Dio:

Ciascuno grida a Dio e innalza il suo cuore a Lui, come se pendesse da un capello e il vento della
bufera rumoreggiasse fino al cuore del cielo, finché egli non sappia cosa debba fare, e quasi non abbia
piu tempo di gridare. E in verita per lui non c’¢ nessun rimedio ¢ nessun rifugio se non ritirarsi in

solitudine ed elevare i suoi occhi e il suo cuore a Dio e gridare a Lui®®.

Sempre Rabbi Nachman insisteva sull’isolamento fisico e interiore per pregare ¢ meditare usando il
Nome divino dopo aver fatto un migweh, un bagno rituale in acqua piovana o sorgiva, ¢ amava la
tecnica meditativa e contemplativa del niggun, il vocalizzo senza parole improvvisato dai maestri e
seguito per imitazione dai discepoli, tecnica utilizzata per collegare terra e cielo attraverso un canto
spontaneo che parte dal cuore. Era infatti convinto che, quando I’intenzione per la preghiera ¢ sincera,
I’entusiasmo che coinvolge chi prega ¢ un aspetto di Dio che si manifesta nel credente. Per questi
motivi il Chassidismo — ancora oggi — rivaluta il linguaggio religioso del corpo ed esprime la
preghiera anche attraverso danze estatiche, riprendendo quindi I’antica tradizione biblica della danza
come forma piu alta di preghiera suggerita dal Salmo 150, che invita a dare lode a Dio con tutte le
potenzialita umane®.

Vorrei concludere con una sorta di «meditazione visiva», ancora oggi molto diffusa, legata al Salmo
67 che, tradizionalmente, viene raffigurato utilizzando le parole dei suoi versetti per formare una
menorah, il candelabro a sette braccia che veniva acceso nel Tempio di Gerusalemme e che
simboleggia i sette giorni della creazione®’. Questo Salmo ¢ formato da 7 versetti che comprendono
49 parole, mentre il versetto centrale contiene 49 lettere. Come si puo notare, ricorre il numero 49,
che corrisponde ai giorni che intercorrono fra Pesach, la Pasqua ebraica, e Shavu ‘oth, il dono della
rivelazione al Sinai. Attorno alla raffigurazione grafica di questo Salmo (vedi fig.2) si sono stratificate
tradizioni diverse che oscillano fra la meditazione e il misticismo popolare, sulla base della
convinzione che pregando e contemplando tale raffigurazione, non solo ci si unisce a Dio, ma si puo
ottenere pace, guarigione e protezione nei momenti di pericolo. E un esempio tipico di ricaduta a
largo raggio di quelli che sono elementi — sicuramente pit complessi — della mistica tradizionale sia

speculativa che meditativa, ma che comunque rimanda a pratiche tradizionali: non a caso, il Salmo

35 M. Buber, Le storie di Rabbi Nachman, cit., p. 31.

36 Per un approfondimento di questo aspetto si rimanda a: E. Bartolini, Come sono belli i passi... la danza nella tradizione
ebraica, Ancora, Milano 2000; Comunicare e celebrare con il corpo nella cultura biblica e nella tradizione ebraica, in
«Vivens Homo» 18 (2007/2) pp. 321-337.

37.Cf. M. Buber, [ racconti dei Chassidim, cit., pp. 96-97. Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: E.L. Bartolini
De Angeli, Le luci della menorah. I sette giorni della creazione, Ed. Terra Santa, Milano 2016.

10



67 cosi raffigurato lo si puo ritrovare raffigurato sul Paroget — la tenda che copre I’ Arca, I’armadio
sinagogale che contiene i rotoli del Sefer Torah, I’insegnamento divino rivelato al Sinai — talvolta
affiancato dai gruppi di lettere dei 72 Nomi divini impronunciabili. Come sostiene Idel, anche questa
¢ una di quelle pratiche rituali definibili come «catene» o «corde» che permettono di creare un legame
fra cielo e terra, pratica che nasce dalla rilettura mistica di elementi della tradizione e dalle sue

ricadute a livelli diversi, ma comunque collegati all’unica tradizione che pud configurarsi in molti

modi.
nﬂ:‘ N:N .'3135 i fpmn Dbg?l v - " 1 Vhu yii Sva | Alam | Mhash | Lk
oen | | mam| b b wet| N M ° wiha | Kbt | Hozai | alad | L | i
EEENECS SRS E  AE. 1 AE. 1. NE ..
317 =557 oY v T e o) e omt L | Pl | Wik | Yo | ok | Obl
m g x  p 9 e o P

wa | B b e | T o | om| mm

37 38 39 40 41 42
. i = _ - § § i Ani | Cha'am |  R'ha Y'yaz | Hahah' | Mayach
g | mEm | | NS | meb | bmn| vl WM G ol | & |8 188
L] L] L] Vvala | Yiah S'al Ari Eishal | Myah
54 3 € 61 6l 59 5 57 9 S 5 52 5. 5
ma®l WY T m | 2| e mnT o om e | e |t | | &% |
| »n et oannT ant| R pint e
L’:l;y‘uh )p;;lzlh. ,"I';; " .1;:: hi D "r‘r:ah ‘\/"Vrl;uk
Aya Chavu R'ah Y 'bam Hayai Mum

fig.1a

Wibdly iy S

gyl 4
Moo ham ¥ kb
EESELE
b“,;\ﬂ,ﬁ\gﬂa
t PR EF 2
f;—z?}f}g
hEEEE £ ¢
23 %8¢
2B ENE D
(acin;’%‘qi:b
R i Ba®
% T‘““E“‘“ﬁ

%

S

[= ]
oo Dt s

fig.2

11



