
1 -  Oralità della Parola -  EP

“…Ebrei e cristiani devono iniziare a raccontare storie diverse gli uni sugli altri in futuro. Da 
un lato, i cristiani non potranno più affermare che gli ebrei nel loro insieme, come corpo, 
hanno rifiutato Gesù come Dio. Questa convinzione sugli ebrei ha portato a una storia 
profonda, dolorosa e sanguinosa di antigiudaismo e antisemitismo. Molti ebrei anziani 
semplicemente accettarono Gesù come Dio, lo fecero perché le loro speranze e aspettative li 
portarono a questo. Altri, che avevano idee simili su Dio, trovavano difficile credere che 
questo particolare ebreo apparentemente semplice fosse ciò che si aspettavano”.

“D’altro canto, gli ebrei devono smettere di diffamare le idee cristiane su Dio considerandole 
un semplice insieme di idee non ebraiche, forse addirittura pagane, e non considerarle in alcun 
modo come strane fantasie. Davvero, Dio si è rivelato in un corpo umano! Riconoscere che 
queste idee sono radicate nell’antico complesso delle idee religiose ebraiche potrebbe non 
portare noi ebrei ad accettarle, ma certamente ci aiuterà a capire che le idee cristiane non ci 
sono estranee. Queste idee sono nostre figlie e talvolta, forse, sono tra le più antiche idee 
ebraiche israeliane.”1

Oralità della Parola

“E come Jannes e Jambres resistettero a Mosè, così anch’essi resistono alla verità, essendo 
uomini di mente corrotta e reprobi nella fede”. (II Tim 3,8)

«Allora Mosè e Aronne andarono dal faraone e fecero come il Signore aveva comandato; e 
Aronne gettò la sua verga davanti al faraone e davanti ai suoi servitori, e questa divenne un 
serpente. E il Faraone chiamò anche i saggi e gli incantatori; e anche i maghi d'Egitto 
facevano lo stesso con i loro incantesimi. Poiché ogni uomo gettò giù il suo bastone e 
divennero serpenti; ma la verga di Aronne inghiottì le loro verghe». (Es 7,10-12).

1. Daniel Boyarin, The Jewish Gospels-The Story of the Jewish Christ, The New Press, 2012, pp 6-7.



2 -  Oralità della Parola -  EP

Cardinale Ratzinger, 31 gennaio 1994, Ratisbonne, Israele.

1- L'unità di entrambi i Testamenti è da mantenere contro ogni tentativo di dissociazione e, 

infine, d'eliminazione dell'Antico Testamento. L'esegesi storico-critica è necessaria ma deve 

essere completata dalle altre dimensioni. La Scrittura dice più che lo Scritto significava nel 

momento opportuno. C'è un dinamismo della Parola che i Padri e i Rabbini hanno saputo 

sfruttare. Così il metodo rabbinico non è solo rilevante per alcuni specialisti cristiani, ma può 

chiarire (illuminare) tutti i cristiani.

8- “Historia del Canon cristiano”2 in Connaissance des Peres de l’Eglise. Les Canonos des 

Ecritures, N° 66, éditions Nouvelle Cité, Juin 1997, 23-30, - por Roland Minnerath.

Dalla fine del II secolo, diversi testimoni indipendenti l'uno dall'altro testimoniano che a 

Roma, ad Alessandria, in Asia Minore, in Africa il processo di formazione del canone di 

autentici libri cristiani è, in sostanza, raggiungimento della maturità3 . Le incertezze 

rimangono qua e là fino al quarto secolo, poi lo stesso accadrà con la Lettera agli Ebrei, 

Apocalisse, la maggior parte delle Epistole Cattoliche, e la prima lettera di Clemente, 

Didachè, Erma, l'Apocalisse di Pietro e la Lettera Bernabé. Non c'è dubbio che il corpo 

Paolino è stato formato dagli anni '70, tra cui lettere considerato oggi come deuteropaoline, la 

cui autenticità non è mai stato chiarito dagli autori antichi.

Parola di Dio: scritta e orale

Quando è iniziata l'oralità della Parola? Certamente prima che la Parola sia stata scritta.

Così è l'evoluzione della Parola di Dio. E una volta che abbiamo il testo, l'oralità sviluppa la 

scrittura e ricrea la sua realtà orale sul testo.

Per prima cosa stiamo parlando della Torah, anche prima di parlare del suo aspetto scritto o 

2 Estrato de “La Tradition chrétienne de Paul a Origene » Annuarium Historiae Conciliorum 20 (1988), pp 
204-212.

3. Sulla formazione del canone del Nuovo Testamento, si veda in particolare H.V. Campenhausen, Die 
Entstehung der Bibel christichen, Tübingen, 1968 - B.M. Metzger, il canone del Nuovo Testamento, Oxford, 
1987.



3 -  Oralità della Parola -  EP

orale. Nel senso più stretto e più stretto possiamo parlare della Torah scritta come il 

Pentateuco e nella più ampia forma, le Scritture. Ma per essere più precisi quando parliamo di 

Torah stiamo comprendendo la Parola di Dio: per la parte scritta abbiamo le Scritture (quindi 

scritte), ma le dinamiche della trasmissione della Parola, la sua interpretazione e la sua 

attualizzazione sono anche intese come Torah e in questo caso è Tora orale.

Per la Tradizione ebraica, la Parola di Dio è UNA, ma si manifesta in due modi e le due forme 

hanno la stessa importanza e valore.

La trasmissione orale in relazione alle Scritture è parte integrante di ciò che è scritto, non una 

ripetizione: entrambi sono uno. La Parola di Dio segue le due forme: Scrittura e Orale. 

Sal 62,12: יתעמש וז םייתש' ה רביד תחא

Quindi, dal punto di vista del destinatario (il popolo) non c'è Parola di Dio in una singola 

realtà: si manifesta in forma scritta e forma orale. La Parola è scritta e parlata. Come se 

fossero materia e spirito, ma indivisibili.

Vediamo alcuni testi fondatori che rappresentano la prima fase della Scrittura.

Si trova nel libro di Dt 6, 6-7:  Questi  precetti  che  oggi  ti  dò,  ti  stiano fissi  nel  cuore;   li 

Insegnerai4  (ripeterai) םָתְנַנִשו   ai  tuoi  figli,  ne parlerai  quando sarai  seduto in casa tua, 

quando camminerai per via, quando ti coricherai e quando ti alzerai. 

“Insegnerai e parlerai”. Abbiamo già in questa presentazione la dinamica della Parola di Dio: 

è composta con contenuto, ma il modo di essere presente non è nella scrittura ma attraverso 

l'insegnamento e il parlare. Non è ridotto a una sola ripetizione, ma lavorare tutto il significato 

che non è nella sua forma scritta. Quindi si potrebbe dire che senza oralità il testo non vive, 

non è in grado di dire di cosa si tratta - l'oralità fa sì che il testo esista.

Un altro testo che segue lo stesso spirito: Jos. 1, 8: “Non si allontani dalla tua bocca il libro di 

questa  legge,  ma meditalo  giorno e  notte,  perché tu  cerchi  di  agire  secondo quanto vi  è 

scritto; poiché allora tu porterai a buon fine le tue imprese e avrai successo”. 

Il rapporto non parla di una realtà fisica di un testo, ma come se il libro fosse qualcosa di 

mobile: essere sempre in bocca. È più di un libro, non c'è praticamente bisogno di un libro, ma 

4. insegnare attraverso la ripetizione



4 -  Oralità della Parola -  EP

di una tradizione; il libro fisico è un piccolo riferimento. Questo stesso modo simbolico di 

parlare la Parola di Dio deve occupare la vita giorno e notte. La Parola è il riferimento 

completo e totale all'esistenza umana.  הלילו םמוי וב תָיגהו ךיפמ הזה הרות רפס שומַי אל   

Un altro testo che si concentra sulla centralità della Parola: Ps 1: 1

הלילו םמוי הגֶהֶי ותרותבו וצפחֶ ’ה תרותב םא יכ

תָיגה - הֶגהֶי  Nei testi è la stessa radice che può essere meditare, riflettere, essere occupati con la 

Parola, ma può anche significare parlare a bassa voce.

È un atteggiamento che richiede un modo di vivere.

Va tenuto presente che la parola Legge, comunemente usata nelle traduzioni per significare la 

Torah, non traduce il senso ebraico che è completo, la Torah è una realtà che comprende tutta 

l'esistenza e copre l'intera vita.

Non possiamo immaginare che questa cultura della trasmissione della saggezza sia qualcosa di 

meccanico, senza consapevolezza del contenuto, ma trasmessa è stata data in modo 

consapevole e musicale. È stata la saggezza che guidava l'intera vita di ogni individuo e 

dell'intera comunità.

Questo processo è stato ampiamente presente durante il periodo del Secondo Tempio e questa 

pratica si è svolta nella Terra di Israele e nella diaspora.

Alcuni testi di autori ebrei contemporanei alla fine del periodo del Secondo Tempio 

presentano questa pratica come uno standard per la vita ebraica.

- Filone di Alessandria (da -30 a 50 dC) conto:

"Così (l'imperatore Augusto) non espulse gli ebrei da Roma, né ritirò i suoi diritti di rimanere 

a Roma continuando ad osservare con orgoglio la tradizione dei suoi antenati. Né l'Imperatore 

introdusse nulla nella sinagoga che avrebbe reso le loro vite più difficili, poiché non impediva 

loro di incontrare ogni sabato per ricevere le istruzioni della Parola di Dio. ... "(Legacio ad 

Caium 156).



5 -  Oralità della Parola -  EP

"Non c'è motivo di vantarsi da parte di chi obbedisce alle leggi scritte, perché lo fa per obbligo 

o per punizione. Ma ciò che segue fedelmente che non è scritto, merita di essere glorificato, 

perché questo atto dimostra un libero consenso "(De Legibus specialibus 4, 149).

Flavio Joseph: 37-100 dC

"Giuda, figlio di Sarifaios e Mattia figlio di Margalotos, furono i più grandi studiosi tra gli 

ebrei e coloro che capirono meglio le leggi degli anziani: erano uomini amati davanti al 

popolo, perché ogni giorno insegnavano ai giovani. . "(AJ, 17.6.2).

Dei Verbum

C'è un'affermazione già evidenziata nel Concilio Vaticano II e che non sempre la prendiamo in 

considerazione. Il Nuovo Testamento non sta in questione se sia Tora o no: Il Nuovo 

Testamento è la Parola di Dio rivelata a noi cristiani. È la Torah> è la Parola di Dio.

Ma dobbiamo capire che è grazie all'importanza data dall'ebraismo dell'oralità elaborata 

all'interno della comunità di fede, come la Parola di Dio, che Gesù si manifesta anche nella 

sua oralità per noi. Legittimamente, affermiamo che il Nuovo Testamento è la Parola di Dio, 

ma sappiamo che la sua nascita è nel mondo dell'oralità. Questo è il motivo per cui è 

dall'oralità che il Nuovo Testamento diventa per noi la Torah, la Parola di Dio. Anche se lo 

abbiamo in forma scritta, la sua origine è orale.

Costituzione dogmatica Dei Verbum sulla Divina Rivelazione, 18 novembre 1965

Rapporto tra tradizione sacra e Sacra Scrittura\

nº 9. La Sacra Tradizione, quindi, e la Sacra Scrittura sono intimamente uniti e intrecciati l'uno 

con l'altro. Infatti, derivando entrambi dalla stessa fonte divina, fanno come una cosa e 

tendono allo stesso fine. La Sacra Scrittura è la parola di Dio così come è stata scritta 

dall'ispirazione dello Spirito Santo; la Sacra Tradizione, a sua volta, trasmette in pieno ai 

successori degli Apostoli la parola di Dio affidata da Cristo Signore e dallo Spirito Santo agli 

Apostoli, affinché essi, con la luce dello Spirito di verità, la preservino, la espongano e la 

diffondano fedelmente nella sua predicazione; da ciò risulta che la Chiesa non trae solo dalla 

Sacra Scrittura la sua certezza riguardo a tutte le cose rivelate. Pertanto, entrambi dovrebbero 



6 -  Oralità della Parola -  EP

essere ricevuti e venerati con lo stesso spirito di pietà e riverenza.

Relazione tra la Chiesa e il Magistero ecclesiastico

nº 10. La Sacra Tradizione e la Sacra Scrittura costituiscono un unico sacro deposito della 

parola di Dio affidata alla Chiesa ...

Mishnah Avot 1,1:

(1) 'Mosè ricevette la Torà dal Sinai5 e la trasmise a Giosuè, e Giosuè agli Anziani6, gli 

Anziani ai Profeti7, i Profeti agli Uomini della Grande Assemblea8. Queste hanno detto tre 

cose: essere saggi nel giudizio, addestrare molti discepoli e creare una barriera attorno alla 

Torah9.

I Clemente 42: "Gli Apostoli ricevettero il Vangelo di Gesù Cristo, lo trasmisero a noi e Gesù 

Cristo fu inviato direttamente da Dio".

I Clemente 7,2: "... e adattiamoci al santo e glorioso della nostra tradizione".

Come sempre, l'autorità è divina e i trasmettitori devono anche essere scelti da Dio (esempio: 

Mosè, gli apostoli, ecc.).

Papias: Presentazione dell'esposizione delle parole del Signore. Non esito a dirti nella mia 

interpretazione tutto quello che ho imparato con la cura degli Anziani e con l'attenzione a 

ricordare le loro verità. Per molti non ho imparato da persone che erano forti nei loro discorsi, 

ma ho imparato da quelli che hanno insegnato la verità. Non ho imparato da quelli che 

insegnano altri comandamenti, ma ho imparato da quelli che insegnano i comandamenti del 

5. Carlos  del  Valle  nella  sua  traduzione  del  Mishna  ha  detto:  Fondamentalmente  qui  si 
riferisce alla legge orale.

6. Gs 24, 31.

7. Gr 7.25.

8. La corte di 120 membri che iniziò con Ezra con il ritorno dell'esilio babilonese.

9. Cioè, adottare norme o decisioni che garantiscano il rispetto dei precetti e che proteggano il 
contenuto della sua trasmissione.



7 -  Oralità della Parola -  EP

Signore con fede e verità. E per fortuna ho imparato da quelli che erano discepoli degli 

antichi - che cosa hanno detto Andrea, Pietro, Filippo, Giacomo e Thomas, Matteo ... 

discepoli del Signore e Giovanni il Anziano. Non penso che le informazioni dai libri sarebbero 

più utili per me della tradizione che ho ricevuto per via orale.

Ignazio di Antiochia, Philadelphia 8,2: "Perché ho sentito dire che alcune persone dicono, se 

non trovo quello che viene detto negli archivi (AT), non credo nei Vangeli." E quando dico 

"Tutto è scritto, loro rispondono: questo è esattamente il problema.

Talmud

Quando Mosè salì al cielo, il Santo benedetto gli mostrò Rabbi Akiva nella sua scuola, seduto 

e facendo interpretazioni della Sua Parola. Mosè non capiva nulla di ciò che stava insegnando, 

ma il suo spirito fu pacificato quando sentì la risposta data dal Rabbi Akiva quando un 

discepolo gli chiese? Maestro, da dove viene questo insegnamento? Rabbi Akiva rispose: È 

una Halacha data a Mosè sul Monte Sinai (TB Menahot 29b).

Se è una Halacha è una Tradizione orale ed è intesa come la Parola di Dio data a Mosè nel 

Sinai.

Allo stesso modo Gesù ha insegnato ai suoi discepoli - non si tratta di un testo di cui stiamo 

parlando, ma di una tradizione.

Talmud J.

R. Shemuel b. Nah'man, un leader di Amoraim della Terra di Israele dalla seconda metà del 

terzo secolo insegnò: Ci sono cose che vengono trasmesse oralmente [ הפב , lit. : bocca] e ci 

sono cose che vengono trasmesse per iscritto ( בתכב ), e non possiamo dire quale sia il più 

prezioso, ma come è scritto: "Secondo il contenuto [ יפ-לע : Secondo la bocca ...] Ho fatto un 

patto con te e con Israele "(Esodo 34,27), si può dedurre che le parole dette oralmente [ הפב ] 

sono le più preziose (tj Pe'a 2, 4).



8 -  Oralità della Parola -  EP

......................---------------....................

I Timoteo:  6, 20: O Timoteo, custodisci il deposito; evita le chiacchiere profane e le obiezioni 

della cosiddetta scienza,  // II Tim. 2, 12.  II Tim. 2,2:

II Peter 3,16:

Atti 22:3: Ed egli continuò: "Io sono un Giudeo, nato a Tarso di Cilicia, ma cresciuto in questa 

città, formato alla scuola di Gamaliel nelle più rigide norme nella Torah dei nostri padri, pieno 
di zelo per Dio, come oggi siete tutti voi. 

Atti 28:17: Dopo tre giorni, egli convocò a sé i più in vista tra i Giudei e venuti che furono, 

disse loro: "Fratelli, senza aver fatto nulla contro il mio popolo e contro i costumi dei nostri 
padri, sono stato arrestato a Gerusalemme e consegnato in mano dei Romani. 

1Cor. 4:17: Per questo appunto vi ho mandato Timoteo, mio figlio diletto e fedele nel Signore: 

egli vi richiamerà alla memoria le vie che vi ho indicato in Cristo, come insegno dappertutto 
in ogni Chiesa. 

1Cor. 11:23: Io, infatti,  ho ricevuto dal Signore quello che a mia volta vi ho trasmesso: il 

Signore Gesù, nella notte in cui veniva tradito, prese del pane...

1Cor. 15:1-3:  Vi rendo noto, fratelli, il vangelo che vi ho annunziato e che voi avete ricevuto, 

nel quale restate saldi, e dal quale anche ricevete la salvezza, se lo mantenete in quella forma 
in  cui  ve  l'ho  annunziato.  Altrimenti,  avreste  creduto  invano!  Vi  ho  trasmesso  dunque, 
anzitutto, quello che anch'io ho ricevuto: che cioè Cristo morì per i nostri peccati secondo le 
Scritture, 

2Th. 2:15: Sforzati  di presentarti  davanti a Dio come un uomo degno di approvazione, un 

lavoratore  che  non  ha  di  che  vergognarsi,  uno  scrupoloso  dispensatore  della  parola  della 
verità.

 2Th. 3:6:

Gal. 1:9: L'abbiamo già detto e ora lo ripeto: se qualcuno vi predica un vangelo diverso da 

quello che avete ricevuto, sia anatema! 

Gal. 1:14: superando  nel  giudaismo  la  maggior  parte  dei  miei  coetanei  e  connazionali, 

accanito com'ero nel sostenere le tradizioni dei padri. \

Filippesi. 4:9: Ciò che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, è quello che dovete 

fare. E il Dio della pace sarà con voi! 



9 -  Oralità della Parola -  EP

1Th. 2:13: 1Th. 4:1:  1Th. 4:15:.  

1Tim. 5:21:Ti scongiuro davanti a Dio, a Cristo Gesù e agli angeli eletti, di osservare queste 

norme con imparzialità e di non far mai nulla per favoritismo

1Tim. 6:14 i scongiuro di conservare senza macchia e irreprensibile il comandamento, fino 

alla manifestazione del Signore nostro Gesù Cristo, [20] O Timoteo, custodisci il deposito; 
evita le chiacchiere profane e le obiezioni della cosiddetta scienza, 

2Tim. 1:14   2Th. 2:15   2Th. 3:6

Phil. 4:9  

Phil. 3:17  Fatevi  miei  imitatori,  fratelli,  e  guardate  a  quelli  che  si  comportano  secondo 

l'esempio che avete in noi. 

Matt. 10:9   Lucas: 1, 1-4: 

Gv 12:16 Sul momento i  suoi  discepoli  non compresero queste cose;  ma quando Gesù fu 

glorificato, si ricordarono che questo era stato scritto di lui e questo gli avevano fatto.

Senza voler ridurre la traduzione della Bibbia in greco (la Settanta) a un Midrash, è legittimo, 

però, considerare questa versione come qualcosa di più di una semplice traduzione. Vediamo 

in quest'opera lo sforzo di comprendere e interpretare il testo, per dargli, in greco, il 

significato esatto.

La letteratura del Nuovo Testamento, d'altro canto, basandosi sul testo della Scrittura o sulla 

tradizione orale di Israele, crea a sua volta un midrash alla luce della fede in Gesù. Possiamo 

citare alcuni esempi di interpretazione della Scrittura portata dal Nuovo Testamento, o di 

interpretazione orale esistente che testimoniano la pratica midrashica: Mt.2,1-12 interpreta 

Nm.24, 17; anche Os. 11,1 é interpretato por Mt.2,13-15, mentre Jr.31,15 é interpretato por 

Mt.2,16-18. A rocha da qual Moisés faz surgir a água, em Ex.17,5-6, será interpretada como 

sendo o Cristo em 1Cor.10,4.

John 2:19-22    Acts 1:1-13



10 -  Oralità della Parola -  EP

“Gesù secondo la Parola di Dio nella sua oralità”

Qual era la conoscenza che Gesù e i suoi discepoli avevano delle Scritture? Come 

interpretavano le Scritture?

1Cor 15:3: "Perché ho dato loro in primo luogo quello che ho ricevuto: che Cristo è morto per 

i nostri peccati, secondo le Scritture" -

Mc 14,49. “Ogni giorno ero accanto a te, insegnando nel tempio, e tu non me lo dicevi. Spero 

che le Scritture si compiano”.

Giovanni 2:19 Gesù rispose e disse: Distruggete questo tempio e in tre giorni lo farò risorgere. 

20: Allora i Giudei disserono: Per quarantasei anni fu edificato questo tempio, e tu lo rialzerai 

in tre giorni? 21 Ma parla del tempio del suo corpo. 22 Quando dunque i morti furono 

risuscitati, i suoi discepoli furono concordi nel ritenere che avesse detto questo; e credettero 

alla Scrittura e alla parola detta da Gesù.

Atti: 17:11 Questi erano di sentimenti più nobili di quelli di Tessalonica ed accolsero la parola 

con grande entusiasmo, esaminando ogni giorno le Scritture per vedere se le cose stavano 
davvero così. 

João: 21, 25 : Vi sono ancora molte altre cose compiute da Gesù, che, se fossero scritte una 

per  una,  penso che il  mondo stesso non basterebbe a  contenere  i  libri  che si  dovrebbero 
scrivere. 

L'unità e l'unicità di Dio nel Nuovo Testamento

Atti degli apostoli: 

2, 32-33.46-47;  3,  8- 9. 25-26;  4, 18-22. 

Cap 7 La centralità de Dio

11, 17-18;  15, 19-21;  19, 11;  21, 17-20;  27, 22-26;  28,28.



11 -  Oralità della Parola -  EP

Rm: 1, 8-10;  6, 11;  8, 14-17;  15, 5-6 // ICor 1,3.

I Cor: 3,7. 16. 21-23;  6, 14;  15, 20-28.

IICor: 1, 1-3.

Gl: 4, 6-7.

Ef: 2, 10-11.

Fl: 4, 19-20.

ITes: 1,  8-9;  2, 1. 13.

Apoc: 12,10;  21, 1-3. 11. 22-23.

Sinagoga, luogo di preghiera e di studio della Parola di Dio. 

Gesù vive intensamente questo contesto, è parte integrante di questa vita religiosa ebraica del 
suo tempo. E i suoi discepoli seguono la stessa cosa: la vita sacrificale del Tempio e di 
preghiera.

Lc 4, 14-14: Gesù ritornò in Galilea con la potenza dello Spirito Santo e la sua fama si diffuse 
in tutta la regione.  Insegnava nelle loro sinagoghe e tutti ne facevano grandi lodi. 

Mc 1, 21: Andarono a Cafarnao e, entrato proprio di sabato nella sinagoga, Gesù si mise ad 
insegnare. 

Lc 4, 31-32: Poi discese a Cafarnao, una città della Galilea, e al sabato ammaestrava la gente. 



12 -  Oralità della Parola -  EP

Rimanevano colpiti dal suo insegnamento, perché parlava con autorità. 

Mt 4, 23: Gesù andava attorno per tutta la Galilea, insegnando nelle loro sinagoghe e 
predicando la buona novella del regno e curando ogni sorta di malattie e di infermità nel 
popolo.

Lc 24, 50-53: Poi li condusse fuori verso Betània e, alzate le mani, li benedisse.  Mentre li 
benediceva, si staccò da loro e fu portato verso il cielo.  Ed essi, dopo averlo adorato, 
tornarono a Gerusalemme con grande gioia; e stavano sempre nel tempio lodando Dio.  

Gesù in preghiera

Lc 3, 21-22: Quando  tutto  il  popolo  fu  battezzato  e  mentre  Gesù,  ricevuto  anche  lui  il 
battesimo, stava in preghiera, il cielo si aprì e scese su di lui lo Spirito Santo in apparenza 
corporea, come di colomba, e vi fu una voce dal cielo: "Tu sei il mio figlio prediletto, in te mi 
sono compiaciuto".  (risposta a Gesù, alla sua preghiera)

Lc: 5,16 (Mc 1,35) Ma Gesù si ritirava in luoghi solitari a pregare. 

6,12-13:  In quei giorni Gesù se ne andò sulla montagna a pregare e passò la notte in orazione.  
Quando fu giorno, chiamò a sé i suoi discepoli e ne scelse dodici, ai quali diede il nome di 
apostoli: 

9,18:  Un giorno, mentre Gesù si trovava in un luogo appartato a pregare e i discepoli erano 
con lui, pose loro questa domanda: "Chi sono io secondo la gente?". 

9, 28-29:  Circa otto giorni dopo questi discorsi, prese con sé Pietro, Giovanni e Giacomo e 
salì  sul  monte a  pregare.  E,  mentre pregava,  il  suo volto cambiò d'aspetto e  la  sua veste 
divenne candida e sfolgorante; 

10, 21-22: In quello stesso istante Gesù esultò nello Spirito Santo e disse: "Io ti rendo lode, 
Padre, Signore del cielo e della terra, che hai nascosto queste cose ai dotti e ai sapienti e le hai 
rivelate ai piccoli. Sì, Padre, perché così a te è piaciuto. Ogni cosa mi è stata affidata dal Padre 
mio e nessuno sa chi è il Figlio se non il Padre, né chi è il Padre se non il Figlio e colui al 
quale il Figlio lo voglia rivelare";  

11,1:  Un giorno Gesù si trovava in un luogo a pregare e quando ebbe finito uno dei discepoli 
gli disse: "Signore, insegnaci a pregare, come anche Giovanni ha insegnato ai suoi 



13 -  Oralità della Parola -  EP

22, 39- 42:  Uscito se ne andò,  come al  solito,  al  monte degli  Ulivi;  anche i  discepoli  lo 
seguirono.   Giunto sul  luogo,  disse loro:  "Pregate,  per  non entrare in tentazione".   Poi  si 
allontanò da loro quasi un tiro di sasso e, inginocchiatosi, pregava: "Padre, se vuoi, allontana 
da me questo calice! Tuttavia non sia fatta la mia, ma la tua volontà". 

*************************

La trinità10

Vorrei dire che nel contesto della tradizione cristiana è una cosa naturale e anche inconscia o 
almeno non si riflette quando parliamo di Dio come Padre, allo stesso tempo non prestiamo 
attenzione quando diciamo che Dio è il Figlio o il Figlio è Dio, con lo Spirito Santo è meno 
complicato.

In realtà non c'è mai stata alcuna intenzione di dire che ci sono tre dei, ma abbiamo una logica 
illogica quando diciamo: Dio Padre, Dio Figlio e Dio Spirito Santo.

Ricordo la mia vecchia catechesi quando furono presentati Dio Padre, Dio Figlio e Dio Spirito 
Santo, subito sorse la domanda: Quindi abbiamo 3 dei? e la risposta era stata no, C'è un unico 
Dio in tre persone distinte. E ricordo che non riuscivo a fare i conti correttamente, come 
1+1+1 dà come risultato 1???

È evidente che questa questione si è acuita nel corso dei secoli (nel contesto greco-romano) e 
la preoccupazione maggiore non proveniva dalla motivazione degli uomini di Chiesa, ma 
dell'Imperatore (Costantino), percependo al suo interno diverse espressioni della Chiesa in suo 
Impero, ritenne che ciò avrebbe messo a rischio la pace del suo potere assoluto, così indisse il 
Concilio di Nicea del 32511, da lui stesso organizzato e la cui conclusione dovesse rispondere 
alle preoccupazioni dell'Imperatore.

Ma non è questo che ci interessa in questo momento, bensì come comprendiamo ciò che 
professiamo, o meglio, dove sarebbe il fondamento di una tale convinzione?

Sarebbe del tutto arbitrario o possiamo trovare risonanze nelle Scritture e nella Tradizione di 
Israele a cui siamo legati?

10. Pierre Lenhardt, L’Unité de la Trinité: à l’écoute de la tradition d´Israël, en Eglise, Parole 
et Silence, Paris, 2011.

11. Concili: 325: Nicea; 381: Costantinopoli; Efeso: 431; Calcedonio 451



14 -  Oralità della Parola -  EP

Il tre della trinità non è un numero aritmetico, non indica la somma di più, ma piuttosto 
un'unica realtà trinaria. Non sono quindi i tre che spiegano l'Uno, ma l'Uno che possiede i tre. 
La trinità, parte dell'essenza della fede cristiana, può essere meglio compresa e sostanziata 
quando si apre alla Parola di Dio (scritta e orale) che proviene dalla Tradizione di Israele.

Nel racconto del battesimo di Gesù, il vangelo di Luca presenta tre aspetti della realtà divina: 
Dio (il Padre), il Figlio e lo Spirito Santo (Luca 3:21-22). La testimonianza riportata da Luca 
afferma che lo Spirito discese su Gesù in forma corporea, come una colomba e che una voce 
celeste chiamò Gesù come Figlio, secondo il Salmo 2:7. Le stesse realtà sono presentate da 
Luca in modo più riassuntivo il resoconto della trasfigurazione (Lc 9,28-34). Questa seconda 
testimonianza, però, ci trasmette altri due elementi interessanti: Gesù è l’Eletto e bisogna 
ascoltarlo.

Lo studio delle fonti ebraiche porterà il cristiano a vedere, in Gesù, la Presenza di Dio, la 
Shehinah ( הניכש ) per eccellenza, che non annulla, né sminuisce in alcun modo, la particolare 
Presenza del Dio Uno e Unico nel Tempio di Gerusalemme e in altri luoghi, così come in 
alcuni gruppi e persone. È da questa presenza particolare e con essa che si dispiega la presenza 
universale di Gesù Cristo e l'azione dello Spirito Santo nel mondo...

Le testimonianze neotestamentarie sul battesimo di Gesù (Lc 3,21-22) e sulla sua 
trasfigurazione (Lc 9,34-36, 2Pt 1,16-18) sono strutturate in modo ternario che invita a 
ricercare (analiticamente) nelle fonti ebraiche, cosa possono essere il Padre, il Figlio e la Voce 
celeste, nonché i rapporti che esistono tra loro...

Il padre

Chi parla del Figlio nei nostri testi è il Padre e, naturalmente, il Padre celeste da cui viene la 
voce dal cielo. Che Dio sia il Padre e che sia conosciuto come tale attraverso la Scrittura e la 
Tradizione, eppure rimanga sconosciuto, è il paradosso che abbracciano il popolo ebraico e la 
Chiesa. Come Padre, Egli è conosciuto come fonte inesauribile di misericordia e di perdono 
dei peccati. Come Creatore Egli rimane sconosciuto, nel luogo sconosciuto della Sua 
trascendenza, paradossalmente legato al Luogo conosciuto del Tempio dove manifesta la Sua 
Santità e la Sua Gloria.



15 -  Oralità della Parola -  EP

Dio viene spesso chiamato “Padre che è nei cieli”, in terza persona, nella letteratura 
rabbinica12. È invocato come “Padre nostro che è nei cieli”, in seconda persona, solo nel 
Nuovo Testamento (Mt 6,9), nella preghiera del “Padre nostro” e nella preghiera istituita per la 
Festa dell'Indipendenza dello Stato di Israele13.

“Padre nostro che sei nei cieli, Roccia e Salvatore d'Israele, benedici lo 
Stato d'Israele, primo germe della nostra liberazione, proteggilo sotto le 
ali della tua bontà e stendi su di esso la tenda della tua pace, manda la tua 
luce e la tua verità ai vostri leader, ai vostri ministri e ai vostri consiglieri 
e guidateli nella direzione che vi sembra buona...
Lo splendore della tua meravigliosa potenza risplenda su tutti gli abitanti 
dell'universo, della tua terra, e ogni essere che possiede un'anima affermi: 
"Il Signore, Dio d'Israele, è Re e il suo regno domina su tutte le cose". 
"Amen!

Il Bat Kol לוק תב  (la voce celeste)

Dio parla dai cieli, con una voce celeste, come afferma il greco del Nuovo Testamento. La 
Tradizione d'Israele chiama questa voce Bat Kol che può essere tradotto come Figlia della 
Voce o Eco della Voce. Nel Nuovo Testamento, le testimonianze raccolte dagli evangelisti 
presentano Bat Kol come la voce stessa di Dio.

Diade: Dio e la Sua Shehinah הניכש

La parola Shehiná è innanzitutto un nome di azione. Designa l'azione del verbo Shakan, che 
significa abitare. L'azione dell'abitare offre un risultato, l'abitazione, chiamata anche Shehiná. 
La Shehinah è, quindi, la Presenza Immanente nel mondo del Dio Trascendente... Ella agisce 
in modo dinamico e personale, distinto dal Dio trascendente, ma tutt'uno con Lui e in nessun 
altro modo...

Spirito Santo

Lo Spirito di Dio è ovunque nella Bibbia ebraica. Egli è chiamato Spirito Santo שדוקה חור  
negli ultimi capitoli di Isaia ed è sempre presente nella Tradizione orale farisaico-rabbinica.

םִימָשָּּבַּשֶׁ וּניבִאָ לעַ ,ןעֵשָּּהִלְ וּנלָ שֵׁי ימִ לעו  .12 .  E su chi dobbiamo fidarci, sul nostro Padre che è nei cieli. (Mishá Sotah 
9,15)

13. Preghiera per lo Stato istituita dal Grande Rabinat di Israele. Cfr. P. Lenhardt, “La fin du sionisme?”, Sens 3, 
2004, p 124-136.



16 -  Oralità della Parola -  EP

I testi che descrivono l'intervento della Shehiná e dello Spirito Santo utilizzano formule 
differenziate che talvolta permettono di determinare se si tratta della Shehiná o dello Spirito 
Santo. Tuttavia, poiché queste realtà sono inseparabili e, a volte, intercambiabili, il che porta 
alla contaminazione del vocabolario, il discernimento non è sempre facile. Questa doppia 
dualità, queste due Diadi, fanno sentire per risonanza la Triade di Dio, Shehiná, Spirito 
Santo.

Un non ebreo (goy) interrogò Raban Gamaliel. Gli disse: “Perché il Santo, benedetto sia 
Lui, si è rivelato in un roveto?” Lui rispose: “Se si fosse rivelato in un carrubo o in un fico, 
cosa diresti? Ma nessun luogo sulla terra è vuoto della Shehinah. (Pesiqta di Rav Kahana, 
pisq. 1, p.4.)

Questo insegnamento di Raban Gamaliel ci fa comprendere che Dio è ovunque nel mondo 
nella sua forma di Shehinah

La Benedizione Yotser, la prima benedizione prima della lettura mattutina dello Shema, fa 
questa grande affermazione. «Benedetto sei Tu, Signore, nostro Dio, Re dell'universo» e poi 
proclama con il profeta Isaia (6,3): «Santo, Santo, Santo il Signore Sabaot, tutta la terra è 
piena della Sua Gloria!». e si completa con l'Esodo (3,12): «Beata la gloria del Signore del suo 
luogo!» ( ומוקממ ) ... Dio è sempre al di là e al di sotto14. La Shehinah, così come si manifesta 
nel mondo, è il Luogo conosciuto che rimanda al Luogo sconosciuto. La Shehinah è il Dio 
conosciuto che fa conoscere il Dio sconosciuto.

“... Rabbi Eleazar ben Arak disse: Perché il Santo, benedetto sia Lui, parlò dall'alto del cielo 
e parlò con Mosè dal roveto? Non gli converrebbe parlare dalle cime dei cedri del Libano, 
dalle cime dei monti, dalle cime dei colli? Ma il Santo, benedetto Egli sia, abbassò la Sua 
Shehinah e agì secondo buone maniere, affinché le nazioni del mondo non dicessero: perché 
Egli è Dio e Signore del Suo mondo (solo)..." (Mekilta di Rabbi Shimeon ben Yohai su Es 3, 
1-2). Pietro 105

Possiamo capire che la  Shehinah agisce in nome di Dio, al posto di Dio, è Dio in azione, ma 
potremmo dire che è distinta da Dio che è Lui stesso.

Possiamo parlare di una trascendenza interiore di Dio o anche di una trascendenza dal/
nell'immanenza. Dio rimane sempre sconosciuto, ma nella fede, mediante il dono dello Spirito 
Santo, possiamo conoscerLo e questa conoscenza è vita eterna.

14. “Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo”: E tu eri in me, più profondo di ciò che è in me 
più intimo, e più alto di ciò che è in me come supremo. (Sant'Agostino, Confessioni III, 6, 11).



17 -  Oralità della Parola -  EP

Benedizione dopo la lettura della Torah

 

Benedizione dopo la lettura della Torah

“Benedetto sei Tu, Signore nostro Dio, Re dell'universo, che ci  hai dato la Torah della 
verità e hai impiantato in noi la vita eterna. Benedetto sei tu, Signore, che doni la Torah”..

Vedi Giovanni 6: 68: “Simon Pietro gli rispose: Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita 
eterna” Giovanni 17: 3: “Ora questa è la vita eterna: che conoscano Te, il unico vero Dio, e 
colui che tu hai mandato, Gesù Cristo”.

Si può dire che l'Unità di Dio, riferita nel Suo Luogo sconosciuto e rivelata nel Suo Luogo 
conosciuto, viene percepita come la perfetta Unità della Sua Trascendenza e della Sua 
Immanenza, della Sua Assenza e della Sua Presenza.

Possiamo anche dire che il mondo è il Luogo conosciuto dove la Shehinah si rivela agli esseri 
umani solo in un modo particolare, negli avvenimenti della storia e in luoghi particolari del 
mondo

La Shehiná è nel mondo. Non si può dire che sia di questo mondo; ma evita anche di dire che 
non è di questo mondo. La Tradizione di Israele insegna che Dio è il LUOGO del mondo, e 
non che il mondo sia il Suo luogo (Genesi Rabba su Gn 28,11). Poiché la Shehinah è la 
Presenza divina nel mondo, sembra possibile dire che la Shehinah è il LUOGO nel mondo. Un 
cristiano può dire che Gesù Cristo, essendo la Shehinah, è il LUOGO conosciuto nel mondo, 
non del mondo (Vero Dio nato dal Dio Verde), che fa conoscere il LUOGO sconosciuto (Dio, 
il Padre sconosciuto): Nessuno ha mai visto Dio: il Figlio unigenito, che è nel seno del Padre, 
lo ha fatto conoscere” (Gv 1,18).

Il Padre nella Trinità è il Padre che è nei cieli, della fede di Israele e Colui di Gesù che lo fa 
conoscere come tale (cfr Gv 1,18) e che prega come Dio nella preghiera dello Shema Israel 
(Mc 12, 29). Dal punto di vista cristiano non c'è alcuna interruzione nel passaggio dal Dio 
della Triade ebraica al Padre della Trinità cristiana.



18 -  Oralità della Parola -  EP

Il Figlio nella Trinità è la Presenza di Dio nel mondo, la Shehinah per eccellenza che valorizza 
tutte le manifestazioni della Shehinah nello spazio e nel tempo.

Lo Spirito Santo nella Trinità ha la sua corrispondenza nella Tradizione d'Israele. Per far 
conoscere Dio nel mondo è necessario conoscerlo, cosa impossibile senza il dono gratuito 
dello Spirito Santo, come afferma la 4ª Benedizione di Amida dei giorni ordinari:

“Tu, per grazia, dai all’uomo la conoscenza (daat) e insegni all’uomo il discernimento. 
Donagli conoscenza, discernimento e intelligenza da parte tua... Benedetto sei tu, Signore, 
che doni la conoscenza (daat) per grazia”.

La conoscenza è la più alta delle tre facoltà menzionate nella preghiera. Lei è all'inizio ed è lei 
che conclude la preghiera. È la conoscenza di Dio, la conoscenza che Dio si aspetta da Israele. 
È questa conoscenza di Dio, per quanto è possibile, nella misura in cui Dio la dona per grazia, 
che permette all'uomo di conoscere se stesso attraverso la sua relazione con Dio e di 
conoscersi come peccatore. Come è fatto questo regalo gratuito? Rashi lo indica nel suo 
commento all'Es 31,2-3:

“Es 31,2-3: Sappi che ti ho chiamato Betsalele... ti ho riempito dello Spirito di Dio, di 
sapienza, di discernimento e di conoscenza.

Saggezza: ciò che una persona sente dagli altri e impara;

Discernimento: ciò che una persona capisce da sola in base alle cose che ha imparato;

La conoscenza: lo Spirito Santo”

Pertanto, è lo Spirito Santo che fa conoscere Dio e la sua Shehinah nella vita di Israele, nella 
sua preghiera e nel suo studio. Dal punto di vista cristiano, è lo stesso Spirito Santo che fa 
conoscere Dio presente in Gesù Cristo (Shehinah) nella vita della Chiesa, nella sua preghiera e 
nello studio.

Da questa realtà cristiana che emerge all'interno della Tradizione ebraica, potremmo anche 
considerare il Filioque di Credo Niceno-Constatinopolitano:

Poiché è lo Spirito che, direttamente o attraverso la Bat Qol, fa conoscere Dio e la sua  
Shehinah in Israele, possiamo dire che nel Credo della Chiesa, in risonanza con la Triade 
ebraica, viene rigorosamente rispettata la 'Monarchia' di Dio, che ciò non giustifica il Filioque.

D'altra parte, lo Spirito non è mai separato dalla Shehinah. Dio genera innanzitutto la sua  
Shehinah, distinta da Se Stesso nell'Unità. Il dono dello Spirito che fa conoscere la  Shehinah 
è la continuazione (non cronologica) della generazione della  Shehinah. Lo Spirito Santo, 
quindi, dipende dalla  Shehinah. Ciò giustificherebbe il Filioque.



19 -  Oralità della Parola -  EP

Et in Spiritum Sanctum, Dominum et vivificantem, qui ex Patre Filioque procedit
E nello Spirito Santo, Signore e fonte di vita, che procede dal Padre e dal Figlio.

Pero questa è una realtà biblica ebraica in cui dal II secolo in poi si è sviluppata un'identità 
cristiana in cui tutto aveva senso dal punto di vista della tradizione, senza speculazioni, era la 
pratica della fede a dare senso alla vita.

Se il Figlio è Dio e Dio è Uno, perché litigare per definire se proviene dall'uno o dall'altro?

È chiaro che il conflitto non è naturale, ma il risultato di un’altra cultura che giudica le culture 
di fede con valori e concetti diversi.



20 -  Oralità della Parola -  EP

Il rapporto tra l'oralità come base per il Nuovo Testamento:

Un esempio tratto dalla storia di Giacobbe quando incontra Rachele e in seguito diventa una 
delle sue mogli.

L'incontro avviene intorno ad un pozzo. L'approvvigionamento idrico del gregge dipendeva 
dalla presenza di numerosi pastori per fare rotolare la pietra (grande) che chiudeva 
l'imboccatura del pozzo. Quando Giacobbe vede Rachele, lui solo rotola la pietra e dà acqua a 
tutto il suo gregge.

Gn 29, 1-10: Poi Giacobbe si mise in cammino e andò nel paese degli orientali. Vide nella 
campagna un pozzo e tre greggi di piccolo bestiame, accovacciati vicino, perché a quel pozzo 
si abbeveravano i greggi, ma la pietra sulla bocca del pozzo era grande. Quando tutti i greggi 
si erano radunati là, i pastori rotolavano la pietra dalla bocca del pozzo e abbeveravano il 
bestiame;  poi  rimettevano  la  pietra  al  posto  sulla  bocca  del  pozzo.  Giacobbe  disse  loro: 
"Fratelli miei, di dove siete?". Risposero: "Siamo di Carran". Disse loro: "Conoscete Làbano, 
figlio di Nacor?". Risposero: "Lo conosciamo". Disse loro: "Sta bene?". Risposero: "Sì; ecco 
la figlia Rachele che viene con il gregge". Riprese: "Eccoci ancora in pieno giorno: non è 
tempo di radunare il bestiame. Date da bere al bestiame e andate a pascolare!". Risposero: 
"Non possiamo, finché non siano radunati tutti i greggi e si rotoli la pietra dalla bocca del 
pozzo;  allora  faremo bere  il  gregge".  Egli  stava  ancora  parlando con loro,  quando arrivò 
Rachele  con  il  bestiame  del  padre,  perché  era  una  pastorella.  Quando  Giacobbe  vide 
Rachele,  figlia  di  Làbano,  fratello  di  sua madre,  insieme con il  bestiame di  Làbano, 
fratello di sua madre, Giacobbe, fattosi avanti, rotolò la pietra dalla bocca del pozzo e 
fece bere le pecore di Làbano, fratello di sua madre. 

Il Targum (commento popolare in aramaico) interpreta questo fatto dicendo:

- Quando nostro padre Giacobbe sollevò la pietra dalla bocca del pozzo, essa cominciò a 
traboccare in sua presenza e continuò a fuoriuscire per più di vent'anni, per tutto il 
tempo in cui rimase nell'Haram.  (cf Gn 31, 38 ss).

Cioè, Giacobbe aveva il potere divino di far sgorgare l'acqua in modo permanente e questo 
avvenne, grazie al potere di Giacobbe, per tutti i 20 anni trascorsi con suo suocero Labano.



21 -  Oralità della Parola -  EP

Per questo motivo era conosciuto il nome di Giacobbe, popolarmente nel contesto ebraico nel 
periodo di Gesù e molto prima, colui che aveva il potere di far sgorgare l'acqua dal pozzo 
senza dipendere da mezzi fisici.

Questa idea è messa chiaramente in bocca alla Samaritana alla quale Gesù chiede dell'acqua 
da bere:

Gv 4, 1-12: Quando il Signore venne a sapere che i farisei avevan sentito dire: Gesù fa più 
discepoli e battezza più di Giovanni - sebbene non fosse Gesù in persona che battezzava, ma i 
suoi  discepoli  -,  lasciò  la  Giudea  e  si  diresse  di  nuovo  verso  la  Galilea.  Doveva  perciò 
attraversare la Samaria.  Giunse pertanto ad una città della Samaria chiamata Sicàr, vicina al 
terreno che Giacobbe aveva dato a Giuseppe suo figlio:  qui c'era il pozzo di Giacobbe. Gesù 
dunque, stanco del viaggio, sedeva presso il pozzo. Era verso mezzogiorno Arrivò intanto una 
donna di Samaria ad attingere acqua. Le disse Gesù: "Dammi da bere". I suoi discepoli infatti 
erano andati in città a far provvista di cibi.  Ma la Samaritana gli disse: "Come mai tu, che sei 
Giudeo,  chiedi  da  bere  a  me,  che  sono  una  donna  samaritana?".  I  Giudei  infatti  non 
mantengono buone relazioni con i Samaritani. Gesù le rispose: "Se tu conoscessi il dono di 
Dio e chi è colui che ti dice: "Dammi da bere!", tu stessa gliene avresti chiesto ed egli ti 
avrebbe dato acqua viva". 

Gli disse la donna: "Signore, tu non hai un mezzo per attingere e il pozzo è profondo; da 
dove hai dunque quest'acqua viva?  Sei tu forse più grande del nostro padre Giacobbe, 
che ci diede questo pozzo e ne bevve lui con i suoi figli e il suo gregge?". 


