‘AMIDAH E LINGUAGGIO DEL CORPO

Diverse denominazioni:

‘Amidah, dalla radice ‘-m-d, “stare in piedi”, in quanto preghiera che si recita in piedi
Shemoneh ‘esreh, 18 (benedizioni, di fatto 19), denominazione diffusa nel mondo ashkenazita

Tefillah, denominazione piu comune (dalla radice p-I-I: “giudicare, osservare, esaminare”), che
rimanda all’idea di una auto-osservazione/auto-conoscenza

A che cosa corrispondono le 18 benedizioni?
Se ne discute nel 7al/mud babilonese (TB Berakhot 28b):

721 7032 AWy 7319 237 | A cosa corrispondono le 18 benedizioni?

TN OINT1 02 PRI U277 A2 99T 031 MR
12’72 32772 N7 MRY NI "Ry ey
NI Ty A3 7332 Rk AR 27 .0OHN
YW 027 R DINI0 0270 MR VY DRMpAY

STERY NI TRy Ay T2 17 12

Disse Rabbi Hillel figlio di Rabbi Shemuel bar
Nachmani: corrispondono alle 18 volte in cui ¢
menzionato [il Nome divino] nel [Salmo 29]:
Celebrate il Signore, figli di Dio composto da
David. Rav Josef disse: corrispondono alle 18
volte in cui ¢ menzionato [il Nome divino] nella
lettura dello Shema ‘. Disse Rabbi Tanchum a
nome di Rabbi Jehoshua ben Levi: corrispon-

dono alle 18 vertebre della colonna vertebrale.

Per questo, un’aggiunta precisa: “Chi prega deve inchinarsi fino a che sporgono tutte le vertebre della
colonna” (Ibidem).

In ogni caso: 1a ‘Amidah si recita subito dopo lo Shema‘, senza interruzione. Il 7almud spiega che
tale legame ¢ indicato al versetto 5 del Salmo 63:

2992 KPR 70w 202 79728 12

T

Cosi Ti benediro nella mia vita, nel Tuo Nome
alzero le mie mani

Questo versetto ¢ composto da due parti: nella prima si benedice Dio e nella seconda lo si invoca. Il
commento talmudico spiega che si benedice Dio recitando lo Shema® e lo si invoca recitando la
‘Amidah (cf. TB Berakhoth 16b).



Origine della ‘Amidah

La maggior parte degli studiosi ¢ abbastanza concorde nel far risalire le origini della ‘Amidah al 11
secolo a. e.v., per lo meno per quanto riguarda la sua struttura generale; altri la datano al I'V secolo a.
e.v., ritenendo che le sue componenti principali facessero gia parte della liturgia del Tempio dopo
I’esilio babilonese. A tale proposito, il rabbino britannico J.H. Hertz (1913-1946) scrive:

Questa preghiera non ¢ il prodotto di una sola mente né di un solo periodo. Le benedizioni di apertura,
che sono delle “lodi”, sono il lavoro degli Uomini della Grande Assemblea, nel quarto secolo a. e.v.
Quelle conclusive, che sono dei “ringraziamenti”, sono meno antiche, ma risalgono senz’altro al
periodo maccabaico, nella meta del secondo secolo a. e.v. Pit recenti sono le “petizioni” anche se quasi
tutte in uso prima della fine del Secondo Tempio. Quanto alla loro origine, alcune delle Diciotto
Benedizioni furono prese dal Tempio, altre furono composte, inizialmente, per la devozione privata,
altre infine sembra che siano sorte proprio nella Sinagoga. La stesura definitiva di queste preghiere si
ebbe nel 100 circa dell’era cristiana, sotto la direzione del Patriarca [Rabban] Gamaliele II*.

Principali testimonianze storiche

Mishnah, Berakhoth, cap. 4-5, dove si spiega come e quando recitare la Tefillah/‘Amidah riportando
varie opinioni dei maestri, fra le quali:

Ty o7R DPenn o 922,70k X913 127 | Rabban Gamliel dice: “Ogni giorno una persona
, o . - ) recita 18 benedizioni. Rabbi Jehoshua® dice:
A WY Y YR IRIR YT A0 TIWY | «Un sunto delle 18 benedizioni”. Rabbi ‘Aqiva
dice: “Chi ¢ fluente/pratico nel recitare la sua
Tefillah, prega 18 benedizioni, e chi non lo ¢

Y mIRY YD RY aR) Y [prega] un sunto delle 18 benedizioni” (IV, 3)

TIAY 99907 ,1992 INPON AW OX , IR RPY

Nelle fonti talmudiche troviamo ulteriori indicazioni:
e 120 anziani, fra 1 quali molti profeti, hanno redatto le 18 benedizioni (TB Meghillah 17b)

e Gli Uomini della Grande Assemblea istituirono, per Israele, benedizioni e preghiere,
santificazioni e Havdalah (TB Berakhoth 33a)

e Le 18 benedizioni sarebbero opera di un certo Simone il Cardatore, che le avrebbe redatte e
ordinate alla presenza di Rabban Gamliel a Javne (TB Berakhoth 28b)

Tuttavia, per avere le formulazioni complete di tutta la Tefillah bisogna rifarsi ai primi Siddurim che
compaiono attorno al IX secolo e.v.

Si possono pertanto evidenziare tre fasi:

1. Postesilica fino al 70 e.v., nella quale si fissano alcune delle principali benedizioni della ‘Amidah:
sicuramente le prime tre e le ultime tre menzionate nella Tosefta (Berakhoth 111,13) e note alle
scuole di Hillel e Shammaj

2. Accademia di Javne dopo il 70 e.v., € qui che per la prima volta vengono fissati il numero delle
benedizioni della ‘Amidah e 1 singoli contenuti. E in tale contesto che le benedizioni sono

! The Authorized Daily Prayer Book. Revised edition. Hebrew Text-English Translation with Commentary and Notes, a c.
di J.H. Hertz, the Late Chief Rabbi of the British Empire, Bloch Publishing Company, New York 1965'2, pp. 130ss.
Traduzione italiana di C. Di Sante in La preghiera di Israele, Marietti, Casale M. (AL) 1985, p. 83

2



diventate 19. Si tratta comunque di un lavoro redazionale e organizzativo sulla base di quanto
raccolto e conservato dalla tradizione

3. Redazione dei Siddurim dal IX secolo e.v. in poi, dove si riporta per esteso il testo della ‘Amidah
e delle sue varianti per le diverse circostanze. Anche questo ¢ il frutto di un processo compilativo,
attraverso il quale si fissa la tradizione conservata nelle diverse comunita sulla base delle
indicazioni dei Gheonim delle accademie babilonesi (650-1040 e.v.)

Con la redazione dei Siddurim, che comunque testimoniano una notevole varieta di riti e tradizioni
locali, viene tuttavia meno la varieta creativa e la fluidita testimoniata nella Mishnah. Nello stesso
tempo si favorisce la partecipazione consapevole di tutta I’assemblea, grazie anche ai Siddurim
bilingue: ebraico e lingua locale.

Le benedizioni della ‘Amidah sono formulate secondo la struttura tradizionale:

Si inizia rivolgendosi a Dio in modo diretto, es.: Benedetto sei Tu Signore...
Per poi procedere in terza persona, es.: che fa...

Tale struttura, nella prima parte sottolinea la vicinanza/immanenza di Dio, mentre nella seconda si
ribadisce la Sua totale trascendenza.



Struttura della ‘Amidah

3 benedizioni iniziali di lode
13 benedizioni intermedie di petizione/richiesta

3 benedizioni conclusive di ringraziamento

Precisa il Talmud (TB Berakhoth 34a) al riguardo:

X 127% a7y ORY OR 0PIY A7 27 MR
KPR L ninigR whwa KDY LninivRn whwa
niT — NIRRT RPIT 027 MRT .NPYEHRD
TniT — nPPENRR 127 °30Y may 1TonY 72v°
72Y9 17 — niANR L3270 072 Wpanw TavY

12 72371 91,127 079 2PV

Disse Rabbi Jehuda: una persona non rivolga
mai una richiesta [a Dio] per le sue necessita
nelle prime tre [benedizioni] e nelle ultime tre
[benedizioni], ma in quelle centrali. Disse infatti
Rabbi Chanina: [quando si recitano] le prime
[benedizioni] si deve assomigliare a un servo
che esprime delle lodi di fronte al suo padrone;
[quando si recitano] le [benedizioni] centrali si
deve assomigliare a un servo che richiede al
padrone una retribuzione; [quando si recitano] le
ultime [benedizioni] si deve assomigliare a un
servo che ha ricevuto una retribuzione dal
padrone, si congeda e se ne va [ringraziando]

L’articolazione e i contenuti della tefillah possono essere riassunti in

questo schema generale:

A) Le 3 Benedizioni 1. Tu ol D1o. La lode
i 2. Tu sei onnipotente Di
3. Tu sei santo i
Per questo ti chiediamo:
4. L’intelligenza Beni
5. La penitenza spirituali
6. Il perdono
7. La liberta personale
8. La salute Beni
9. 11 benessere materiali
B) Le 13 Petizioni 10. La riunificazione dei dispersi
centrali
11. La giustizia integrale
12. Il castigo dei nemici
13. La ricompensa dei giusti Beni
14. La nuova Gerusalemme sociali
15. Il Messia
16. L’esaudimento delle preghiere
Quindi:
C) Le 3 Benedizioni 17. Restaura il culto di Gerusalemme | 1l ringrazia-
conclusive 18. Accetta il nostro ringraziamento | mento a Dio
19. Concedici la pace




Perché 19 benedizioni

La quindicesima benedizione, con la quale si chiede che possa spuntare “il germoglio di David”, il
Messia, riprende una supplica gida menzionata in quella precedente (14) dove si chiede la
“ricostruzione di Gerusalemme” e la “restaurazione del trono del Messia della casa di David”.

Laricerca storico-letteraria ha messo in luce che la benedizione affinché possa spuntare “il germoglio
di David” originariamente era in uso soltanto a Babilonia, mentre in Terra di Israele si menzionava
I’attesa messianica assieme alla supplica per la ricostruzione di Gerusalemme in un’unica
benedizione.

Pertanto, nella fissazione della ‘Amidah a Javne dopo il 70 e.v. si decise di mantenere la formulazione
Shemoneh ‘esreh, 18 (benedizioni), inserendo tuttavia la diciannovesima in uso presso le comunita
babilonesi?.

Le discussioni relative alla birkat haminim

Si tratta della dodicesima benedizione con la quale si domanda a Dio di castigare gi “operatori di
empieta”, fra i quali la tradizione colloca anche tutti i nemici del popolo di Israele. Sappiamo che tale
benedizione esisteva gia all’epoca di Rabban Gamliel di Javne (90 e.v.), in quanto ¢ con il suo
permesso e secondo le sue istruzioni che fu introdotta una benedizione contro gli “eretici” con
particolare riferimento agli tzedogim, 1 sadducei che non riconoscevano 1’autorita della Torah orale

(cf. TB Berakhot 28D).

Le discussioni — dal I secolo e.v. in poi — vertono proprio sul significato del termine ebraico minim
che, solitamente, designa gli “eretici”. Per cui il problema era definire verso quale categoria di eretici
fosse rivolta (sadducei? pagani? giudeo-cristiani? cristiani? altro?). Di fatto, ogni generazione ha

incluso nei minim categorie diverse®.

Della birkat haminim si conservano molte versioni e parafrasi. A tale proposito, ¢ interessante la
cosiddetta recensione palestinese della birkat haminim, un testo scoperto da Salomon Schechter negli
anni '90 nella Ghenizah del Cairo, nel quale si distingue fra: meshummadim (infedeli, traditori),
notzrim (nazareni seguaci di Gesu di Nazareth) e minim (eretici, degenerati). Nelle formule
babilonesi, invece, manca il riferimento esplicito ai notzrim differenziati dai minim, probabilmente
perché a Babilonia la presenza dei giudeo-cristiani non era cosi significativa come a Gerusalemme®*.

(Per una analisi linguistica del temine minim e il suo utilizzo nelle fonti rabbiniche si puo utilizzare
il sito www.sefaria.org)

2 Cf. J. Heinemann, La preghiera ebraica, Ed. Qigajon, Comunita di Bose Magnano (VC) 1986, pp. 141.
3 Cf. J. Heinemann, La preghiera ebraica, cit., pp. 139-140 e in particolare nota 42.
4 Cf. C. Di Sante in La preghiera di Israele, cit., pp. 111-112.

5



‘Amidah feriale e festiva

Nei giorni feriali la ‘Amidah viene recitata interamente, mentre di Shabbath vengono eliminate o
ridotte le 13 benedizioni intermedie, che vengono sostituite con la gedushat hajom (santificazione del
giorno). La ‘Amidah viene poi ripetuta nel mussaf (aggiunta festiva).

Varianti simili si usano anche durante le festivita. Si distingue inoltre fra richiesta della rugiada in
estate e della pioggia in inverno.

Il motivo per cui di Shabbath la ‘Amidah si recita in forma ridotta e diversa ¢ legato al fatto che, in
questo giorno, si gode di una sorta di “anticipo” della pienezza dei tempi messianici, nei quali tutte
le richieste delle formule di petizione vengono esaudite.

Nell’ebraismo ortodosso la ‘Amidah si recita in silenzio seguita — se ¢’¢ minian — da una ripetizione
ad alta voce, nella quale il Chazan interagisce con I’assemblea. Anticamente, quando non erano
ancora in uso i Siddurim, tale ripetizione si rendeva necessaria per coloro che non erano in grado di
recitare la ‘Amidah a memoria.

Nell’ebraismo progressivo invece si recita la ‘Amidah una volta sola ad alta voce e coralmente, con
alcune varianti (es. menzione sia dei Patriarchi che delle Matriarche) e in diverse comunita non si
recita il mussaf.

I gesti che accompagnano la ‘Amidah

In piedi a piedi uniti, rivolti verso Gerusalemme. Tale posizione, variamente reinterpretata,
storicamente serve a distinguere la liturgia sinagogale da quella del Tempio: nel Tempio, infatti, il
popolo si prostrava a Dio

Tre passi indietro e poi tre passi avanti all’inizio e tre passi indietro alla fine alzando i tacchi tre
volte, per indicare ’entrata e 1’uscita in una sorta di “spazio” particolare nel quale vivere la preghiera
rivolgendosi a Dio nell’orizzonte di uno stadio superiore di comunicazione con Lui

Un inchino in avanti che accompagna la prima e la penultima benedizione (originariamente
conclusiva): il termine berakhah deriva dalla radice b-r-k che comprende anche il significato di
“piegarsi”’, che in questo caso significa inchinarsi alla grandezza di Dio (cf. TB Berakhoth 28b,
simbologia colonna vertebrale)

Ci si solleva in punta di piedi tre volte durante la triplice proclamazione della Santita di Dio per
avvicinarsi a Lui, quasi sradicandosi da terra come angeli

Inchino a sinistra e a destra mentre si recita ‘Oseh Shalom. Fra le diverse simbologie richiama
I’orizzonte universale del dono della pace



