
1 

 

‘AMIDAH E LINGUAGGIO DEL CORPO 

 

Diverse denominazioni: 

 

‘Amidah, dalla radice ‘-m-d, “stare in piedi”, in quanto preghiera che si recita in piedi 

Shemoneh ‘esreh, 18 (benedizioni, di fatto 19), denominazione diffusa nel mondo ashkenazita 

Tefillah, denominazione più comune (dalla radice p-l-l: “giudicare, osservare, esaminare”), che 

rimanda all’idea di una auto-osservazione/auto-conoscenza 

 

 

A che cosa corrispondono le 18 benedizioni? 

Se ne discute nel Talmud babilonese (TB Berakhot 28b): 

נֶגֶד מִי  רֵה כְׁ מוֹנֶה עֶשְׁ  ?הָנֵי שְׁ

נֶגֶד   אָמַר רַבִי הִלֵל מָנִי: כְׁ מוּאֵל בַר נַחְׁ רַבִי שְׁ רֵיהּ דְׁ בְׁ

נֵי  בְׁ לַה׳  ״הָבוּ  בְׁ דָוִד  שֶאָמַר  כָרוֹת  אַזְׁ רֵה  עֶשְׁ מוֹנֶה  שְׁ

כָרוֹת  רַב יוֹסֵף אָמַר אֵלִים״.   רֵה אַזְׁ מוֹנֶה עֶשְׁ נֶגֶד שְׁ : כְׁ

מַע.   רִיאַת שְׁ עַ שֶבִקְׁ הוֹשֻׁ חוּם אָמַר רַבִי יְׁ אָמַר רַבִי תַנְׁ

רָהבֶן לֵוִי יוֹת שֶבַשִדְׁ רֵה חוּלְׁ מוֹנֶה עֶשְׁ נֶגֶד שְׁ  .: כְׁ

A cosa corrispondono le 18 benedizioni? 

Disse Rabbi Hillel figlio di Rabbi Shemuel bar 

Nachmani: corrispondono alle 18 volte in cui è 

menzionato [il Nome divino] nel [Salmo 29]: 

Celebrate il Signore, figli di Dio composto da 

David. Rav Josef disse: corrispondono alle 18 

volte in cui è menzionato [il Nome divino] nella 

lettura dello Shema‘. Disse Rabbi Tanchum a 

nome di Rabbi Jehoshua ben Levi: corrispon-

dono alle 18 vertebre della colonna vertebrale. 

 

Per questo, un’aggiunta precisa: “Chi prega deve inchinarsi fino a che sporgono tutte le vertebre della 

colonna” (Ibidem). 

In ogni caso: la ‘Amidah si recita subito dopo lo Shema‘, senza interruzione. Il Talmud spiega che 

tale legame è indicato al versetto 5 del Salmo 63: 

חַיָָּ֑י  ךֵּ֣ בְׁ ן אֲבָרֶכְׁ י׃ כֵֵּ֣ א כַפָָּֽ ךָ֗ אֶשָָּׂ֥ שִמְׁ  בְְּׁ֝

 

Così Ti benedirò nella mia vita, nel Tuo Nome 

alzerò le mie mani 

 

Questo versetto è composto da due parti: nella prima si benedice Dio e nella seconda lo si invoca. Il 

commento talmudico spiega che si benedice Dio recitando lo Shema‘ e lo si invoca recitando la 

‘Amidah (cf. TB Berakhoth 16b). 

 

  



2 

 

Origine della ‘Amidah 

La maggior parte degli studiosi è abbastanza concorde nel far risalire le origini della ‘Amidah al II 

secolo a. e.v., per lo meno per quanto riguarda la sua struttura generale; altri la datano al IV secolo a. 

e.v., ritenendo che le sue componenti principali facessero già parte della liturgia del Tempio dopo 

l’esilio babilonese. A tale proposito, il rabbino britannico J.H. Hertz (1913-1946) scrive: 

 
Questa preghiera non è il prodotto di una sola mente né di un solo periodo. Le benedizioni di apertura, 

che sono delle “lodi”, sono il lavoro degli Uomini della Grande Assemblea, nel quarto secolo a. e.v. 

Quelle conclusive, che sono dei “ringraziamenti”, sono meno antiche, ma risalgono senz’altro al 

periodo maccabaico, nella metà del secondo secolo a. e.v. Più recenti sono le “petizioni” anche se quasi 

tutte in uso prima della fine del Secondo Tempio. Quanto alla loro origine, alcune delle Diciotto 

Benedizioni furono prese dal Tempio, altre furono composte, inizialmente, per la devozione privata, 

altre infine sembra che siano sorte proprio nella Sinagoga. La stesura definitiva di queste preghiere si 

ebbe nel 100 circa dell’era cristiana, sotto la direzione del Patriarca [Rabban] Gamaliele II1. 

 

 

Principali testimonianze storiche 

Mishnah, Berakhoth, cap. 4-5, dove si spiega come e quando recitare la Tefillah/‘Amidah riportando 

varie opinioni dei maestri, fra le quali: 

אוֹמֵר לִיאֵל  גַמְׁ מֹנֶה  רַבָן  שְׁ אָדָם  פַלֵל  מִתְׁ יוֹם  כָל  בְׁ  ,

רֵה.   עַ אוֹמֵרעֶשְׁ הוֹשֻׁ רֵה.  רַבִי יְׁ מֹנֶה עֶשְׁ רַבִי  , מֵעֵין שְׁ

מֹנֶה  עֲקִיבָא אוֹמֵר פַלֵל שְׁ פִיו, יִתְׁ פִלָתוֹ בְׁ גוּרָה תְׁ , אִם שְׁ

רֵה מֹנֶה עֶשְׁ אִם לָאו, מֵעֵין שְׁ רֵה. וְׁ  :עֶשְׁ

Rabban Gamliel dice: “Ogni giorno una persona 

recita 18 benedizioni. Rabbi Jehoshua‘ dice: 

“Un sunto delle 18 benedizioni”. Rabbi ‘Aqiva 

dice: “Chi è fluente/pratico nel recitare la sua 

Tefillah, prega 18 benedizioni, e chi non lo è 

[prega] un sunto delle 18 benedizioni” (IV, 3) 

 

 

Nelle fonti talmudiche troviamo ulteriori indicazioni: 

• 120 anziani, fra i quali molti profeti, hanno redatto le 18 benedizioni (TB Meghillah 17b) 

• Gli Uomini della Grande Assemblea istituirono, per Israele, benedizioni e preghiere, 

santificazioni e Havdalah (TB Berakhoth 33a) 

• Le 18 benedizioni sarebbero opera di un certo Simone il Cardatore, che le avrebbe redatte e 

ordinate alla presenza di Rabban Gamliel a Javne (TB Berakhoth 28b) 

Tuttavia, per avere le formulazioni complete di tutta la Tefillah bisogna rifarsi ai primi Siddurim che 

compaiono attorno al IX secolo e.v. 

 

 

Si possono pertanto evidenziare tre fasi: 

1. Postesilica fino al 70 e.v., nella quale si fissano alcune delle principali benedizioni della ‘Amidah: 

sicuramente le prime tre e le ultime tre menzionate nella Tosefta (Berakhoth III,13) e note alle 

scuole di Hillel e Shammaj 

2. Accademia di Javne dopo il 70 e.v., è qui che per la prima volta vengono fissati il numero delle 

benedizioni della ‘Amidah e i singoli contenuti. È in tale contesto che le benedizioni sono 

 
1 The Authorized Daily Prayer Book. Revised edition. Hebrew Text-English Translation with Commentary and Notes, a c. 

di J.H. Hertz, the Late Chief Rabbi of the British Empire, Bloch Publishing Company, New York 196512, pp. 130ss. 

Traduzione italiana di C. Di Sante in La preghiera di Israele, Marietti, Casale M. (AL) 1985, p. 83 



3 

 

diventate 19. Si tratta comunque di un lavoro redazionale e organizzativo sulla base di quanto 

raccolto e conservato dalla tradizione 

3. Redazione dei Siddurim dal IX secolo e.v. in poi, dove si riporta per esteso il testo della ‘Amidah 

e delle sue varianti per le diverse circostanze. Anche questo è il frutto di un processo compilativo, 

attraverso il quale si fissa la tradizione conservata nelle diverse comunità sulla base delle 

indicazioni dei Gheonim delle accademie babilonesi (650-1040 e.v.) 

 

Con la redazione dei Siddurim, che comunque testimoniano una notevole varietà di riti e tradizioni 

locali, viene tuttavia meno la varietà creativa e la fluidità testimoniata nella Mishnah. Nello stesso 

tempo si favorisce la partecipazione consapevole di tutta l’assemblea, grazie anche ai Siddurim 

bilingue: ebraico e lingua locale. 

 

 

Le benedizioni della ‘Amidah sono formulate secondo la struttura tradizionale: 

Si inizia rivolgendosi a Dio in modo diretto, es.: Benedetto sei Tu Signore… 

Per poi procedere in terza persona, es.: che fa… 

Tale struttura, nella prima parte sottolinea la vicinanza/immanenza di Dio, mentre nella seconda si 

ribadisce la Sua totale trascendenza. 

  



4 

 

Struttura della ‘Amidah 

 

3 benedizioni iniziali di lode 

13 benedizioni intermedie di petizione/richiesta 

3 benedizioni conclusive di ringraziamento 

 

Precisa il Talmud (TB Berakhoth 34a) al riguardo:  

 

לאֹ  רָכָיו  צְׁ אָדָם  אַל  יִשְׁ אַל  עוֹלָם  לְׁ הוּדָה:  יְׁ רַב  אָמַר 

אֶלָא   אַחֲרוֹנוֹת,  שָלֹש  בְׁ לאֹ  וְׁ רִאשוֹנוֹת,  שָלֹש  בְׁ

אָמַר רַבִי חֲנִינָא:   צָעִיוֹת. דְׁ אֶמְׁ דוֹמֶה    —  רִאשׁוֹנוֹתבְׁ

נֵי רַבוֹ.   סַדֵר שֶבַח לִפְׁ עֶבֶד שֶמְׁ דוֹמֶה    —  אֶמְצָעִיּוֹתלְׁ

רָס מֵרַבוֹ.   בַקֵש פְׁ עֶבֶד שֶמְׁ עֶבֶד    —  אַחֲרוֹנוֹתלְׁ דוֹמֶה לְׁ

הוֹלֵךְ לוֹ טָר וְׁ נִפְׁ רָס מֵרַבוֹ, וְׁ  .שֶקִבֵל פְׁ

 

Disse Rabbi Jehuda: una persona non rivolga 

mai una richiesta [a Dio] per le sue necessità 

nelle prime tre [benedizioni] e nelle ultime tre 

[benedizioni], ma in quelle centrali. Disse infatti 

Rabbi Chanina: [quando si recitano] le prime 

[benedizioni] si deve assomigliare a un servo 

che esprime delle lodi di fronte al suo padrone; 

[quando si recitano] le [benedizioni] centrali si 

deve assomigliare a un servo che richiede al 

padrone una retribuzione; [quando si recitano] le 

ultime [benedizioni] si deve assomigliare a un 

servo che ha ricevuto una retribuzione dal 

padrone, si congeda e se ne va [ringraziando] 

 

 

 
 



5 

 

Perché 19 benedizioni 

 

La quindicesima benedizione, con la quale si chiede che possa spuntare “il germoglio di David”, il 

Messia, riprende una supplica già menzionata in quella precedente (14) dove si chiede la 

“ricostruzione di Gerusalemme” e la “restaurazione del trono del Messia della casa di David”. 

La ricerca storico-letteraria ha messo in luce che la benedizione affinché possa spuntare “il germoglio 

di David” originariamente era in uso soltanto a Babilonia, mentre in Terra di Israele si menzionava 

l’attesa messianica assieme alla supplica per la ricostruzione di Gerusalemme in un’unica 

benedizione. 

Pertanto, nella fissazione della ‘Amidah a Javne dopo il 70 e.v. si decise di mantenere la formulazione 

Shemoneh ‘esreh, 18 (benedizioni), inserendo tuttavia la diciannovesima in uso presso le comunità 

babilonesi2. 

 

 

Le discussioni relative alla birkat haminim 

 

Si tratta della dodicesima benedizione con la quale si domanda a Dio di castigare gi “operatori di 

empietà”, fra i quali la tradizione colloca anche tutti i nemici del popolo di Israele. Sappiamo che tale 

benedizione esisteva già all’epoca di Rabban Gamliel di Javne (90 e.v.), in quanto è con il suo 

permesso e secondo le sue istruzioni che fu introdotta una benedizione contro gli “eretici” con 

particolare riferimento agli tzedoqim, i sadducei che non riconoscevano l’autorità della Torah orale 

(cf. TB Berakhot 28b). 

Le discussioni – dal I secolo e.v. in poi – vertono proprio sul significato del termine ebraico minim 

che, solitamente, designa gli “eretici”. Per cui il problema era definire verso quale categoria di eretici 

fosse rivolta (sadducei? pagani? giudeo-cristiani? cristiani? altro?). Di fatto, ogni generazione ha 

incluso nei minim categorie diverse3. 

Della birkat haminim si conservano molte versioni e parafrasi. A tale proposito, è interessante la 

cosiddetta recensione palestinese della birkat haminim, un testo scoperto da Salomon Schechter negli 

anni ’90 nella Ghenizah del Cairo, nel quale si distingue fra: meshummadim (infedeli, traditori), 

notzrim (nazareni seguaci di Gesù di Nazareth) e minim (eretici, degenerati). Nelle formule 

babilonesi, invece, manca il riferimento esplicito ai notzrim differenziati dai minim, probabilmente 

perché a Babilonia la presenza dei giudeo-cristiani non era così significativa come a Gerusalemme4. 

(Per una analisi linguistica del temine minim e il suo utilizzo nelle fonti rabbiniche si può utilizzare 

il sito www.sefaria.org) 

  

 
2 Cf. J. Heinemann, La preghiera ebraica, Ed. Qiqajon, Comunità di Bose Magnano (VC) 1986, pp. 141. 
3 Cf. J. Heinemann, La preghiera ebraica, cit., pp. 139-140 e in particolare nota 42. 
4 Cf. C. Di Sante in La preghiera di Israele, cit., pp. 111-112. 



6 

 

‘Amidah feriale e festiva 

Nei giorni feriali la ‘Amidah viene recitata interamente, mentre di Shabbath vengono eliminate o 

ridotte le 13 benedizioni intermedie, che vengono sostituite con la qedushat hajom (santificazione del 

giorno). La ‘Amidah viene poi ripetuta nel mussaf (aggiunta festiva). 

Varianti simili si usano anche durante le festività. Si distingue inoltre fra richiesta della rugiada in 

estate e della pioggia in inverno. 

Il motivo per cui di Shabbath la ‘Amidah si recita in forma ridotta e diversa è legato al fatto che, in 

questo giorno, si gode di una sorta di “anticipo” della pienezza dei tempi messianici, nei quali tutte 

le richieste delle formule di petizione vengono esaudite. 

Nell’ebraismo ortodosso la ‘Amidah si recita in silenzio seguita – se c’è minian – da una ripetizione 

ad alta voce, nella quale il Chazan interagisce con l’assemblea. Anticamente, quando non erano 

ancora in uso i Siddurim, tale ripetizione si rendeva necessaria per coloro che non erano in grado di 

recitare la ‘Amidah a memoria. 

Nell’ebraismo progressivo invece si recita la ‘Amidah una volta sola ad alta voce e coralmente, con 

alcune varianti (es. menzione sia dei Patriarchi che delle Matriarche) e in diverse comunità non si 

recita il mussaf. 

 

 

I gesti che accompagnano la ‘Amidah 

In piedi a piedi uniti, rivolti verso Gerusalemme. Tale posizione, variamente reinterpretata, 

storicamente serve a distinguere la liturgia sinagogale da quella del Tempio: nel Tempio, infatti, il 

popolo si prostrava a Dio 

Tre passi indietro e poi tre passi avanti all’inizio e tre passi indietro alla fine alzando i tacchi tre 

volte, per indicare l’entrata e l’uscita in una sorta di “spazio” particolare nel quale vivere la preghiera 

rivolgendosi a Dio nell’orizzonte di uno stadio superiore di comunicazione con Lui 

Un inchino in avanti che accompagna la prima e la penultima benedizione (originariamente 

conclusiva): il termine berakhah deriva dalla radice b-r-k che comprende anche il significato di 

“piegarsi”, che in questo caso significa inchinarsi alla grandezza di Dio (cf. TB Berakhoth 28b, 

simbologia colonna vertebrale) 

Ci si solleva in punta di piedi tre volte durante la triplice proclamazione della Santità di Dio per 

avvicinarsi a Lui, quasi sradicandosi da terra come angeli 

Inchino a sinistra e a destra mentre si recita ‘Oseh Shalom. Fra le diverse simbologie richiama 

l’orizzonte universale del dono della pace 


