
1 

 

RECITA DEL QADDISH NELL’AMBITO DELLA TEFILLAH 

 

 

Mezzo Qaddish – prima dello Shema‘ 

(p. 51 del Siddur di Lev Chadash) 

  

Magnifichiamo e santifichiamo in questo mondo 

il grande Nome di Dio, (Amen) la cui volontà lo 

ha creato. Che il Suo regno venga nella vostra 

vita, nei vostri giorni e nella vita della famiglia 

di Israele - presto e velocemente. (Amen) 

La grandezza dell'essere di Dio sia benedetta 

di eternità in eternità. Benediciamo ed 

esaltiamo, diciamo ad alta voce e innalziamo, 

poniamo in alto e onoriamo, esaltiamo e 

lodiamo il Santo, il cui Nome è benedetto. 

(Amen) che è molto al di sopra e al di là di 

qualsiasi benedizione o canto, di qualsiasi onore 

o di qualsiasi consolazione di cui si possa parlare 

in questo mondo. (Amen) 

ל    דַּ איִתְגַּ בָּ רַּ שְׁמֵהּ  שׁ  דַּ דִי־   וְיִתְקַּ א  לְמָּ בְעָּ מֵן(  )אָּ

כִרְעוּתֵהּ:   א  לְכוּתֵהּבְרָּ מַּ ְלִיךְ  יֵיכוֹן   וְימַּ בְחַּ

א  לָּ עֲגָּ בַּ אֵל  יִשְרָּ ל־בֵית  דִי־כָּ יֵי  וּבְחַּ וּבְיוֹמֵיכוֹן 

רִיב ן קָּ מֵן(  .וּבִזְמַּ מֵן: )אָּ  וְאִמְרוּ אָּ

לְמַיָּא:  לְמֵי עָּ לַם וּלְעָּ רַךְ לְעָּ א מְבָּ יְהֵא שְמֵהּ רַבָּ

רַךְ   וְיִתְנַּשֵא  יִתְבָּ ם  וְיִתְרוֹמַּ ר  אַּ וְיִתְפָּ ח  בַּ וְיִשְׁתַּ

ה   לֶּ ר וְיִתְעַּ דַּ אוְיִתְהַּ ל שְׁמֵהּ דִי־קֻדְשָּׁ לָּ . בְרִיךְ  וְיִתְהַּ

א  תָּ ל־בִרְכָּ מִן־כָָּּ֯ א  לָּ לְעֵֵֽ א  לָּ לְעֵֵֽ מֵן(  )אָּ הוּא. 

א   תָּ אוְשִׁירָּ לְמָּ ן בְעָּ א דִי־אֲמִירָּ תָּ א וְנֶּחֱמָּ תָּ  .תֻשְׁבְחָּ

מֵן( מֵן: )אָּ    וְאִמְרוּ אָּ

 

 

Qaddish in memoria dei defunti 

(p. 82 del Siddur di Lev Chadash) 
  

Magnifichiamo e santifichiamo in questo mondo 

il grande Nome di Dio, (Amen) la cui volontà lo 

ha creato. Che il Suo regno venga nella vostra 

vita, nei vostri giorni e nella vita della famiglia 

di Israele - presto e velocemente. (Amen) 

La grandezza dell'essere di Dio sia benedetta 

di eternità in eternità. Benediciamo ed 

esaltiamo, diciamo ad alta voce e innalziamo, 

poniamo in alto e onoriamo, esaltiamo e 

lodiamo il Santo, il cui nome è benedetto. 

(Amen) che è molto al di sopra e al di là di 

qualsiasi benedizione o canto, di qualsiasi onore 

o di qualsiasi consolazione di cui si possa parlare 

in questo mondo. (Amen) Che la grande pace del 

cielo e il dono della vita siano concessi a noi e a 

tutta la famiglia di Israele. (Amen) 

Che il Creatore della pace nell’alto porti questa 

pace su di noi e su tutto Israele. (Amen) 

ל    דַּ איִתְגַּ בָּ רַּ שְׁמֵהּ  שׁ  דַּ דִי־   וְיִתְקַּ א  לְמָּ בְעָּ מֵן(  )אָּ

כִרְעוּתֵהּ:   א  לְכוּתֵהּבְרָּ מַּ ְלִיךְ  יֵיכוֹן   וְימַּ בְחַּ

א  לָּ עֲגָּ בַּ אֵל  יִשְרָּ ל־בֵית  דִי־כָּ יֵי  וּבְחַּ וּבְיוֹמֵיכוֹן 

רִיב ן קָּ מֵן(  .וּבִזְמַּ מֵן: )אָּ  וְאִמְרוּ אָּ

לְמַיָּא:  לְמֵי עָּ לַם וּלְעָּ רַךְ לְעָּ א מְבָּ יְהֵא שְמֵהּ רַבָּ

רַךְ   וְיִתְנַּשֵא  יִתְבָּ ם  וְיִתְרוֹמַּ ר  אַּ וְיִתְפָּ ח  בַּ וְיִשְׁתַּ

ה   לֶּ ר וְיִתְעַּ דַּ אוְיִתְהַּ ל שְׁמֵהּ דִי־קֻדְשָּׁ לָּ . בְרִיךְ  וְיִתְהַּ

א  תָּ ל־בִרְכָּ מִן־כָָּּ֯ א  לָּ לְעֵֵֽ א  לָּ לְעֵֵֽ מֵן(  )אָּ הוּא. 

א לְמָּ ן בְעָּ א דִי־אֲמִירָּ תָּ א וְנֶּחֱמָּ תָּ א תֻשְׁבְחָּ תָּ  .וְשִׁירָּ

יָּא  א מִן שְׁמַּ בָּ א רַּ מָּ מֵן( יְהֵא שְׁלָּ מֵן: )אָּ וְאִמְרוּ אָּ

אֵל ל־יִשְרָּ כָּ֯ ל־ ׇ  וְעַּ ינוּ  לֵֵֽ עָּ יִים  מֵן:    .וְחַּ אָּ וְאִמְרוּ 

מֵן(   )אָּ

נוּ   לֵיֵֽ עָּ לוֹם  שָּׁ ה  ֲשֶּ יעַּ הוּא  יו  בִמְרוֹמָּ לוֹם  שָּׁ ה  עש ֶּ

מֵן(  מֵן: )אָּ אֵל וְאִמְרוּ אָּ ל־יִשְרָּ ל כָָּּ֯  וְעַּ

 
 

(La recitazione richiede il minian, anche se sono possibili eccezioni) 

 

Qaddish è un termine aramaico che corrisponde all’ebraico Qadosh (Santo) 

 

 

 



2 

 

Nei Siddurim (libri di preghiere) dove sono previste le benedizioni sullo studio della Torah, alla fine 

della sezione si recita il Qaddish Derabbanan, il Qaddish dei Maestri che, in epoca talmudica, 

concludeva le sedute di studio. 

Inoltre, è possibile recitare il Qaddish completo anche dopo la ‘Amidah, prima della proclamazione 

pubblica della Torah. In questo modo si distinguono le diverse parti della liturgia comunitaria. 

 

 

STORIA DEL QADDISH E DEL SUO UTILIZZO LITURGICO 

Il Qaddish è considerato uno dei “grandi pilastri dell’ebraismo”, in quanto proclama la santità di Dio, 

ne magnifica la grandezza e invoca sul mondo la pienezza della consolazione e della pace. Il testo è 

quasi totalmente in aramaico con qualche passaggio in ebraico (lingua tipica della tradizione 

rabbinica). 

L’uso liturgico del Qaddish è attestato per la prima volta nel VI secolo e.v., nel trattato talmudico 

Sopherim, un trattato minore che compare sia nella versione palestinese che in quella babilonese. Per 

quanto riguardo il testo, la versione più antica del Qaddish si trova nel Siddur di Rav Amram Gaon 

(900 circa), mentre la prima menzione di persone in lutto che recitano il Qaddish alla fine di un 

servizio liturgico si trova in uno scritto halakhico del XIII secolo di Isaac ben Moses di Vienna: lo 

’Or Zaru‘a (Luce è seminata). 

La parte essenziale e più antica di questa preghiera è la risposta assembleare (spesso in grassetto): 

“La grandezza dell’essere di Dio sia benedetta di eternità in eternità. Benediciamo”, che riprende 

il versetto 2,20 del Libro di Daniele: Sia benedetto il Nome di Dio di secolo in secolo, perché a Lui 

appartengono la sapienza e la potenza. Questa risposta è la traduzione aramaica di: 

 

ד  עֶּ ם וָּ לְכוּתוֹ לְעוֹלָּ רוּךְ שֵׁם כְבוֹד מַּ  :בָּ
 

Benedetto sia il Nome glorioso del Suo regno 

per sempre e in eterno 

 

benedizione che si recita a bassa voce all’inizio dello Shema‘ e che riprende la risposta dell’assemblea 

durante la liturgia di Kippur al Tempio. La formula in aramaico si trova nel Targum di Gerusalemme 

e, oltre a riprendere Daniele 2,20, rimanda anche a Genesi 49,2, l’inizio del testamento di Giacobbe. 

Le parole iniziali si ispirano alla visione della grandezza di Dio agli occhi di tutte le nazioni 

testimoniata nel Libro di Ezechiele: Io mostrerò la Mia potenza e la Mia santità e Mi rivelerò davanti 

a genti numerose e sapranno che Io sono il Signore (Ez 38,23). 

Il resto del testo si è sviluppato in epoche successive e per motivi diversi attorno alle parole centrali. 

Secondo una probabile ricostruzione, il Qaddish si sarebbe formato in tre tappe: 

• Inizialmente sarebbe stato utilizzato nell’ambito della Jeshivah come formula breve di 

congedo al termine di una lezione o di una derashah (commento), come mostra la seguente 

preghiera ‘al Jisra’el we‘al rabbenu: 

Per Israele e per i nostri maestri, per i loro discepoli e per tutti i discepoli dei loro discepoli, per coloro che 

studiano, qui o altrove: che ricevano una pace abbondante, il favore, la grazia e la misericordia, che 

ricevano la prosperità e la liberazione dal Padre del cielo e della terra. Dite: ’Amen1. 

• Successivamente, dall’ambiente della Jeshivah il Qaddish è entrato nell’uso sinagogale come 

formula conclusiva del servizio liturgico o delle sue unità principali (es. dopo le benedizioni 

preliminari, lo Shema‘, la ‘Amidah, ecc.) 

 
1 Traduzione ripresa da: C. Di Sante, La preghiera di Israele, Marietti, Casazole M. (AL) 1985, p. 173. 



3 

 

• In un terzo momento è diventato la preghiera per eccellenza delle persone in lutto, recitata 

dai figli dopo la morte dei genitori, dallo sposo dopo la morte della sposa e dal padre dopo la 

morte dei suoi bambini (nell’ebraismo progressivo lo recitano anche le donne). Non è facile 

spiegare come mai il Qaddish – in cui non si fa alcuna menzione della morte – sia diventato la 

preghiera per eccellenza degli orfani (Qaddish Jatom), si pensa che a questo abbiano contribuito 

due ragioni fondamentali: 

➢ L’obbligo di lodare Dio sempre, anche quando – come Giobbe – si è nella prova: Il Signore 

ha dato e il Signore ha tolto: sia benedetto il Nome del Signore (Gb 1,21). Pertanto, lodare 

Dio di fronte alla scomparsa di una persona cara è un atto di fede nei confronti della volontà 

divina, un affidarsi a Lui senza condizioni 

➢ Il Qaddish esprime anche, implicitamente, la fede in Dio che ridarà la vita ai morti. Infatti, la 

richiesta: “Che il regno di Dio venga nella vostra vita, nei vostri giorni e nella vita della 

famiglia di Israele – presto e velocemente” rimanda alla vittoria sul male dei “Tempi 

messianici” nei quali Dio ridonerà vita a coloro che sono defunti. Pertanto, questa preghiera 

allude alla sconfitta della morte anche se non lo dice esplicitamente 

 

 

Al di là della sua evoluzione, il Qaddish oggi si presenta in forme diverse, caratterizzate da alcune 

varianti, da recitare in particolari occasioni: 

• Qaddish de-Rabbanan, per i Maestri (fine di una lezione o sezione di studio durante la Tefillah) 

• Qaddish shallem, intero (dopo una sezione importante della Tefillah) 

• Chetzi Qaddish, mezzo (dopo brevi sezioni della Tefillah) 

• Qaddish Jatom, dell’orfano/a (lo recita chi ha perso una persona cara) 

• Qaddish de-itchadta, delle esequie (lo si recita al cimitero per la sepoltura della salma) 

 

Mentre l’ebraismo ortodosso mantiene la recita del Qaddish per scandire il passaggio fra tutte le 

diverse sezioni della Tefillah, sia lunghe che brevi, l’ebraismo progressivo ne limita la recitazione 

solo in relazione alle sezioni principali: ci sono Siddurim riformati che limitano notevolmente la recita 

del Qaddish mentre altri la mantengono con una discreta frequenza 

Inoltre, il Qaddish ha forti somiglianze con la preghiera che si recita dopo l’apertura dello ‘Aron e 

subito prima della proclamazione pubblica della Torah. Mentre il Sefer Torah viene portato fra tutti 

i presenti in Sinagoga, la Comunità recita/canta: 

A Te nostro Dio, la grandezza, la potenza, la bellezza, la vittoria e lo splendore, perché tutto in cielo e 

in terra è Tuo. Tua è la sovranità e Tu sei supremo in tutto. Esaltate il nostro Dio e prostratevi ai piedi 

del Santo. Esaltate il nostro Dio e prostratevi davanti alla montagna della santità di Dio, perché Santo 

è il nostro Dio (cf. Siddur di Lev Chadash p. 71). 

E si può evidenziare anche un legame con la ‘Amidah nella sezione della Qedushah (terza 

bendizione), dove Dio viene proclamato tre volte Santo affermando che la Sua santità sarà proclamata 

ledor-wador, “di generazione in generazione” (cf. Siddur di Lev Chadash pp. 62-64). 

Sottolinea al riguardo J.J. Petuchowski: 

Se la comunità di Israele, nella preghiera del Qaddish, prega che venga santificato il Nome di Dio e 

che venga il Suo Regno, questa comunità sa di essere unita ai cori angelici nella preghiera della 

Qedushah, unendosi al loro tre volte Santo di Isaia 6,3. Si tratta qui del pensiero, che ciò che angeli 

fanno “lassù”, lo fa anche Israele “quaggiù”, sulla terra2. 

 
2 J.J. Petuchowski, La liturgia del cuore, Ed. Dehoniane, Napoli 1985, p. 51. 



4 

 

Ci sono inoltre studiosi che ipotizzano un’evoluzione del Qaddish in rapporto a quella della ‘Amidah 

dalle forme originarie più brevi fino a quella attuale, sostenendo che – non a caso – il Qaddish 

ripropone in lingua aramaica i temi principali della ‘Amidah che invece si recita in ebraico, per questo 

avrebbe aiutato gli ebrei che non erano più in grado di comprendere appieno la parte principale della 

Tefillah a causa dell’accentuarsi della diaspora dopo il 70 e.v.3.  

Infine, diverse parti sia del Qaddish che della ‘Amidah sono confluite nella formulazione cristiana 

del Padre Nostro testimoniata nei Vangeli di Matteo e Luca (Mt 6,9-15; Lc 11,2-4)4. 

Per quanto riguarda la tradizione ebraica, si può affermare che la preghiera del Qaddish ha unito 

– e continua ad unire – le generazioni nel riconoscimento e nella testimonianza della santità di Dio, 

che deve essere proclamata in ogni circostanza della vita. Rappresenta quindi una sorta di “filo sacro” 

che lega e accompagna il farsi del popolo di Israele. 

 
3 Cf. M. Navon & T. Söding, Pregare Dio insieme, Queriniana, Brescia 2021, pp. 105-109. 
4 Uno studio al riguardo è il saggio di M. Navon & T. Söding, Pregare Dio insieme sopracitato. 


