RECITA DEL QADDISH NELL’AMBITO DELLA TEFILLAH

Mezzo Qaddish — prima dello Shema*
(p. 51 del Siddur di Lev Chadash)

Magnifichiamo e santifichiamo in questo mondo
il grande Nome di Dio, (Amen) la cui volonta lo
ha creato. Che il Suo regno venga nella vostra
vita, nei vostri giorni e nella vita della famiglia
di Israele - presto e velocemente. (Amen)

La grandezza dell'essere di Dio sia benedetta
di eternita in eternita. Benediciamo ed
esaltiamo, diciamo ad alta voce e innalziamo,
poniamo in alto e onoriamo, esaltiamo e
lodiamo il Santo, il cui Nome ¢ benedetto.
(Amen) che ¢ molto al di sopra e al di la di
qualsiasi benedizione o canto, di qualsiasi onore
o di qualsiasi consolazione di cui si possa parlare
in questo mondo. (Amen)

™7 X7y (1K) K21 Y wWIpn) 77
1002 ADdYR THRN AWl R)2
X232 X noat9o™7 nay i

(72) 118 1R .27 1T

INMPY Yy DDYY 713% N3 Ay NI
NP onidn RN mARYY TNAne
T3 RYTR™T AR 2700 779 1T0)
RDPI2227 RPY7 Npyy (X)) .NIW
RRPY2 TTRR™T RDROI ROOIWA ROPY

(12%) 1708 1K)

Qaddish in memoria dei defunti
(p. 82 del Siddur di Lev Chadash)

Magnifichiamo e santifichiamo in questo mondo
il grande Nome di Dio, (Amen) la cui volonta lo
ha creato. Che il Suo regno venga nella vostra
vita, nei vostri giorni e nella vita della famiglia
di Israele - presto e velocemente. (Amen)

La grandezza dell'essere di Dio sia benedetta
di eternita in eternita. Benediciamo ed
esaltiamo, diciamo ad alta voce ¢ innalziamo,
poniamo in alto e onoriamo, esaltiamo e
lodiamo il Santo, il cui nome & benedetto.
(Amen) che ¢ molto al di sopra e al di 1a di
qualsiasi benedizione o canto, di qualsiasi onore
o di qualsiasi consolazione di cui si possa parlare
in questo mondo. (Amen) Che la grande pace del
cielo e il dono della vita siano concessi a noi € a
tutta la famiglia di Israele. (Amen)

Che il Creatore della pace nell’alto porti questa
pace su di noi e su tutto Israele. (Amen)

™7 XR2Y2 (1RR) N2 ARY WIRD) 273N
10702 EDIRYH POR°) AW K2
N2W2 2% a79377 o 1R

(72%) 1K 1K) .27 1T

IRIRPY YYD 2PYY T13% K31 ARy NI
R onidn RN mARYY Tane
T2 RYTR™T AR 2700 TPV V7]
RN 227 RPY7 Npyy (X)) .NIW
RRPYI TPRR™T RDROI ROOWD RDPW)
RV T R RPW NI (T2K) 0N MK
AR TR LORILTOD ooy kY ovm)

(72%)

1WwhY oY Ay X vpitna oty apy
(T0%) <72 1K) 2803 )

(La recitazione richiede il minian, anche se sono possibili eccezioni)

Qaddish é un termine aramaico che corrisponde all’ebraico Qadosh (Santo)




Nei Siddurim (libri di preghiere) dove sono previste le benedizioni sullo studio della Torah, alla fine
della sezione si recita il Qaddish Derabbanan, il Qaddish dei Maestri che, in epoca talmudica,
concludeva le sedute di studio.

Inoltre, ¢ possibile recitare il Qaddish completo anche dopo la ‘Amidah, prima della proclamazione
pubblica della Torah. In questo modo si distinguono le diverse parti della liturgia comunitaria.

STORIA DEL QADDISH E DEL SUO UTILIZZO LITURGICO

Il Qaddish ¢ considerato uno dei “grandi pilastri dell’ebraismo”, in quanto proclama la santita di Dio,
ne magnifica la grandezza e invoca sul mondo la pienezza della consolazione e della pace. 1l testo ¢
quasi totalmente in aramaico con qualche passaggio in ebraico (lingua tipica della tradizione
rabbinica).

L’uso liturgico del Qaddish ¢ attestato per la prima volta nel VI secolo e.v., nel trattato talmudico
Sopherim, un trattato minore che compare sia nella versione palestinese che in quella babilonese. Per
quanto riguardo il testo, la versione piu antica del Qaddish si trova nel Siddur di Rav Amram Gaon
(900 circa), mentre la prima menzione di persone in lutto che recitano il Qaddish alla fine di un
servizio liturgico si trova in uno scritto halakhico del XIII secolo di Isaac ben Moses di Vienna: lo
'Or Zaru ‘a (Luce e seminata).

La parte essenziale e piu antica di questa preghiera ¢ la risposta assembleare (spesso in grassetto):
“La grandezza dell’essere di Dio sia benedetta di eternita in eternita. Benediciamo”, che riprende
il versetto 2,20 del Libro di Daniele: Sia benedetto il Nome di Dio di secolo in secolo, perché a Lui
appartengono la sapienza e la potenza. Questa risposta ¢ la traduzione aramaica di:

:7¥) 0217 in10%n 7129 oW 1102 | Benedetto sia il Nome glorioso del Suo regno
per sempre ¢ in eterno

benedizione che si recita a bassa voce all’inizio dello Shema ‘e che riprende la risposta dell’assemblea
durante la liturgia di Kippur al Tempio. La formula in aramaico si trova nel Targum di Gerusalemme
e, oltre a riprendere Daniele 2,20, rimanda anche a Genesi 49,2, I’inizio del testamento di Giacobbe.

Le parole iniziali si ispirano alla visione della grandezza di Dio agli occhi di tutte le nazioni
testimoniata nel Libro di Ezechiele: /o mostrero la Mia potenza e la Mia santita e Mi rivelero davanti
a genti numerose e sapranno che lo sono il Signore (Ez 38,23).

Il resto del testo si ¢ sviluppato in epoche successive e per motivi diversi attorno alle parole centrali.
Secondo una probabile ricostruzione, il Qaddish si sarebbe formato in tre tappe:

e Inizialmente sarebbe stato utilizzato nell’ambito della Jeshivah come formula breve di
congedo al termine di una lezione o di una derashah (commento), come mostra la seguente
preghiera ‘al Jisra’el we ‘al rabbenu:

Per Israele e per i nostri maestri, per i loro discepoli e per tutti i discepoli dei loro discepoli, per coloro che
studiano, qui o altrove: che ricevano una pace abbondante, il favore, la grazia e la misericordia, che
ricevano la prosperita e la liberazione dal Padre del cielo e della terra. Dite: *Amen’.

e Successivamente, dall’ambiente della Jeshivah il Qaddish ¢ entrato nell’uso sinagogale come
formula conclusiva del servizio liturgico o delle sue unita principali (es. dopo le benedizioni
preliminari, lo Shema‘, la ‘Amidah, ecc.)

! Traduzione ripresa da: C. Di Sante, La preghiera di Israele, Marietti, Casazole M. (AL) 1985, p. 173.
2



e In un terzo momento ¢ diventato la preghiera per eccellenza delle persone in lutto, recitata
dai figli dopo la morte dei genitori, dallo sposo dopo la morte della sposa e dal padre dopo la
morte dei suoi bambini (nell’ebraismo progressivo lo recitano anche le donne). Non ¢ facile
spiegare come mai il Qaddish — in cui non si fa alcuna menzione della morte — sia diventato la
preghiera per eccellenza degli orfani (Qaddish Jatom), si pensa che a questo abbiano contribuito
due ragioni fondamentali:

» L’obbligo di lodare Dio sempre, anche quando — come Giobbe — si ¢ nella prova: Il Signore
ha dato e il Signore ha tolto: sia benedetto il Nome del Signore (Gb 1,21). Pertanto, lodare
Dio di fronte alla scomparsa di una persona cara ¢ un atto di fede nei confronti della volonta
divina, un affidarsi a Lui senza condizioni

» 1l Qaddish esprime anche, implicitamente, la fede in Dio che ridara la vita ai morti. Infatti, la
richiesta: “Che il regno di Dio venga nella vostra vita, nei vostri giorni e nella vita della
famiglia di Israele — presto e velocemente” rimanda alla vittoria sul male dei “Tempi
messianici” nei quali Dio ridonera vita a coloro che sono defunti. Pertanto, questa preghiera
allude alla sconfitta della morte anche se non lo dice esplicitamente

Al di 1a della sua evoluzione, il Qaddish oggi si presenta in forme diverse, caratterizzate da alcune
varianti, da recitare in particolari occasioni:

e Qaddish de-Rabbanan, per 1 Maestri (fine di una lezione o sezione di studio durante la Tefillah)
e Qaddish shallem, intero (dopo una sezione importante della Tefillah)

o Chetzi Qaddish, mezzo (dopo brevi sezioni della Tefillah)

e  Qaddish Jatom, dell’orfano/a (lo recita chi ha perso una persona cara)

e Qaddish de-itchadta, delle esequie (lo si recita al cimitero per la sepoltura della salma)

Mentre I’ebraismo ortodosso mantiene la recita del Qaddish per scandire il passaggio fra tutte le
diverse sezioni della Tefillah, sia lunghe che brevi, ’ebraismo progressivo ne limita la recitazione
solo in relazione alle sezioni principali: ci sono Siddurim riformati che limitano notevolmente la recita
del Qaddish mentre altri la mantengono con una discreta frequenza

Inoltre, il Qaddish ha forti somiglianze con la preghiera che si recita dopo 1’apertura dello ‘Aron e
subito prima della proclamazione pubblica della Torah. Mentre il Sefer Torah viene portato fra tutti
1 presenti in Sinagoga, la Comunita recita/canta:

A Te nostro Dio, la grandezza, la potenza, la bellezza, la vittoria e lo splendore, perché tutto in cielo e
in terra ¢ Tuo. Tua ¢ la sovranita e Tu sei supremo in tutto. Esaltate il nostro Dio e prostratevi ai piedi
del Santo. Esaltate il nostro Dio e prostratevi davanti alla montagna della santita di Dio, perché Santo
¢ il nostro Dio (cf. Siddur di Lev Chadash p. 71).

E si pud evidenziare anche un legame con la ‘Amidah nella sezione della Qedushah (terza
bendizione), dove Dio viene proclamato tre volte Santo affermando che la Sua santita sara proclamata
ledor-wador, “di generazione in generazione” (cf. Siddur di Lev Chadash pp. 62-64).

Sottolinea al riguardo J.J. Petuchowski:

Se la comunita di Israele, nella preghiera del Qaddish, prega che venga santificato il Nome di Dio e
che venga il Suo Regno, questa comunita sa di essere unita ai cori angelici nella preghiera della
Qedushah, unendosi al loro tre volte Santo di Isaia 6,3. Si tratta qui del pensiero, che cio che angeli
fanno “lassu”, lo fa anche Israele “quaggin”, sulla terra®.

2 J.J. Petuchowski, La liturgia del cuore, Ed. Dehoniane, Napoli 1985, p. 51.
3



Ci sono inoltre studiosi che ipotizzano un’evoluzione del Qaddish in rapporto a quella della ‘Amidah
dalle forme originarie piu brevi fino a quella attuale, sostenendo che — non a caso — il Qaddish
ripropone in lingua aramaica i temi principali della ‘Amidah che invece si recita in ebraico, per questo
avrebbe aiutato gli ebrei che non erano piu in grado di comprendere appieno la parte principale della
Tefillah a causa dell’accentuarsi della diaspora dopo il 70 e.v.>.

Infine, diverse parti sia del Qaddish che della ‘Amidah sono confluite nella formulazione cristiana
del Padre Nostro testimoniata nei Vangeli di Matteo e Luca (Mt 6,9-15; Lc 11,2-4)%.

Per quanto riguarda la tradizione ebraica, si puo affermare che la preghiera del Qaddish ha unito
— e continua ad unire — le generazioni nel riconoscimento e nella testimonianza della santita di Dio,
che deve essere proclamata in ogni circostanza della vita. Rappresenta quindi una sorta di “filo sacro”
che lega e accompagna il farsi del popolo di Israele.

3 Cf. M. Navon & T. Séding, Pregare Dio insieme, Queriniana, Brescia 2021, pp. 105-109.
# Uno studio al riguardo ¢ il saggio di M. Navon & T. Séding, Pregare Dio insieme sopracitato.

4



