1- Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

Matteo 6,9-13
Voi dunque pregate cosi:

Padre nostro che sei nei cieli,
sia santificato il tuo nome;

venga il tuo regno;
sia fatta la tua volonta,
come in cielo cosi in terra.

Dacci oggi il nostro pane quotidiano,

e rimetti a noi 1 nostri debiti
come noi li rimettiamo ai nostri debitori,

e non ci indurre in tentazione,

ma liberaci dal male.

Luca 11, 1-4

Un giorno Gesu si trovava in un luogo a pregare e quando ebbe finito uno dei discepoli gli
disse: "Signore, insegnaci a pregare, come anche Giovanni ha insegnato ai suoi discepoli".

Ed egli disse loro: "Quando pregate, dite:
Padre, sia santificato il tuo nome,
venga il tuo regno;

dacci ogni giorno il nostro pane quotidiano,
e perdonaci i nostri peccati,

perché anche noi perdoniamo ad ogni nostro debitore,
e non ci indurre in tentazione".



2- Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

[ <Kaddish

| *Shmone Eshre

| » Trattado di Brachot | *Padre Nostro

®Possano le preghiere e
le suppliche dell'intera
casa d'Israele essere
accolte davanti alla
presenza del suo Padre
che ¢ nei cieli.

®Padre nostro che sei
nei cieli

Sia
santificato il suo grande

esaltato e

Nome.

Di generazione in
generazione
proclameremo la
regalita di Dio, perché
Lui solo ¢ esaltato e
Santo... Benedetto sei
tu, Signore, Dio Santo!

«Sia santificato il
tuo nome.

*Possa il tuo regno
essere stabilito
durante la nostra vita
e 1 nostri giorni.

*Rabbi Eliezer disse:
Fai la tua volonta in
cielo e concedi
serenita quaggiu a
coloro che ti temono.
(29b)

*Venga il tuo regno,
sia fatta la tua volonta
come in cielo cosi in
terra.

®*Benedici, Signore nostro Dio,
quest'anno e ogni tipo di raccolto per il
nostro bene; concedi la rugiada in

*Dacci oggi il

benedizione su tutta la superficie della . nostro pane
terra e sazia il mondo intero con la tua quotidiano.
benedizione... Benedetto sei tu,

Signore, che benedici gli anni.

®Perdonaci, Padre nostro, perché eRimetti a noi i

abbiamo peccato e assolverci, nostro
re, perché sei un Dio buono e
clemente. Beato te, Signore, che sei

pio e perdoni generosamente.

nostri debiti come
noi li rimettiamo ai
nostri debitori.

®Signore, mio Dio, abituami
all'adempimento dei comandamenti
ma non abituarmi a violarli: non farmi
cadere nel peccato, né nella
trasgressione, né nella tentazione, né
nel disprezzo... liberami dai cattivi
incontri (60b) .

*Non ci indurre in
tentazione e
liberaci dal male.

*Cf. El Olivo,
2003, 57 - Sr Ionel




3- Matteo 6,9-13-Lc 11,2-4 - EP

La Conferenza dei Vescovi di Francia ricorda l'influenza della liturgia ebraica sul Padre

Nostro!.

Traduzione greca

Padre nostro che sei nei cieli

Sia santificato il tuo Nome

Venga il tuo Regno

Sia fatta la tua volonta come in cielo
cosl in terra

Il nostro pane quotidiano, donacelo
oggi

E rimetti a noi i nostri debiti, come
noi li abbiamo rimessi ai nostri
debitori

E non lasciarci entrare in tentazione

Ma liberaci dal Maligno.

Poiché tuo ¢ il regno, la potenza e la
gloria nei secoli dei secoli.

Tradizione ebraica

Padre nostro che sei nei cieli

Sia santificato il tuo Nome nel
mondo che hai creato secondo la tua
volonta.

Venga presto il tuo Regno e la tua
Signoria e sia riconosciuto in tutto il
mondo, affinché il tuo Nome sia
lodato per 1'eternita.

Sia fatta la tua volonta in cielo e in
terra, dona tranquillita a coloro che
ti temono, e per il resto fai come ti
pare.

Facci gustare il pane che ci doni
ogni giorno.

Perdona a noi, Padre nostro, i nostri
peccati come noi li rimettiamo a
tutti coloro che ci hanno fatto
soffrire.

Non abbandonarci al potere del
peccato, della trasgressione, della
colpa, della tentazione o della
vergogna. Non lasciare che
l'inclinazione al male domini in noi.

Guarda la nostra miseria e guida la
nostra lotta. Liberaci senza indugio
per amore del tuo Nome, perché tu
sei il potente Liberatore. Benedetto
sei tu, Signore, liberatore d'Israele.

Poiché vostra ¢ la grandezza e la
gloria, la vittoria e la maesta, come
tutte le cose in cielo e sulla terra.
Tuo ¢ il regno e Tu sei il Signore di
ogni vivente in eterno.

Fonti nella tradizione ebraica

Mishnah Yoma. 5a e 6a
benedizione, 2a preghiera davanti
allo Shema: Ahava Rabbah (en),
Kaddish

Kaddish, Kedushah e Shemoné Esré
della preghiera quotidiana; cfr.
anche Ez 38, 23.

Kaddish

Tosephta Berakhoth 3,7. Talmud
Berakhoth 29b-

Mekhilta/ Ex 16,4 ; Beza 16a.

Shemoné Esré; Mishnah Yoma alla
fine; Tosephta Taanit 1.8; Talmud
Taanit 16a.

Preghiera del mattino; Beracoth
16b, 17a, 60b; Sinedrio 107a.

7¢ benedizione

I Cronache 29:10-13 (Divrei
hayamim, cantico di Davide)

1. “Les racines du Notre Pere chrétien dans les prieres juives”, Conférence des évéques de France, novembre

2017.


https://fr.wikipedia.org/wiki/Tosephta
https://fr.wikipedia.org/wiki/Berakhoth
https://fr.wikipedia.org/wiki/Talmud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Berakhot_(trait%C3%A9)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mekhilta
https://eglise.catholique.fr/approfondir-sa-foi/vivre-sa-foi-a-tous-les-ages/relationsjudaisme/448943-sources-juives-pere/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Conf%C3%A9rence_des_%C3%A9v%C3%AAques_de_France

4 - Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

Alberto Mello, Evangelo secondo Matteo, Edizioni Qiqajon, 1995. (122-130)

Il Padre Nostro (6, 7-15). Elemosina e preghiera (come poi anche il digiuno) in tanto sono
validi, in quanto stabiliscono una comunione con il Dio invisibile, che Gesu chiama ‘Padre’.
Il segreto della paternita divina € proprio la rivelazione centrale del discorso della montagna,
in cui ricorre ben dieci volte I’espressione: ‘Padre vostro celeste’ oppure ‘Padre vostro
(nostro) che ¢ nei cieli; cinque volte: ‘Padre tuo che ¢ nel segreto’ (‘cieli’ e ‘segreto’ sono
quasi sinonimi); e una volta: ‘Padre mio che ¢ nei cieli’ (7,21; la stessa espressione se trova

pero altre quindici volte nel resto dell’evangelo...

Il ‘Padre Nostro’ si € conservato in due versioni: quella lunga di Matteo (sete invocazioni) e
quella breve di Lc 11, 2-4 (cinque invocazioni). Di solito si sostiene che Luca rispecchierebbe
la struttura primitiva della preghiera, mentre Matteo sarebbe piu prossimo all’originale nella
sua formulazione (per es. ‘debiti’, al posto di ‘peccati). In realta “‘©¢ impossibile affermare con
certezza quale sia la forma piu antica: nell’una e nell’altra si possono rilevare indizi di
adattamento all’uso di un ambiente particolare” (TOB). Il Padre Nostro di Matteo era la
preghiera di Gesu in uso nell’ambiente giudeo-cristiano, mentre quello di Luca era un uso

nell’ambiente etnico-cristiano®

Occorre piuttosto ricordare che Gesu, come ogni ebreo devoto, pregava Dio tre volte al
giorno: la sera, al mattino e a mezzogiorno. La preghiera pubblica fondamentale, oltre alla
recita dello Shema, era quella delle ‘Diciotto benedizioni’®. Ma molti rabbini operavano un
‘riassunto’ privato, o ad uso dei loro discepoli, delle Diciotto benedizioni quotidiane: anche il
Padre Nostro ¢ un condensato estremamente denso della preghiera ebraica di tutti i giorni.
Che esso fosse destinato a rimpiazzare quest’ultima, non ¢ evidente in Matteo, ma ¢ chiaro in
un testo cristiano poco posteriore, che introduce il Padre Nostro con le parole: “tre vote al

giorno pregherete cosi” (Didaché VIII, 3).

E inoltre insegnamento comune tra i rabbini, fondato sulla massima di Qo 5,1, che le nostre
parole devono essere poche davanti al Santo, benedetto sia (Berakhot 61a). E degno di nota
che Matteo, introducendo il Padre Nostro, non ha piu di mira i ‘simulatori’, ma i pagani: sono
loro che ‘blaterano’ (parlano a vanvera: hapax biblico di Matteo) credendo di essere esauditi a
forza di parole (cosa che Matteo non avrebbe potuto rimproverare i farisei). Che il Padre

sappia gia in anticipo cio di cui abbiamo bisogno, non vuol dire che non si debba chiedere

2. E improbabile, percio che si possa ricostruire I’originale gesuano con il testo di luca e le parole di Matteo,

come fa J. Jeremias, Teologia del Nuovo Testamento, pp. 224s.

3. Cf. J. Heinemann, La preghiera ebraica, pp. 129 ss.



5- Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

con insistenza, ma che non occorrono molte parole (multa praecatio dice Agostino, ma non

multa locutio).

- “ Sia Santificato il tuo Nome”. L’antica preghiera aramaica del Qaddish - che concludeva
’ufficio sinagogale - inizia cosi: “Sia glorificato e santificato il sua Nome grande nel mondo

A5

che ha creato secondo la sua volonta”. Le prime tre invocazioni del Pater non sono suppliche,
ma benedizioni; e 1 rabbini arriveranno a prescrivere che “ogni benedizione in cui non
ricordare il Nome di Dio, non ¢ una benedizione (Berachot 40b). Il giddush ha-shem
(santificazione del Nome) ha una importanza molto grande nella vita religiosa ebraica: esso si
attua attraverso la quotidiana sottomissione alla Tora, e in modo estremo attraverso il
martirio: non vuol dire che I'uomo possa aggiungere qualcosa alla santita di Dio, ma che
nell’obbedienza fino al martirio essa ¢ perfettamente riconosciuta e testimoniata davanti al

mondo.

- “Venga il tuo regno”: cio¢ si affermi e si renda visibile la signoria di Dio in questo mondo.
Santificazione del Nome e venuta del regno sono due nozioni parallele. “Faccia venire (lett.:
regnare) il suo regno nelle nostre vite e nei nostri giorni, € nelle vite di tutta la casa d’Israele
in fretta e presto” (Qaddish). Analogamente, ¢ prescrizione rabbinica che “ogni benedizione
in cui non ricorre il regno (malkhut) non ¢ una benedizione (vedi sopra). Tutto 1’evangelo

testimonia le centralita de questa preghiera e di questo annuncio da parte di Gesu.

- “Sia fatta la tua volonta” manca nella versione di Luca 11. Ma ¢ la preghiera di Gesu al
Getsemani (Non come voglio i0o, ma come vuoi tu: Mc 14, 36), che in Matteo diventa
precisamente “sia fatta la tua volonta” (26,42). Il verbo greco soggiacente non ¢ proprio
“fare”, ma “avvenire” (ghinomai), e questo ci ricorda che non sta a noi compiere la volonta di
Dio. Tuttavia, non preghiamo “ut Deus faciat quod vult, sed ut nos facere passimus quod
Deus wvult” (Cipriano): preghiamo non solo che Dio faccia la sua volonta, ma che noi
possiamo fare la volonta di Dio, I maestri ebrei insegnano anche: “Fa la sua volonta come se
fosse la tua” (PA 11, 4). Questa volonta ¢ gia perfettamente compiuta “in cielo” (cio¢ “negli
angeli e nei santi”, come glassa Francesco d’Assisi), ma deve ancora realizzarsi sulla terra,

cio¢ nella storia degli uomini.

- “Dacci oggi il nostro pane”: I’aggettivo seguente (epiusios) viene usato solo qui nel NT, ed
¢ di incerta traduzione. La Vulgata esita tra supersubstantialis (in Matteo) e quotidianus (in
Luca), seconde due possibili etimologie: dal verbo “essere” o dal verbo “venire”, di cui la
seconda ¢ certamente quella piu probabile. L’aggettivo sarebbe da collegare all’espressione
he epiotisa hemeéra, “il giorno che viene” (dies instans) che si puo intendere sia I’indomant,

se la preghiera ¢& fatta di sera, sia oggi, se la preghiera ¢ fatta la mattina. E possibile che Gesu,



6 - Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

in aramaico, abbia detto proprio cosi: “Accordaci in questo giorno il nostro pane del giorno™.
Efrem il Siro insegna: “Il pane del giorno deve bastarti, come hai imparato nella Preghiera”; e
la versione siriaca interpreta: “il pane di cui abbiamo bisogno”. Si puo vedere anche Es 16,4 e

1 suoi commentari rabbinici (cf 6, 34).

- “Rimetti a noi 1 nostri debiti”. Il peccato ¢ considerato come un debito verso Dio e verso il
prossimo, in aramaico (ma non in ebraico), e perdonare ¢ dunque “rimettere” (lett.:”lasciare”
impagato) un debito. Matteo illustra quest’idea con la parabola del debitore insolvente (18,
23ss). Ma la condizione perché la nostra richiesta di perdono sia efficace ¢ che anche noi
“rimettiamo” (Lc 11, 4) o “abbiamo rimesso” (Matteo) i debiti altrui, come si spiega
chiaramente nei vv. 14-15, che sono un commento a questa invocazione (cf Sir 28, 2-5).
Dr’altro canto, la nostra disposizione a perdonare ¢ proporzionale alla gratitudine con la quale
ci sentiamo noi stessi perdonati da Dio (cf 18,32), e cosi interpretano di preferenza gli autori

della tradizione siriaca: “cosi che anche noi li possiamo rimettere ai nostri debitori”.

- “Non farci entrare in tentazione”. La forma causativa, soggiacente in ebraico o aramaico,
equivale a “fa’ che non entriamo”. Non vuol dire che Dio ci induca in tentazione, ma che ¢ in
suo potere far si non vi siamo indotti. Che ci sia risparmiata la tentazione, che siamo
preservati dalla caduta, dobbiamo soprattuto chiederlo a Dio come una grazia, anziché
confidare sulle nostre forze: “Vegliate e pregate per non entrare in tentazione” (26,41). La
tentazione, infatti, non ¢ solo una prova della nostra fede (che Dio pud permettere), ma un
pericolo di morte, una trappola infernale, da cui Dio pud sempre salvarci, ma in cui rischiamo
anche di perderci (cf 1Tm6, 9: si “cade” in tentazione come in un laccio). Una preghiera
ebraica della sera recita: “Non farmi entrare in potere (lett.:nelle mani) del peccato, né in
potere della colpa, né in potere della tentazione, né in potere del disprezzo. Possa in noi

regnare I’impulso buono e non regnare I’impulso cattivo” (Berakhot 60b).

- “Ma liberaci dal maligno”: una precisazione della petizione precedente, che manca nella
versione lucana. Vi ¢ qualche incertezza, qui come altrove, se si debba leggere il maschile 4o
poneros, oppure il neutro 0 poneron. A me sembra che in Matteo prevalga sempre il senso
personale: quindi non semplicemente il “male”, ma chi lo trama ai nostri danni, il

“maligno” (cf 13, 19.38 e la nota TOB, che traduce “tentatore”).

Nella Didaché, e in vari codici del primo evangelo, il Padre Nostro si conclude con una
dossologia final, che siispira a 1Cr 29, 11: “Perché a te appartengono il regno, la potenza e
la gloria nei secoli. Amen!” E infatti del tutto inverosimile che una preghiera publica si

concludesse con la parola “tentazione” (Luca) o “maligno” (Matteo)...



7 - Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

Il Padre Nostro secondo Benedetto XVT*

Il Padre Nostro ci viene trasmesso da Luca in una forma piu breve e da Matteo in una forma
recepita dalla Chiesa, che continua ad utilizzare nella sua preghiera. Il discorso sull'anteriorita
di questa o quella versione non ¢ superfluo, ma non ¢ decisivo. Sia nell'una che nell'altra
versione, preghiamo con Gesu e riconosciamo il fatto che la versione di Matteo delle sette

richieste sviluppa chiaramente cio che, in Luca, sembra suggerirne solo una parte.

Innanzitutto ¢ composto da un'evocazione iniziale e da sette richieste. Tre di essi sono
formulati alla seconda persona singolare, quattro alla prima persona plurale. Le prime tre
richieste riguardano Dio stesso in questo mondo; Le quattro richieste che seguono riguardano
le nostre speranze, 1 nostri bisogni e le nostre difficolta. Si potrebbe paragonare il rapporto tra
le due tavole del Decalogo, che in realta sono sviluppi di due parti del comandamento
principale — I'amore di Dio e I'amore del prossimo — che ci portano a entrare nel cammino

dell'amore.

Ainsi, nel Padre Nostro si afferma per la prima volta il primato di Dio, da dove avviene
naturalmente la questione del modo giusto di essere una persona. Qui si tratta innanzitutto
anche della via dell'amore, che ¢ allo stesso tempo la via della conversione. Per chiedere
correttamente, una persona deve trovarsi nella verita. E la verita ¢ soprattutto Dio, il Regno di
Dio (Mt 6,33). Innanzitutto dobbiamo uscire da noi stessi e aprirci a Dio. Niente sara al suo
posto finché non saremo al posto giusto in relazione a Dio. Il Padre Nostro comincia quindi

con Dio e ci conduce, da Lui, verso 1'"“essere umano”.

Notre Pére, da Roland Meynet®

Appena parliamo di preghiera nei Vangeli, pensiamo alla preghiera di Gesu. Mentre la
preghiera formulata da altri ¢ molto piu frequente! Vorremmo sapere come prega Gesu, quali
sono le sue parole. Inoltre, poiché sappiamo che colui che prega ¢ suo Padre, vorremmo

vedere come la sua preghiera sia la manifestazione del suo rapporto filiale. Sappiamo anche

4. Joseph Ratzinger - Benoit XVI, Jésus de Nazareth, Editions Flammarion, 2007. In
particolare il capitolo 5 intitolato "La Priere du Seigneur”, 151-192. (Estratto tratto dalle
pagine 157-158)

5. https://www.la-croix.com/Abonnes/Formation-biblique/Nouveau-Testament/Comment-

Jesus-priait-il



8 - Matteo 6,9-13-Lc 11,2-4 - EP

che ¢ a questo stesso rapporto filiale che siamo invitati noi, discepoli di Gesu. E questo ¢ un
motivo in piu, se ce ne fosse bisogno, per interessarci alla preghiera di Gesu; tutti, infatti,

intuiscono che la preghiera di Gesu puo essere il modello della nostra stessa preghiera.

Un modello per il lettore

Luca ¢ l'evangelista che piu spesso menziona la preghiera di Gesu. Dapprima al momento del
battesimo nel Giordano, alla fine del primo brano del Vangelo (3,22). Poi, dopo la miracolosa
cattura e purificazione di un lebbroso, si dice che fosse nei deserti, a pregare (5,16); poi, nel
cuore della seconda sezione — quella del ministero in Galilea — trascorre la notte in preghiera
prima di scegliere 1 dodici apostoli (6,12); al termine di questa stessa sezione, Gesu ¢
mostrato in preghiera due volte, prima della confessione di Pietro (9,18), poi sul monte della
Trasfigurazione, al momento della confessione del Padre (9, 28-29). Poco dopo I’inizio della
terza tappa — il viaggio verso Gerusalemme — fu vedendo Gesu pregare che uno dei suoi
discepoli gli chiese di insegnargli a pregare (11,1). Infine, all'inizio dell'ultima sezione, Gesu
prega con insistenza il Padre suo nel giardino della tentazione (22,41.44). Ecco allora i sette
luoghi in cui Luca usa il verbo specializzato della preghiera rivolta a Dio di cui Gesu ¢

soggetto. Sette ¢ il numero della totalita.

Tuttavia, questa prima indagine ¢ piuttosto frustrante. Dobbiamo, infatti, aspettare fino
all'ultima volta per ascoltare le parole che Gesu rivolge a Dio: "Padre, se vuoi, allontana da
me questo calice. Ma non si avveri la mia volonta, ma la tua!" (22.41). Le prime sei volte

Luca dice che Gesu prega, ma non riporta le sue parole.

Tuttavia la preghiera non € un monologo, almeno non la Preghiera di Gesu. Se ascoltiamo
una sola volta le parole di Gesu, quelle del Padre suo si ascoltano, due volte, in due luoghi
strategici: alla fine delle prime due sezioni. La prima volta al battesimo «venne una voce dal
Cielo: “Tu sei il mio figlio prediletto; in te mi sono compiaciuto”. Da questa risposta di Dio
comprendiamo che Gesu si rivolge a lui come a suo Padre. Alla Trasfigurazione «una voce
venne dalla nuvola: “Questo ¢ il mio figlio eletto. Ascoltatelo» (9,35); la risposta questa volta
non ¢ rivolta a Gesu, ma ai primi tre apostoli. Che ¢ un modo per coinvolgere i discepoli nel

dialogo della preghiera.

Fortunatamente, ci sono altri luoghi in cui sentiamo Gesu pregare, senza che venga usato il
verbo “pregare”. Crocifisso, prega due volte: «Padre, consegna loro, perché non sanno quello

che fanno» (23,34) e poi le sue ultime parole: «Padre, nelle tue mani consegno il mio



9- Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

spirito» (23,46). . Queste due preghiere hanno certamente un ruolo di modello per il lettore:
abbandono nelle mani del Padre, ma, prima di tutto, preoccupazione per i fratelli ai quali
chiediamo perdono al Padre comune per il male subito. Che ¢ ancora una via di abbandono:
affidiamo il perdono a Dio, glielo abbandoniamo. Quando soffriamo per non poter perdonare,
¢ un immenso sollievo sapere che possiamo “pregare per 1 nostri nemici”: almeno quello! E

questo non ¢ niente, visto che Gesu lo ha fatto.

Lode e benedizione

Quindi, tre volte abbiamo sentito Gesu pregare. Ma non ¢ tutto. La sua preghiera piu lunga si
trova all'inizio della sezione Viaggio a Gerusalemme. I discepoli che aveva inviato in

missione tornarono gioiosi.

Allora «in quell’ora Gesu esulto nello Spirito Santo e disse: “Ti lodo, Padre, Signore del cielo
e della terra, perché hai nascosto questo ai sapienti e ai dotti ¢ lo hai rivelato ai piccoli”.
(10,21) Dopodiché benedira i suoi discepoli dicendo: “Beati gli occhi che vedono cio che
vedete voi. lo vi dico che molti profeti e re avrebbero voluto vedere cio che voi vedete e non

lo videro, ascoltare cio che voi udite e non lo udirono» (10,23-24).

Tra questa lode rivolta al Padre suo e questa benedizione rivolta ai discepoli, cio¢ anche a
noi, Gesu aggiunge alcune parole che suonano come una parentesi: «Tutto mi ¢ stato dato dal
Padre mio e nessuno sa chi ¢ il Figlio se non il Padre, né chi ¢ il Padre se non il Figlio e colui

al quale ha voluto rivelarlo» (10,22).

Il segreto della vita trinitaria

In queste parole ¢ racchiuso ci0 che costituisce senza dubbio il cuore della rivelazione
cristiana: la filiazione divina. Esso ¢ enunciato in un contesto di preghiera che permette di
comprenderlo meglio: € proprio tra la lode del Padre suo e la benedizione di coloro che
considera suoi figli che si svela il segreto. Questo segreto ¢ la vita trinitaria. Nello Spirito
Gesu si riconosce come il Figlio del Padre celeste. Se Dio non ¢ isolato in se stesso ma ¢
raffigurato come relazione, anche la Trinita non ¢ chiusa in se stessa. Si apre con «colui al

quale il Figlio ha voluto rivelarlo». Che include ciascuno dei discepoli nella vita trinitaria.



10 - Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

Dovremmo menzionare anche la preghiera liturgica di Gesu. Quando si dice che si reca al
tempio per la Pasqua (2,4-42), che entra nella sinagoga di sabato (4,16; 4,31-32, ecc.), ¢
evidentemente per partecipare al culto e pregare Dio. Ma uniamoci alla fine del Vangelo.
Gesu “benedisse” 1 suoi discepoli mentre li lasciava (24,50-53). Come Giacobbe benedisse i
suoi dodici figli prima di morire (Genesi 49), come Mose benedisse le dodici tribu d'Israele
prima di scomparire (Deuteronomio 33). La benedizione di Gesu risponde a quella che

risuonano i suoi figli nel tempio (24,53). Questa ¢ 1'ultima parola del Vangelo di Luca.

LR R S o S R TR S R R R R S o T R

Padre Nostro, da Christian Argoud, (responsabile dei rapporti con I'ebraismo per la

diocesi di Valence)®

Il Padre Nostro, preghiera centrale della fede cristiana, ¢ qualificata come preghiera ebraica,
ovvero di origine ebraica. E vero che il testo stesso del Padre Nostro non presenta alcun
riferimento esplicito a Cristo, allo Spirito Santo; pud quindi essere pregato completamente
nel giudaismo senza alcuna correzione. Cid che la rende la preghiera cristiana per eccellenza
¢ che viene detta e trasmessa ai discepoli da Gesu stesso. Il Padre Nostro appare nel suo
contenuto e nella sua formulazione del tutto ebraico e, allo stesso tempo, ¢ la fonte della

preghiera cristiana!

Origini ebraiche

Cosa c'e di “ebraico” in questa preghiera? In primo luogo, il fatto che la preghiera sia oggetto
di insegnamento, di trasmissione da maestro a discepolo. Siamo qui, gia nel contesto di un
universo ebraico farisaico dove la catena di trasmissione ¢ essenziale per lo studio della
Torah. I saggi e i maestri hanno l'abitudine di comunicare ai loro discepoli preghiere che sono
loro specifiche; non che il contenuto sia nuovo, ma il loro modo di armonizzare 1 diversi
elementi caratterizza il loro insegnamento. Insegnamento che non passa solo attraverso la
parola ma anche attraverso il modo di vivere del maestro... Ma ¢ vedendo Gesu stesso

pregare che 1 suoi discepoli gli chiedono di insegnare loro a pregare. I discepoli ricevono

6. https://www.catholique-lepuy.fr/actualites/les-racines-juives-du-notre-pere/



11 - Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

insegnamento dal maestro, sia con le parole, sia con il suo modo di essere, di vivere, di

pregare.

Un insegnamento

Possiamo quindi ricordare che anche la preghiera ¢ un insegnamento da accogliere: dedicare
quindi del tempo allo studio del Padre Nostro e, non solo dirlo o pregarlo, ci mette in una
situazione vicina ad un atteggiamento ebraico che cerchera, studiera il testo per far emergere
il suo significato, forse anche un significato nuovo, sempre nuovo. Riceviamo questo
insegnamento come discepoli di un maestro che frequentiamo, con il quale conviviamo, che

contempliamo nel suo modo di vivere.

Inoltre, tutte le frasi e le espressioni del Padre Nostro si ritrovano in un gran numero di
preghiere ebraiche, alcune delle quali contemporanee a Gesu. Ricordiamo piu precisamente
I'Amida (nota anche come preghiera delle 18 benedizioni), preghiera centrale dell'ufficio
sinagogale. E dovremmo parlare anche del Qaddish, preghiera aramaica di santificazione, di

benedizione che associa anche alla santificazione del Nome, all'avvento del Regno.

La struttura della preghiera

Infine, la struttura stessa del Padre Nostro ricalca quella dell'Amidah. Le benedizioni
dell'Amidah sono organizzate come segue: le prime tre benedizioni esprimono lode e le
ultime tre esprimono ringraziamento. Tra le due “triplette” di benedizioni, altre benedizioni
sono formulate sotto forma di richiesta (intelligenza e saggezza, pentimento, perdono,
redenzione, guarigione, raccolta degli esuli, ecc.). Allo stesso modo, il Padre Nostro inizia
con tre richieste che riguardano Dio e che sono come lodi. «Le prime tre invocazioni del
Padre Nostro non sono suppliche ma benedizioni»’... poi quattro richieste riguardano la
nostra vita umana: il pane, il perdono, la prova (tentazione) e la liberazione dal male. Infine,
la dossologia che conclude ¢ ancora una tripla lode o una lode con una triplice causa: il

regno, la potenza e la gloria®.

7. Alberto Mello, Vangelo secondo San Matteo, LD 179, Parigi 1999, pagina 135.

8. J. Heinemann, The background of Jesus’s Prayer in Jacob J. Petuchowski e Michael Brocke, The Lord’s
Prayer and Jewish liturgy, Londra, 1978. pagine 85-86.



12 - Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

Benedizioni

Di questa struttura di richiesta incorniciata da tre benedizioni, il Talmud spiega: ‘“Rabbi
Yehudah dice: non si dovrebbero presentare le proprie richieste né nelle prime tre né nelle
ultime tre benedizioni, ma in quelle intermedie. Dice infatti Rabbi Hanina: le prime sono
come un servo che loda il suo padrone, poi le benedizioni intermedie sono come un servo che
chiede una ricompensa al suo Padrone, e le ultime sono come un servitore che ha ricevuto la
sua ricompensa € se ne va... " In altre parole, non c'é richiesta senza un quadro di lode e di
riconoscimento... In questo modo la forma stessa del NP ¢ un insegnamento di preghiera, un
modo per formare un vero atteggiamento di preghiera come questo servo che loda, chiede e

ringrazia.

Una preghiera incarnata

Consideriamo spontaneamente la preghiera del Padre Nostro come una preghiera divina,
poiché Gesu Cristo ce la insegna. Dobbiamo anche ricordare che si tratta di una preghiera
profondamente umana, e percid ebraica poiché ci ¢ donata da Gesu di Nazareth. La divinita di
Gesu non sopprime la sua umanita. Cosi ¢ con il Padre Nostro, una preghiera incarnata nel

giudaismo.



13 - Matteo 6,9-13 -Lc 11,2-4 - EP

Condené el arrianismo como herejia y
20 de mayo a 25 de  proclamo la igualdad de naturaleza
julio de 325 (homootisios) entre el Padre y el Hijo.
Redacté el primer Credo.

Emperador romano

Constantino [ Nicea I

Volvié a condenar el arrianismo y afirmé que

Emperador romano _ o el Espiritu Santo también era de la misma

Teodosio I Constantinopla [ Mayo a julio de 381 naturaleza que el Padre y el Hijo

E— (homooiisios). Reformul6 el Credo de Nicea
(Simbolo niceno-constantinopolitano).

Condend el nestorianismo como herejia y
proclamé que Maria es theotdkos, «madre de
Dios».

La Iglesia Asiria del Oriente no reconoce
este concilio ni ninguno de los posteriores.

22 de junio a 17 de
julio de 431

Emperador romano
Teodosio 11

Condené el monofisismo y afirmé la unidad
de las dos naturalezas, humana y divina, de
Emperador romano . 8 de octubre a 1 de  Jesucristo.
. Calcedonia s . .
Marciano noviembre de 451 Las Iglesias ortodoxas orientales no
reconocen este concilio ni ninguno de los

posteriores.

4°

1° L'imperatore romano Costantino I - Nicea I dal 20 maggio al 25 luglio 325 - condanno
l'arrianesimo come eresia € proclamo l'uguaglianza di naturalezza (omosessuali) tra il Padre e

il Figlio. Fu scritto il primo Credo.

2° L'imperatore romano Teodosio I - Costantinopoli I maggio nel luglio 381 - tornd a
condannare l'arrianismo e affermo che anche lo Spirito Santo era della stessa natura del Padre
e del Figlio (omosessuali). Riformulato il Credo di Nicea (simbolo niceno-

costantinopolitano).

3° L'imperatore romano Teodosio II - Efeso dal 22 giugno al 17 luglio 431 - condanno il

nestorianesimo come eresia € proclamo che Maria ¢ theotdkos, «madre di Dio».
La Chiesa Asiria del Oriente non riconosce questo concilio né alcuno dopo di esso.

4° L'imperatore romano Marciano - Calcedonia dall'8 ottobre al 1 novembre 451 - condanno

il monofisismo e affermo l'unita delle naturalita, umane e divine, di Gesu Cristo.

Le Chiese ortodosse orientali non hanno riconosciuto questo concilio, né alcuno dei

successivi.


https://es.wikipedia.org/wiki/Constantino_I_el_Grande
https://es.wikipedia.org/wiki/Teodosio_I_el_Grande
https://es.wikipedia.org/wiki/Teodosio_II
https://es.wikipedia.org/wiki/Marciano_(emperador)
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Nicea_I
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Constantinopla_I
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_%C3%89feso
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Calcedonia
https://es.wikipedia.org/wiki/Arrianismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_Padre
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_Hijo
https://es.wikipedia.org/wiki/Credo
https://es.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADritu_Santo
https://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%ADmbolo_niceno-constantinopolitano
https://es.wikipedia.org/wiki/Nestorianismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Herej%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Mar%C3%ADa_(madre_de_Jes%C3%BAs)
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Asiria_del_Oriente
https://es.wikipedia.org/wiki/Monofisismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Jes%C3%BAs_de_Nazaret
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesias_ortodoxas_orientales

