
1 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

Matteo 6, 9-13

Voi dunque pregate così:
 
Padre nostro che sei nei cieli, 
sia santificato il tuo nome; 

venga il tuo regno; 
sia fatta la tua volontà, 
come in cielo così in terra. 

Dacci oggi il nostro pane quotidiano, 

e rimetti a noi i nostri debiti 
come noi li rimettiamo ai nostri debitori, 

e non ci indurre in tentazione, 
ma liberaci dal male. 

Luca 11, 1-4

Un giorno Gesù si trovava in un luogo a pregare e quando ebbe finito uno dei discepoli gli 
disse: "Signore, insegnaci a pregare, come anche Giovanni ha insegnato ai suoi discepoli". 

Ed egli disse loro: "Quando pregate, dite: 
Padre, sia santificato il tuo nome, 
venga il tuo regno; 

dacci ogni giorno il nostro pane quotidiano, 

e perdonaci i nostri peccati, 
perché anche noi perdoniamo ad ogni nostro debitore, 
e non ci indurre in tentazione". 



2 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

•Kaddish •Shmone Eshre •Trattado di Brachot •Padre Nostro

•Possano le preghiere e 
le suppliche dell'intera 
casa d'Israele essere 
accolte davanti alla 
presenza del suo Padre 
che è nei cieli.

S i a e s a l t a t o e 
santificato il suo grande 
Nome.

Di gene raz ione in 
g e n e r a z i o n e 
p r o c l a m e r e m o l a 
regalità di Dio, perché 
Lui solo è esaltato e 
Santo... Benedetto sei 
tu, Signore, Dio Santo!

•Possa il tuo regno 
e s s e r e s t a b i l i t o 
durante la nostra vita 
e i nostri giorni.

•

•

•

•C f . E l O l i v o , 
2003, 57 - Sr Ionel

•

•

•

•Benedici, Signore nostro Dio, 
quest'anno e ogni tipo di raccolto per il 
nostro bene; concedi la rugiada in 
benedizione su tutta la superficie della 
terra e sazia il mondo intero con la tua 
benedizione... Benedetto sei tu, 
Signore, che benedici gli anni.

•Perdonaci, Padre nostro, perché 
abbiamo peccato e assolverci, nostro 
re, perché sei un Dio buono e 
clemente. Beato te, Signore, che sei 
pio e perdoni generosamente.

•S ignore , mio Dio , ab i tuami 
all'adempimento dei comandamenti 
ma non abituarmi a violarli: non farmi 
cade re ne l pecca to , né ne l l a 
trasgressione, né nella tentazione, né 
nel disprezzo... liberami dai cattivi 
incontri (60b) .

•

•

•Rabbi Eliezer disse: 
Fai la tua volontà in 
c i e l o e c o n c e d i 
serenità quaggiù a 
coloro che ti temono. 
(29b)

•

•

•

•Padre nostro che sei 
nei cieli

•Sia santificato il 
tuo nome.

•Venga il tuo regno, 
sia fatta la tua volontà 
come in cielo così in 
terra.

•D a c c i o g g i i l 
n o s t r o p a n e 
quotidiano.

•Rimetti a noi i 
nostri debiti come 
noi li rimettiamo ai 
nostri debitori.

•Non ci indurre in 
t e n t a z i o n e e 
liberaci dal male.



3 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

La Conferenza dei Vescovi di Francia ricorda l'influenza della liturgia ebraica sul Padre 
Nostro1.

Traduzione greca 

Padre nostro che sei nei cieli

Sia santificato il tuo Nome

Venga il tuo Regno

Sia fatta la tua volontà come in cielo 
così in terra

Il nostro pane quotidiano, donacelo 
oggi

E rimetti a noi i nostri debiti, come 
noi li abbiamo rimessi ai nostri 
debitori

E non lasciarci entrare in tentazione

Ma liberaci dal Maligno.

Poiché tuo è il regno, la potenza e la 
gloria nei secoli dei secoli.

Tradizione ebraica

Padre nostro che sei nei cieli

Sia santificato il tuo Nome nel 
mondo che hai creato secondo la tua 
volontà.

Venga presto il tuo Regno e la tua 
Signoria e sia riconosciuto in tutto il 
mondo, affinché il tuo Nome sia 
lodato per l'eternità.

Sia fatta la tua volontà in cielo e in 
terra, dona tranquillità a coloro che 
ti temono, e per il resto fai come ti 
pare. 

Facci gustare il pane che ci doni 
ogni giorno.

Perdona a noi, Padre nostro, i nostri 
peccati come noi li rimettiamo a 
tutti coloro che ci hanno fatto 
soffrire.

Non abbandonarci al potere del 
peccato, della trasgressione, della 
colpa, della tentazione o della 
vergogna. Non lasciare che 
l'inclinazione al male domini in noi.

Guarda la nostra miseria e guida la 
nostra lotta. Liberaci senza indugio 
per amore del tuo Nome, perché tu 
sei il potente Liberatore. Benedetto 
sei tu, Signore, liberatore d'Israele.

Poiché vostra è la grandezza e la 
gloria, la vittoria e la maestà, come 
tutte le cose in cielo e sulla terra. 
Tuo è il regno e Tu sei il Signore di 
ogni vivente in eterno.

Fonti nella tradizione ebraica 
Mishnah Yoma. 5a e 6a 
benedizione, 2a preghiera davanti 
allo Shema: Ahava Rabbah (en), 
Kaddish
Kaddish, Kedushah e Shemoné Esré 
della preghiera quotidiana; cfr. 
anche Ez 38, 23.

Kaddish 

Tosephta Berakhoth 3,7. Talmud 
Berakhoth 29b. 

Mekhilta/ Ex 16,4 ; Beza 16a. 

Shemoné Esré; Mishnah Yoma alla 
fine; Tosephta Taanit 1.8; Talmud 
Taanit 16a.

Preghiera del mattino; Beracoth 
16b, 17a, 60b; Sinedrio 107a.

7e benedizione.

I Cronache 29:10-13 (Divrei 
hayamim, cantico di Davide)

1. “Les racines du Notre Père chrétien dans les prières juives”, Conférence des évêques de France, novembre 

2017.

https://fr.wikipedia.org/wiki/Tosephta
https://fr.wikipedia.org/wiki/Berakhoth
https://fr.wikipedia.org/wiki/Talmud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Berakhot_(trait%C3%A9)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mekhilta
https://eglise.catholique.fr/approfondir-sa-foi/vivre-sa-foi-a-tous-les-ages/relationsjudaisme/448943-sources-juives-pere/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Conf%C3%A9rence_des_%C3%A9v%C3%AAques_de_France


4 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

Alberto Mello, Evangelo secondo Matteo, Edizioni Qiqajon, 1995. (122-130)

Il Padre Nostro (6, 7-15). Elemosina e preghiera (come poi anche il digiuno) in tanto sono 
validi, in quanto stabiliscono una comunione con il Dio invisibile, che Gesù chiama ‘Padre’. 
Il segreto della  paternità divina è proprio la rivelazione centrale del discorso della montagna, 
in cui ricorre ben dieci volte l’espressione: ‘Padre vostro celeste’ oppure ‘Padre vostro 
(nostro) che è nei cieli; cinque volte: ‘Padre tuo che è nel segreto’ (‘cieli’ e ‘segreto’ sono 
quasi sinonimi); e una volta: ‘Padre mio che è nei cieli’ (7,21; la stessa espressione se trova 
però altre quindici volte nel resto dell’evangelo...

Il ‘Padre Nostro’ si è conservato in due versioni: quella lunga di Matteo (sete invocazioni) e 
quella breve di Lc 11, 2-4 (cinque invocazioni). Di solito si sostiene che Luca rispecchierebbe 
la struttura primitiva della preghiera, mentre Matteo sarebbe più prossimo all’originale nella 
sua formulazione (per es. ‘debiti’, al posto di ‘peccati). In realtà  “è impossibile affermare con 
certezza quale sia la forma più antica: nell’una e nell’altra si possono rilevare indizi di 
adattamento all’uso di un ambiente particolare” (TOB). Il Padre Nostro di Matteo era la 
preghiera di Gesù in uso nell’ambiente giudeo-cristiano, mentre quello di Luca era un uso 
nell’ambiente etnico-cristiano2

Occorre piuttosto ricordare che Gesù, come ogni ebreo devoto, pregava Dio tre volte al 
giorno: la sera, al mattino e a mezzogiorno. La preghiera pubblica fondamentale, oltre alla 
recita dello Shemà, era quella delle ‘Diciotto benedizioni’3. Ma molti rabbini operavano un 
‘riassunto’ privato, o ad uso dei loro discepoli, delle Diciotto  benedizioni quotidiane: anche il 
Padre Nostro è un condensato estremamente denso della preghiera ebraica di tutti i giorni. 
Che esso fosse destinato a rimpiazzare quest’ultima, non è evidente in Matteo, ma è chiaro in 
un testo cristiano poco posteriore, che introduce il Padre Nostro con le parole: “tre vote al 
giorno pregherete così” (Didaché VIII, 3). 

È inoltre insegnamento comune tra i rabbini, fondato sulla massima di Qo 5,1, che le nostre 
parole  devono essere poche davanti al Santo, benedetto sia (Berakhot 61a). È degno di nota 
che Matteo, introducendo il Padre Nostro, non ha più di mira i ‘simulatori’, ma i pagani: sono 
loro che ‘blaterano’ (parlano a vanvera: hapax biblico di Matteo) credendo di essere esauditi a 
forza di parole (cosa che Matteo non avrebbe potuto rimproverare i farisei). Che il Padre 
sappia già in anticipo ciò di cui abbiamo bisogno, non vuol dire che non si debba chiedere  

2. È improbabile, perciò che si possa ricostruire l’originale gesuano con il testo di luca e le parole di Matteo, 
come fa J. Jeremias, Teologia del Nuovo Testamento, pp. 224s.

3. Cf. J. Heinemann, La preghiera ebraica, pp. 129 ss.



5 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

con insistenza, ma che non occorrono molte parole (multa praecatio dice Agostino, ma non  
multa locutio).

- “ Sia Santificato il tuo Nome”. L’antica preghiera aramaica del Qaddish - che concludeva 
l’ufficio sinagogale - inizia così: “Sia glorificato e santificato il sua Nome grande nel mondo 
che ha creato secondo la sua volontà”. Le prime tre invocazioni del Pater non sono suppliche, 
ma benedizioni; e i rabbini arriveranno a prescrivere che “ogni benedizione in cui non 
ricordare il Nome di Dio, non è una benedizione (Berachot 40b). Il qiddush ha-shem 
(santificazione del Nome) ha una importanza molto grande nella vita religiosa ebraica: esso si 
attua attraverso la quotidiana sottomissione alla Torà, e in modo estremo attraverso il 
martirio: non vuol dire che l’uomo possa aggiungere qualcosa alla santità di Dio, ma che 
nell’obbedienza fino al martirio essa è perfettamente riconosciuta e testimoniata davanti al 
mondo.

- “Venga il tuo regno”: cioè si affermi e si renda visibile la signoria di Dio in questo mondo. 
Santificazione del Nome e venuta del regno sono due nozioni parallele. “Faccia venire (lett.: 
regnare) il suo regno nelle nostre vite e nei nostri giorni, e nelle vite di tutta la casa d’Israele 
in fretta e presto” (Qaddish). Analogamente, è prescrizione rabbinica che “ogni benedizione 
in cui non ricorre il regno (malkhut) non è una benedizione (vedi sopra). Tutto l’evangelo 
testimonia le centralità de questa preghiera e di questo annuncio da parte di Gesù.

- “Sia fatta la tua volontà” manca nella versione di Luca 11. Ma è la preghiera di Gesù al 
Getsemani (Non come voglio io, ma come vuoi tu: Mc 14, 36), che in Matteo diventa 
precisamente “sia fatta la tua volontà” (26,42). Il verbo greco soggiacente non è proprio 
“fare”, ma “avvenire” (ghínomai), e questo ci ricorda che non sta a noi compiere la volontà di 
Dio. Tuttavia, non preghiamo “ut Deus faciat quod vult, sed ut nos facere passimus quod 
Deus vult” (Cipriano): preghiamo non solo che Dio faccia la sua volontà, ma che noi 
possiamo fare la volontà di Dio, I maestri ebrei insegnano anche: “Fa la sua volontà come se 
fosse la tua” (PA II, 4). Questa volontà è già perfettamente compiuta “in cielo” (cioè “negli 
angeli e nei santi”, come glassa Francesco d’Assisi), ma deve ancora realizzarsi sulla terra, 
cioè nella storia degli uomini.

- “Dacci oggi il nostro pane”: l’aggettivo seguente (epiúsios) viene usato solo qui nel NT, ed 
è di incerta traduzione. La Vulgata esita tra supersubstantialis (in Matteo) e quotidianus (in 
Luca), seconde due possibili etimologie: dal verbo “essere” o dal verbo “venire”, di cui la 
seconda è certamente quella più probabile. L’aggettivo sarebbe da  collegare all’espressione 
he epioûsa heméra, “il giorno che viene” (dies instans) che si può intendere sia l’indomani, 
se la preghiera è fatta di sera, sia oggi, se la preghiera è fatta la mattina. È possibile che Gesù, 



6 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

in aramaico, abbia detto proprio così: “Accordaci in questo giorno il nostro pane del giorno”. 
Efrem il Siro insegna: “Il pane del giorno deve bastarti, come hai imparato nella Preghiera”; e 
la versione siriaca interpreta: “il pane di cui abbiamo bisogno”. Si può vedere anche Es 16,4 e 
i suoi commentari rabbinici (cf 6, 34). 

- “Rimetti a noi i nostri debiti”. Il peccato è considerato come un debito verso Dio e verso il 
prossimo, in aramaico (ma non in ebraico), e perdonare é dunque “rimettere” (lett.:”lasciare” 
impagato) un debito. Matteo illustra quest’idea con la parabola del debitore insolvente (18, 
23ss). Ma la condizione perché la nostra richiesta di perdono sia efficace è che anche noi 
“rimettiamo” (Lc 11, 4) o “abbiamo rimesso” (Matteo) i debiti altrui, come si spiega 
chiaramente nei vv. 14-15, che sono un commento a questa invocazione (cf Sir 28, 2-5). 
D’altro canto, la nostra disposizione a perdonare è proporzionale alla gratitudine con la quale 
ci sentiamo noi stessi perdonati da Dio (cf 18,32), e così interpretano di preferenza gli autori 
della tradizione siriaca: “così che anche noi li possiamo rimettere ai nostri debitori”.

- “Non farci entrare in tentazione”. La forma causativa, soggiacente in ebraico o aramaico, 
equivale a “fa’ che non entriamo”. Non vuol dire che Dio ci induca in tentazione, ma che è in 
suo potere far sì non vi siamo indotti. Che ci sia risparmiata la tentazione, che siamo 
preservati dalla caduta, dobbiamo soprattuto chiederlo a Dio come una grazia, anziché 
confidare sulle nostre forze: “Vegliate e pregate per non entrare in tentazione” (26,41). La 
tentazione, infatti, non è solo una prova della nostra fede (che Dio può permettere), ma un 
pericolo di morte, una trappola infernale, da cui Dio può sempre salvarci, ma in cui rischiamo 
anche di perderci (cf 1Tm6, 9: si “cade” in tentazione come in un laccio). Una preghiera 
ebraica della sera recita: “Non farmi entrare in potere (lett.:nelle mani) del peccato, né in 
potere della colpa, né in potere della tentazione, né in potere del disprezzo. Possa in noi 
regnare l’impulso buono e non regnare l’impulso cattivo” (Berakhot 60b). 

- “Ma liberaci dal maligno”: una precisazione della petizione precedente, che manca nella 
versione lucana. Vi è qualche incertezza, qui come altrove, se si debba leggere il maschile ho 
ponerós, oppure il neutro tò ponerón. A me sembra che in Matteo prevalga sempre il senso 
personale: quindi non semplicemente il “male”, ma chi lo trama ai nostri danni, il 
“maligno” (cf 13, 19.38 e la nota TOB, che traduce “tentatore”).

Nella Didaché, e in vari codici del primo evangelo, il Padre Nostro si conclude con una 
dossologia final, che  si ispira  a 1Cr 29, 11: “Perché a te appartengono il regno, la potenza e 
la gloria nei secoli. Amen!” È infatti del tutto inverosimile che una preghiera publica si 
concludesse con la parola “tentazione” (Luca) o “maligno” (Matteo)...



7 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

Il Padre Nostro secondo Benedetto XVI4

Il Padre Nostro ci viene trasmesso da Luca in una forma più breve e da Matteo in una forma 
recepita dalla Chiesa, che continua ad utilizzare nella sua preghiera. Il discorso sull'anteriorità 
di questa o quella versione non è superfluo, ma non è decisivo. Sia nell'una che nell'altra 
versione, preghiamo con Gesù e riconosciamo il fatto che la versione di Matteo delle sette 
richieste sviluppa chiaramente ciò che, in Luca, sembra suggerirne solo una parte.

Innanzitutto è composto da un'evocazione iniziale e da sette richieste. Tre di essi sono 
formulati alla seconda persona singolare, quattro alla prima persona plurale. Le prime tre 
richieste riguardano Dio stesso in questo mondo; Le quattro richieste che seguono riguardano 
le nostre speranze, i nostri bisogni e le nostre difficoltà. Si potrebbe paragonare il rapporto tra 
le due tavole del Decalogo, che in realtà sono sviluppi di due parti del comandamento 
principale – l'amore di Dio e l'amore del prossimo – che ci portano a entrare nel cammino 
dell'amore.

Ainsi, nel Padre Nostro si afferma per la prima volta il primato di Dio, da dove avviene 
naturalmente la questione del modo giusto di essere una persona. Qui si tratta innanzitutto 
anche della via dell'amore, che è allo stesso tempo la via della conversione. Per chiedere 
correttamente, una persona deve trovarsi nella verità. E la verità è soprattutto Dio, il Regno di 
Dio (Mt 6,33). Innanzitutto dobbiamo uscire da noi stessi e aprirci a Dio. Niente sarà al suo 
posto finché non saremo al posto giusto in relazione a Dio. Il Padre Nostro comincia quindi 
con Dio e ci conduce, da Lui, verso l'“essere umano”.

Notre Père, da Roland Meynet5

Appena parliamo di preghiera nei Vangeli, pensiamo alla preghiera di Gesù. Mentre la 
preghiera formulata da altri è molto più frequente! Vorremmo sapere come prega Gesù, quali 
sono le sue parole. Inoltre, poiché sappiamo che colui che prega è suo Padre, vorremmo 
vedere come la sua preghiera sia la manifestazione del suo rapporto filiale. Sappiamo anche 

4. Joseph Ratzinger - Benoît XVI, Jésus de Nazareth, Éditions Flammarion, 2007. In 
particolare il capitolo 5 intitolato "La Prière du Seigneur”, 151-192. (Estratto tratto dalle 
pagine 157-158)

5. https://www.la-croix.com/Abonnes/Formation-biblique/Nouveau-Testament/Comment-
Jesus-priait-il



8 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

che è a questo stesso rapporto filiale che siamo invitati noi, discepoli di Gesù. E questo è un 
motivo in più, se ce ne fosse bisogno, per interessarci alla preghiera di Gesù; tutti, infatti, 
intuiscono che la preghiera di Gesù può essere il modello della nostra stessa preghiera.

Un modello per il lettore

Luca è l'evangelista che più spesso menziona la preghiera di Gesù. Dapprima al momento del 
battesimo nel Giordano, alla fine del primo brano del Vangelo (3,22). Poi, dopo la miracolosa 
cattura e purificazione di un lebbroso, si dice che fosse nei deserti, a pregare (5,16); poi, nel 
cuore della seconda sezione – quella del ministero in Galilea – trascorre la notte in preghiera 
prima di scegliere i dodici apostoli (6,12); al termine di questa stessa sezione, Gesù è 
mostrato in preghiera due volte, prima della confessione di Pietro (9,18), poi sul monte della 
Trasfigurazione, al momento della confessione del Padre (9, 28-29). Poco dopo l’inizio della 
terza tappa – il viaggio verso Gerusalemme – fu vedendo Gesù pregare che uno dei suoi 
discepoli gli chiese di insegnargli a pregare (11,1). Infine, all'inizio dell'ultima sezione, Gesù 
prega con insistenza il Padre suo nel giardino della tentazione (22,41.44). Ecco allora i sette 
luoghi in cui Luca usa il verbo specializzato della preghiera rivolta a Dio di cui Gesù è 
soggetto. Sette è il numero della totalità.

Tuttavia, questa prima indagine è piuttosto frustrante. Dobbiamo, infatti, aspettare fino 
all'ultima volta per ascoltare le parole che Gesù rivolge a Dio: "Padre, se vuoi, allontana da 
me questo calice. Ma non si avveri la mia volontà, ma la tua!" (22.41). Le prime sei volte 
Luca dice che Gesù prega, ma non riporta le sue parole.

Tuttavia la preghiera non è un monologo, almeno non la Preghiera di Gesù. Se ascoltiamo 
una sola volta le parole di Gesù, quelle del Padre suo si ascoltano, due volte, in due luoghi 
strategici: alla fine delle prime due sezioni. La prima volta al battesimo «venne una voce dal 
Cielo: “Tu sei il mio figlio prediletto; in te mi sono compiaciuto”. Da questa risposta di Dio 
comprendiamo che Gesù si rivolge a lui come a suo Padre. Alla Trasfigurazione «una voce 
venne dalla nuvola: “Questo è il mio figlio eletto. Ascoltatelo» (9,35); la risposta questa volta 
non è rivolta a Gesù, ma ai primi tre apostoli. Che è un modo per coinvolgere i discepoli nel 
dialogo della preghiera.

Fortunatamente, ci sono altri luoghi in cui sentiamo Gesù pregare, senza che venga usato il 
verbo “pregare”. Crocifisso, prega due volte: «Padre, consegna loro, perché non sanno quello 
che fanno» (23,34) e poi le sue ultime parole: «Padre, nelle tue mani consegno il mio 



9 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

spirito» (23,46). . Queste due preghiere hanno certamente un ruolo di modello per il lettore: 
abbandono nelle mani del Padre, ma, prima di tutto, preoccupazione per i fratelli ai quali 
chiediamo perdono al Padre comune per il male subito. Che è ancora una via di abbandono: 
affidiamo il perdono a Dio, glielo abbandoniamo. Quando soffriamo per non poter perdonare, 
è un immenso sollievo sapere che possiamo “pregare per i nostri nemici”: almeno quello! E 
questo non è niente, visto che Gesù lo ha fatto.

Lode e benedizione

Quindi, tre volte abbiamo sentito Gesù pregare. Ma non è tutto. La sua preghiera più lunga si 
trova all'inizio della sezione Viaggio a Gerusalemme. I discepoli che aveva inviato in 
missione tornarono gioiosi.

Allora «in quell’ora Gesù esultò nello Spirito Santo e disse: “Ti lodo, Padre, Signore del cielo 
e della terra, perché hai nascosto questo ai sapienti e ai dotti e lo hai rivelato ai piccoli”. 
(10,21) Dopodiché benedirà i suoi discepoli dicendo: “Beati gli occhi che vedono ciò che 
vedete voi. Io vi dico che molti profeti e re avrebbero voluto vedere ciò che voi vedete e non 
lo videro, ascoltare ciò che voi udite e non lo udirono» (10,23-24).

Tra questa lode rivolta al Padre suo e questa benedizione rivolta ai discepoli, cioè anche a 
noi, Gesù aggiunge alcune parole che suonano come una parentesi: «Tutto mi è stato dato dal 
Padre mio e nessuno sa chi è il Figlio se non il Padre, né chi è il Padre se non il Figlio e colui 
al quale ha voluto rivelarlo» (10,22).

Il segreto della vita trinitaria

In queste parole è racchiuso ciò che costituisce senza dubbio il cuore della rivelazione 
cristiana: la filiazione divina. Esso è enunciato in un contesto di preghiera che permette di 
comprenderlo meglio: è proprio tra la lode del Padre suo e la benedizione di coloro che 
considera suoi figli che si svela il segreto. Questo segreto è la vita trinitaria. Nello Spirito 
Gesù si riconosce come il Figlio del Padre celeste. Se Dio non è isolato in se stesso ma è 
raffigurato come relazione, anche la Trinità non è chiusa in se stessa. Si apre con «colui al 
quale il Figlio ha voluto rivelarlo». Che include ciascuno dei discepoli nella vita trinitaria.



10 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

Dovremmo menzionare anche la preghiera liturgica di Gesù. Quando si dice che si reca al 
tempio per la Pasqua (2,4-42), che entra nella sinagoga di sabato (4,16; 4,31-32, ecc.), è 
evidentemente per partecipare al culto e pregare Dio. Ma uniamoci alla fine del Vangelo. 
Gesù “benedisse” i suoi discepoli mentre li lasciava (24,50-53). Come Giacobbe benedisse i 
suoi dodici figli prima di morire (Genesi 49), come Mosè benedisse le dodici tribù d'Israele 
prima di scomparire (Deuteronomio 33). La benedizione di Gesù risponde a quella che 
risuonano i suoi figli nel tempio (24,53). Questa è l'ultima parola del Vangelo di Luca.

***********************

Padre Nostro, da Christian Argoud, (responsabile dei rapporti con l'ebraismo per la 
diocesi di Valence)6

Il Padre Nostro, preghiera centrale della fede cristiana, è qualificata come preghiera ebraica, 
ovvero di origine ebraica. È vero che il testo stesso del Padre Nostro non presenta alcun 
riferimento esplicito a Cristo, allo Spirito Santo; può quindi essere pregato completamente 
nel giudaismo senza alcuna correzione. Ciò che la rende la preghiera cristiana per eccellenza 
è che viene detta e trasmessa ai discepoli da Gesù stesso. Il Padre Nostro appare nel suo 
contenuto e nella sua formulazione del tutto ebraico e, allo stesso tempo, è la fonte della 
preghiera cristiana!

Origini ebraiche

Cosa c'è di “ebraico” in questa preghiera? In primo luogo, il fatto che la preghiera sia oggetto 
di insegnamento, di trasmissione da maestro a discepolo. Siamo qui, già nel contesto di un 
universo ebraico farisaico dove la catena di trasmissione è essenziale per lo studio della 
Torah. I saggi e i maestri hanno l'abitudine di comunicare ai loro discepoli preghiere che sono 
loro specifiche; non che il contenuto sia nuovo, ma il loro modo di armonizzare i diversi 
elementi caratterizza il loro insegnamento. Insegnamento che non passa solo attraverso la 
parola ma anche attraverso il modo di vivere del maestro... Ma è vedendo Gesù stesso 
pregare che i suoi discepoli gli chiedono di insegnare loro a pregare. I discepoli ricevono 

6. https://www.catholique-lepuy.fr/actualites/les-racines-juives-du-notre-pere/



11 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

insegnamento dal maestro, sia con le parole, sia con il suo modo di essere, di vivere, di 
pregare.

Un insegnamento

Possiamo quindi ricordare che anche la preghiera è un insegnamento da accogliere: dedicare 
quindi del tempo allo studio del Padre Nostro e, non solo dirlo o pregarlo, ci mette in una 
situazione vicina ad un atteggiamento ebraico che cercherà, studierà il testo per far emergere 
il suo significato, forse anche un significato nuovo, sempre nuovo. Riceviamo questo 
insegnamento come discepoli di un maestro che frequentiamo, con il quale conviviamo, che 
contempliamo nel suo modo di vivere.

Inoltre, tutte le frasi e le espressioni del Padre Nostro si ritrovano in un gran numero di 
preghiere ebraiche, alcune delle quali contemporanee a Gesù. Ricordiamo più precisamente 
l'Amida (nota anche come preghiera delle 18 benedizioni), preghiera centrale dell'ufficio 
sinagogale. E dovremmo parlare anche del Qaddish, preghiera aramaica di santificazione, di 
benedizione che associa anche alla santificazione del Nome, all'avvento del Regno.

La struttura della preghiera

Infine, la struttura stessa del Padre Nostro ricalca quella dell'Amidah. Le benedizioni 
dell'Amidah sono organizzate come segue: le prime tre benedizioni esprimono lode e le 
ultime tre esprimono ringraziamento. Tra le due “triplette” di benedizioni, altre benedizioni 
sono formulate sotto forma di richiesta (intelligenza e saggezza, pentimento, perdono, 
redenzione, guarigione, raccolta degli esuli, ecc.). Allo stesso modo, il Padre Nostro inizia 
con tre richieste che riguardano Dio e che sono come lodi. «Le prime tre invocazioni del 
Padre Nostro non sono suppliche ma benedizioni»7… poi quattro richieste riguardano la 
nostra vita umana: il pane, il perdono, la prova (tentazione) e la liberazione dal male. Infine, 
la dossologia che conclude è ancora una tripla lode o una lode con una triplice causa: il 
regno, la potenza e la gloria8.

7. Alberto Mello, Vangelo secondo San Matteo, LD 179, Parigi 1999, pagina 135.

8. J. Heinemann, The background of Jesus’s Prayer in Jacob J. Petuchowski e Michael Brocke, The Lord’s 
Prayer and Jewish liturgy, Londra, 1978. pagine 85-86.



12 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

Benedizioni

Di questa struttura di richiesta incorniciata da tre benedizioni, il Talmud spiega: “Rabbi 
Yehudah dice: non si dovrebbero presentare le proprie richieste né nelle prime tre né nelle 
ultime tre benedizioni, ma in quelle intermedie. Dice infatti Rabbi Hanina: le prime sono 
come un servo che loda il suo padrone, poi le benedizioni intermedie sono come un servo che 
chiede una ricompensa al suo Padrone, e le ultime sono come un servitore che ha ricevuto la 
sua ricompensa e se ne va... " In altre parole, non c'è richiesta senza un quadro di lode e di 
riconoscimento... In questo modo la forma stessa del NP è un insegnamento di preghiera, un 
modo per formare un vero atteggiamento di preghiera come questo servo che loda, chiede e 
ringrazia.

Una preghiera incarnata

Consideriamo spontaneamente la preghiera del Padre Nostro come una preghiera divina, 
poiché Gesù Cristo ce la insegna. Dobbiamo anche ricordare che si tratta di una preghiera 
profondamente umana, e perciò ebraica poiché ci è donata da Gesù di Nazareth. La divinità di 
Gesù non sopprime la sua umanità. Così è con il Padre Nostro, una preghiera incarnata nel 
giudaismo.



13 -  Matteo 6, 9-13 - Lc 11, 2-4  -  EP

1º L'imperatore romano Costantino I - Nicea I dal 20 maggio al 25 luglio 325 - condannò 
l'arrianesimo come eresia e proclamò l'uguaglianza di naturalezza (omosessuali) tra il Padre e 
il Figlio. Fu scritto il primo Credo.

2º L'imperatore romano Teodosio I - Costantinopoli I maggio nel luglio 381 - tornò a 
condannare l'arrianismo e affermò che anche lo Spirito Santo era della stessa natura del Padre 
e del Figlio (omosessuali). Riformulato il Credo di Nicea (simbolo niceno-
costantinopolitano).

3º L'imperatore romano Teodosio II - Efeso dal 22 giugno al 17 luglio 431 - condannò il 
nestorianesimo come eresia e proclamò che María è theotókos, «madre di Dio».

La Chiesa Asiria del Oriente non riconosce questo concilio né alcuno dopo di esso.

4º L'imperatore romano Marciano - Calcedonia dall'8 ottobre al 1 novembre 451 - condannò 
il monofisismo e affermò l'unità delle naturalità, umane e divine, di Gesù Cristo.

Le Chiese ortodosse orientali non hanno riconosciuto questo concilio, né alcuno dei 
successivi.

1.º 

2.º 

3.º 

4.º 

Emperador romano 
Constantino I 

Emperador romano 
Teodosio I 

Emperador romano 
Teodosio II 

Emperador romano 
Marciano 

Nicea I 

Constantinopla I 

Éfeso 

Calcedonia 

20 de mayo a 25 de 
julio de 325 

Mayo a julio de 381 

22 de junio a 17 de 
julio de 431 

8 de octubre a 1 de 
noviembre de 451 

Condenó el arrianismo como herejía y 
proclamó la igualdad de naturaleza 
(homooúsios) entre el Padre y el Hijo. 
Redactó el primer Credo. 

Volvió a condenar el arrianismo y afirmó que 
el Espíritu Santo también era de la misma 
naturaleza que el Padre y el Hijo 
(homooúsios). Reformuló el Credo de Nicea 
(Símbolo niceno-constantinopolitano). 

Condenó el nestorianismo como herejía y 
proclamó que María es theotókos, «madre de 
Dios».
La Iglesia Asiria del Oriente no reconoce 
este concilio ni ninguno de los posteriores. 

Condenó el monofisismo y afirmó la unidad 
de las dos naturalezas, humana y divina, de 
Jesucristo. 
Las Iglesias ortodoxas orientales no 
reconocen este concilio ni ninguno de los 
posteriores. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Constantino_I_el_Grande
https://es.wikipedia.org/wiki/Teodosio_I_el_Grande
https://es.wikipedia.org/wiki/Teodosio_II
https://es.wikipedia.org/wiki/Marciano_(emperador)
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Nicea_I
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Constantinopla_I
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_%C3%89feso
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Calcedonia
https://es.wikipedia.org/wiki/Arrianismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_Padre
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_Hijo
https://es.wikipedia.org/wiki/Credo
https://es.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADritu_Santo
https://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%ADmbolo_niceno-constantinopolitano
https://es.wikipedia.org/wiki/Nestorianismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Herej%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Mar%C3%ADa_(madre_de_Jes%C3%BAs)
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Asiria_del_Oriente
https://es.wikipedia.org/wiki/Monofisismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Jes%C3%BAs_de_Nazaret
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesias_ortodoxas_orientales

