
 1 

FATICHE E SPERANZE NEL DIALOGO FRA EBREI E CRISTIANI 

 

INTERVISTA A RAV ELIA KOPCIOWSKI GIA' RABBINO CAPO DI MILANO 

a cura di Elena Lea Bartolini e Cesare Ragazzi per la rivista “Horeb” (anni ’90) 

 

 

E' un freddo pomeriggio dell'inverno padano, la nebbia ha lasciato spazio ad un po' di sole e Milano 

appare meno grigia del solito. Stiamo attraversando la città su un tram non molto affollato: sono le 

prime ore del pomeriggio e la maggior parte dei milanesi è ancora al lavoro. Facciamo l'ultimo 

tratto di strada accordandoci su come condurre l'intervista. E' sempre un'occasione speciale poter 

incontrare Rav Elia che, come al solito, ci accoglie calorosamente: "Accomodatevi! Sono a vostra 

disposizione!". Il suo sorriso amichevole ci mette perfettamente a nostro agio e la conversazione, 

inevitabilmente, va piacevolmente ben oltre le nostre attese iniziali. 

 

Qual'è la motivazione che l'ha spinta ad occuparsi del dialogo fra ebrei e cristiani? E' stato il 

dialogo che ha scelto lei oppure è stato lei a scegliere il dialogo? 

Recentemente ho partecipato alla presentazione del libro di Renzo Fabris L'olivo buono. Scritti su 

ebraismo e cristianesimo (Morcelliana, Brescia 1995), e lì ho rievocato il mio primo incontro con il 

dialogo. Era il luglio del 1958, ambedue sulla stessa nave rimanemmo tutta una nottata a parlare 

delle nostre esperienze personali come credenti. Ci rendemmo conto come fosse necessaria la 

mutua comprensione basata sulla reciproca conoscenza. Fu un "caso" che facemmo lo stesso 

viaggio per ragioni differenti. La nostra amicizia si fece sempre più stretta e, "coincidenza", la sera 

che fu eletto papa Giovanni XXIII io fui a casa sua. Grandi coincidenze! Le coincidenze sono solo 

coincidenze?...Quell'incontro fu per me un grande inizio. 

Ognuno poi continuò nei propri settori di appartenenza, ma tutto ebbe inizio in quel dialogo 

avvenuto nel luglio del 1958. Fu lui che nel 1972 mi invitò ad un incontro del SAE (Segretariato 

per le Attività Ecumeniche) a Napoli. Fu lui che io invitai a prendere la parola sul cristianesimo. 

Quando faccio memoria di questi incontri mi sembra che sia passato più di mezzo secolo, perchè gli 

inizi furono veramente difficili. Ricordo ad esempio un fatto accaduto in quegli anni in una 

parrocchia milanese: dopo che io e padre Rijk -una personalità con cui ho avuto occasione di 

collaborare- terminammo le nostre esposizioni, intervenne una suora che si alzò per protestare per la 

mia presenza in una sala parrocchiale. Padre Rijk si alzò a sua volta e mi fece cenno di non parlare: 

rispose lui in modo tale che quella suora non ebbe più il coraggio di dire una parola. 

Ecco perchè quando volgo gli occhi all'indietro mi meraviglio del lungo cammino che è stato 

percorso in realtà in soli pochi anni. Se allora mi avessero posto la domanda su dove sarebbe 

arrivato il dialogo avrei risposto con molta cautela, e se mi avessero detto che saremmo arrivati a 

questo punto avrei ritenuto quell'opinione un delirio. Come ha affermato un'autorità ecclesiastica 

importante qualche mese prima della visita di Giovanni Paolo II alla Sinagoga di Roma, il Vaticano 

ci ha messo duemila anni per rendersi conto che dalla Sinagoga a San Pietro ci sono circa due 

chilometri, ed è la stessa persona che ancora ha ricordato: "in vent'anni abbiamo percorso più di 

duemila anni". Ed era molto raro sentire un'affermazione del genere in quegli ambienti... 

 

In base alla sua esperienza personale, si è fatto tutto quello che si doveva e poteva fare in 

questi anni oppure si poteva fare di più? 

Non è mai pensabile che tutto il possibile sia stato fatto. Certo, ci sono degli ostacoli, sia in campo 

ebraico che cristiano. Vi sono soggetti che si oppongono a questo dialogo, non per gelosia della 

propria fede, ma perchè istruiti in una determinata ottica di cui non riescono a liberarsi; oppure 

perchè hanno avuto delle esperienze talmente negative -e qui possiamo dire più da parte ebraica che 

cristiana- per cui non vedono di buon occhio un tentativo che può recare danno all'ebraismo. Vi 

sono poi, da entrambe le parti, delle frange che non vogliono il dialogo. E' noto che quando il papa 

si recò nel 1986 in Sinagoga, sulla piazza si distribuivano volantini che lo accusavano in quanto 



 2 

eretico. Così come da parte ebraica si teme che tutto questo dialogo miri, forse con sistemi 

differenti, a quello che è sempre stato lo scopo della chiesa: il proselitismo, una volta con "il 

bastone" e oggi con "la carota", ma alcuni avvertono che potrebbero ritornare i tempi del 

bastone...Non dico che abbiano torto, ma non sostengo neppure che abbiano ragione. E' comunque 

certo che chi vuole come me dedicarsi al dialogo deve nutrire molta fiducia nei confronti di chi gli 

sta di fronte, coltivando il reciproco interesse, cercando di conoscere l'altro molto di più di quanto si 

sia fatto fino ad oggi. In questo cammino di reciproca conoscenza ognuna delle due parti deve 

rendersi ben conto che si deve rispettare l'interlocutore, il quale ha diritto a mantenere la propria 

identità. Non proselitismo, quindi, ma conoscenza. 

Se si sono fatti molti passi avanti, sia da una parte che dall'altra, ciò è dovuto al ruolo di grandi 

leaders: per quanto riguarda la parte cristiana i papi da Giovanni XXIII in poi e, senza sminuire 

nessuno, vorrei ricordare in modo particolare i cardinali Bea, Willebrands, Martini, che hanno dato 

al dialogo un contributo inestimabile. 

 

Il dialogo fra cristiani ed ebrei ha portato frutti anche all'interno del dialogo fra confessioni 

cristiane diverse, penso soprattutto all'esperienza del SAE, organismo ecumenico all'interno 

del quale spesso lei ha costituito una presenza qualificante. Da ebreo come valuta la 

situazione? 

Per vivere in armonia dobbiamo comprendere colui che è diverso da noi nelle sue convinzioni 

religiose e nella sua fede. Nel contesto delle religioni monoteistiche l'ebreo non pensa di servire un 

Dio diverso da quello dei cristiani, e un cristiano ortodosso non pensa di servire un Dio differente 

da quello del cristiano cattolico. Sono due forme di culto dello stesso Dio. Tuttavia ci sono dei 

dogmi nel cristianesimo che un ebreo non può accettare, ma in ogni caso questo non può precludere 

il dialogo e non deve impedire lo sforzo di comprendere il mio interlocutore. Ad esempio il dogma 

della Trinità per l'ebreo è inconcepibile. 

 

Dal punto di vista teologico quali sono gli altri punti che distanziano le due fedi? 

Difficile trovarne altri, tranne alcuni dogmi sui quali il cristiano non può discutere, mentre per 

l'ebreo, che non ha dogmi, non esiste questa difficoltà una volta fatti salvi i tre principi 

dell'ebraismo: creazione dal nulla, promulgazione di una guida (la Torà), provvidenza divina; questi 

sono i capisaldi. 

 

Non le sembra che possiamo essere molto più vicini di quanto in realtà può sembrare? Nel 

senso che in molti casi potrebbe giocare sfavorevolmente una certa tendenza occidentale alla 

concettualizzazione, contro invece una religione che ha sempre dato più spazio alla prassi? 

Ma io non credo che che questa tendenza occidentale alla concettualizzazione sia estranea 

all'ebraismo. L'ebraismo arriva alla concettualizzazione attraverso l'ortoprassi. Prendiamo un 

concetto "assurdo" della Torà, che è quello di "non mescolare carne e latte": su ciò non si può 

discutere, tuttavia questo statuto ha le sue ragioni, non è un atto meramente esteriore, ha le sue 

radici in una fede profonda e radicata. Non è tanto ciò che noi compiamo ad essere importante, ma 

Colui che ha dato l'ordine di compiere il precetto. Non è una prassi senza concettualità, è una prassi 

che si riallaccia all'idea di Dio creatore e legislatore, o meglio maestro (infatti la Torà è guida) o 

pedagogo. Non sempre è possibile comprendere, ma non è la comprensione a rendere importante un 

precetto, bensì il fatto che esso viene da Dio: "corri ad ad adempiere un precetto facile come 

correresti per compiere un precetto difficile" ricorda la Tradizione. Non sta a noi stabilire 

l'importanza di una norma, altrimenti ci sostituiamo alla logica divina: è una prassi che riconosce 

che la mia logica è umana, mentre Colui che ha emanato il precetto ha una logica che non ha niente 

a che vedere con la mia. Paradossalmente, si è più volte sottolineato, ha più meriti chi compie un 

precetto apparentemente assurdo di colui che adempie ad un precetto che tutti quanti capiscono. 

L'osservanza si basa infatti esclusivamente sulla rivelazione: "Io sono il Signore tuo Dio", e 

importante è l'aggiunta: "Ti ho tratto dalla schiavitù d'Egitto". L'ebraismo quindi è sì un'ortoprassi, 



 3 

ma è importante sapere su che cosa si basa, e questo non sempre viene compreso dai non ebrei. 

Per ciò che concerne questa incomprensione non mi rivolgo certamente a coloro che in questo 

dialogo sono all'avanguardia: come i Camaldolesi di Camaldoli, le suore di Sion, l'Istituto di Studi 

Ecumenici San Bernardino di Venezia, dove c'è un tale progresso nella conoscenza reciproca!....E 

questo sta diventando patrimonio di una "moltitudine" di gente, in quanto sempre più persone 

partecipano al dialogo, dove il progresso, a mio avviso, è soprattutto in ampiezza oltre che in 

lunghezza. Questo è importante, perchè ancora oggi purtroppo c'è chi non vuole il dialogo, e lo 

considera al minimo inutile, al massimo pericoloso. 

 

Un augurio per il futuro? 

E' che questo progredire insieme cresca in ampiezza secondo proporzioni geometriche. A mio 

avviso noi stiamo vivendo un'epoca straordinaria, e una cosa che ritengo importante perchè un 

dialogo sia autentico e fecondo è che ciascuno conosca bene la propria fede, perchè per poter 

discutere io devo sapere che cosa rispondere a colui che mi porrà delle domande difficili... 

 

E difficile per noi è salutare Rav Elia: peccato che un pomeriggio sia così breve! Ma, ci auguriamo, 

ci sia presto una nuova occasione che, naturalmente, non ci lasceremo sfuggire! 

 


