FATICHE E SPERANZE NEL DIALOGO FRA EBREI E CRISTIANI

INTERVISTA A RAV ELIA KOPCIOWSKI GIA' RABBINO CAPO DI MILANO
a cura di Elena Lea Bartolini e Cesare Ragazzi per la rivista “Horeb” (anni *90)

E' un freddo pomeriggio dell'inverno padano, la nebbia ha lasciato spazio ad un po' di sole e Milano
appare meno grigia del solito. Stiamo attraversando la citta su un tram non molto affollato: sono le
prime ore del pomeriggio e la maggior parte dei milanesi € ancora al lavoro. Facciamo l'ultimo
tratto di strada accordandoci su come condurre l'intervista. E' sempre un'occasione speciale poter
incontrare Rav Elia che, come al solito, ci accoglie calorosamente: "Accomodatevi! Sono a vostra
disposizione!”. Il suo sorriso amichevole ci mette perfettamente a nostro agio e la conversazione,
inevitabilmente, va piacevolmente ben oltre le nostre attese iniziali.

Qual’e la motivazione che I'ha spinta ad occuparsi del dialogo fra ebrei e cristiani? E' stato il
dialogo che ha scelto lei oppure é stato lei a scegliere il dialogo?

Recentemente ho partecipato alla presentazione del libro di Renzo Fabris L'olivo buono. Scritti su
ebraismo e cristianesimo (Morcelliana, Brescia 1995), e li ho rievocato il mio primo incontro con il
dialogo. Era il luglio del 1958, ambedue sulla stessa nave rimanemmo tutta una nottata a parlare
delle nostre esperienze personali come credenti. Ci rendemmo conto come fosse necessaria la
mutua comprensione basata sulla reciproca conoscenza. Fu un "caso" che facemmo lo stesso
viaggio per ragioni differenti. La nostra amicizia si fece sempre piu stretta e, "coincidenza", la sera
che fu eletto papa Giovanni XXIII io fui a casa sua. Grandi coincidenze! Le coincidenze sono solo
coincidenze?...Quell'incontro fu per me un grande inizio.

Ognuno poi continud nei propri settori di appartenenza, ma tutto ebbe inizio in quel dialogo
avvenuto nel luglio del 1958. Fu lui che nel 1972 mi invitd ad un incontro del SAE (Segretariato
per le Attivita Ecumeniche) a Napoli. Fu lui che io invitai a prendere la parola sul cristianesimo.
Quando faccio memoria di questi incontri mi sembra che sia passato piu di mezzo secolo, perche gli
inizi furono veramente difficili. Ricordo ad esempio un fatto accaduto in quegli anni in una
parrocchia milanese: dopo che io e padre Rijk -una personalita con cui ho avuto occasione di
collaborare- terminammo le nostre esposizioni, intervenne una suora che si alzo per protestare per la
mia presenza in una sala parrocchiale. Padre Rijk si alzo a sua volta e mi fece cenno di non parlare:
rispose lui in modo tale che quella suora non ebbe piu il coraggio di dire una parola.

Ecco perche quando volgo gli occhi all'indietro mi meraviglio del lungo cammino che é stato
percorso in realta in soli pochi anni. Se allora mi avessero posto la domanda su dove sarebbe
arrivato il dialogo avrei risposto con molta cautela, e se mi avessero detto che saremmo arrivati a
questo punto avrei ritenuto quell'opinione un delirio. Come ha affermato un‘autorita ecclesiastica
importante qualche mese prima della visita di Giovanni Paolo Il alla Sinagoga di Roma, il Vaticano
ci ha messo duemila anni per rendersi conto che dalla Sinagoga a San Pietro ci sono circa due
chilometri, ed ¢ la stessa persona che ancora ha ricordato: "in vent'anni abbiamo percorso piu di
duemila anni". Ed era molto raro sentire un'affermazione del genere in quegli ambienti...

In base alla sua esperienza personale, si € fatto tutto quello che si doveva e poteva fare in
guesti anni oppure si poteva fare di piu?

Non & mai pensabile che tutto il possibile sia stato fatto. Certo, ci sono degli ostacoli, sia in campo
ebraico che cristiano. Vi sono soggetti che si oppongono a questo dialogo, non per gelosia della
propria fede, ma perché istruiti in una determinata ottica di cui non riescono a liberarsi; oppure
perche hanno avuto delle esperienze talmente negative -e qui possiamo dire piu da parte ebraica che
cristiana- per cui non vedono di buon occhio un tentativo che puo recare danno all'ebraismo. Vi
sono poi, da entrambe le parti, delle frange che non vogliono il dialogo. E' noto che quando il papa
si reco nel 1986 in Sinagoga, sulla piazza si distribuivano volantini che lo accusavano in quanto



2

eretico. Cosi come da parte ebraica si teme che tutto questo dialogo miri, forse con sistemi
differenti, a quello che & sempre stato lo scopo della chiesa: il proselitismo, una volta con "il
bastone” e oggi con "la carota”, ma alcuni avvertono che potrebbero ritornare i tempi del
bastone...Non dico che abbiano torto, ma non sostengo neppure che abbiano ragione. E' comunque
certo che chi vuole come me dedicarsi al dialogo deve nutrire molta fiducia nei confronti di chi gli
sta di fronte, coltivando il reciproco interesse, cercando di conoscere I'altro molto di piu di quanto si
sia fatto fino ad oggi. In questo cammino di reciproca conoscenza ognuna delle due parti deve
rendersi ben conto che si deve rispettare l'interlocutore, il quale ha diritto a mantenere la propria
identita. Non proselitismo, quindi, ma conoscenza.

Se si sono fatti molti passi avanti, sia da una parte che dall'altra, cio & dovuto al ruolo di grandi
leaders: per quanto riguarda la parte cristiana i papi da Giovanni XXIII in poi e, senza sminuire
nessuno, vorrei ricordare in modo particolare i cardinali Bea, Willebrands, Martini, che hanno dato
al dialogo un contributo inestimabile.

Il dialogo fra cristiani ed ebrei ha portato frutti anche all'interno del dialogo fra confessioni
cristiane diverse, penso soprattutto all'esperienza del SAE, organismo ecumenico all'interno
del quale spesso lei ha costituito una presenza qualificante. Da ebreo come valuta la
situazione?

Per vivere in armonia dobbiamo comprendere colui che e diverso da noi nelle sue convinzioni
religiose e nella sua fede. Nel contesto delle religioni monoteistiche I'ebreo non pensa di servire un
Dio diverso da quello dei cristiani, e un cristiano ortodosso non pensa di servire un Dio differente
da quello del cristiano cattolico. Sono due forme di culto dello stesso Dio. Tuttavia ci sono dei
dogmi nel cristianesimo che un ebreo non puod accettare, ma in ogni caso questo non puo precludere
il dialogo e non deve impedire lo sforzo di comprendere il mio interlocutore. Ad esempio il dogma
della Trinita per I'ebreo e inconcepibile.

Dal punto di vista teologico quali sono gli altri punti che distanziano le due fedi?

Difficile trovarne altri, tranne alcuni dogmi sui quali il cristiano non puo discutere, mentre per
I'ebreo, che non ha dogmi, non esiste questa difficolta una volta fatti salvi i tre principi
dell'ebraismo: creazione dal nulla, promulgazione di una guida (la Tora), provvidenza divina; questi
sono i capisaldi.

Non le sembra che possiamo essere molto piu vicini di quanto in realta puo sembrare? Nel
senso che in molti casi potrebbe giocare sfavorevolmente una certa tendenza occidentale alla
concettualizzazione, contro invece una religione che ha sempre dato piu spazio alla prassi?

Ma io non credo che che questa tendenza occidentale alla concettualizzazione sia estranea
all'ebraismo. L'ebraismo arriva alla concettualizzazione attraverso I'ortoprassi. Prendiamo un
concetto "assurdo" della Tora, che & quello di "non mescolare carne e latte": su cid non si puo
discutere, tuttavia questo statuto ha le sue ragioni, non € un atto meramente esteriore, ha le sue
radici in una fede profonda e radicata. Non € tanto cio che noi compiamo ad essere importante, ma
Colui che ha dato I'ordine di compiere il precetto. Non é una prassi senza concettualita, € una prassi
che si riallaccia all'idea di Dio creatore e legislatore, 0 meglio maestro (infatti la Tora é guida) o
pedagogo. Non sempre ¢ possibile comprendere, ma non € la comprensione a rendere importante un
precetto, bensi il fatto che esso viene da Dio: "corri ad ad adempiere un precetto facile come
correresti per compiere un precetto difficile” ricorda la Tradizione. Non sta a noi stabilire
I'importanza di una norma, altrimenti ci sostituiamo alla logica divina: & una prassi che riconosce
che la mia logica € umana, mentre Colui che ha emanato il precetto ha una logica che non ha niente
a che vedere con la mia. Paradossalmente, si & piu volte sottolineato, ha piu meriti chi compie un
precetto apparentemente assurdo di colui che adempie ad un precetto che tutti quanti capiscono.
L'osservanza si basa infatti esclusivamente sulla rivelazione: "lo sono il Signore tuo Dio", e
importante € l'aggiunta: "Ti ho tratto dalla schiavitu d'Egitto”. L'ebraismo quindi € si un'ortoprassi,



ma e importante sapere su che cosa si basa, e questo non sempre viene compreso dai non ebrei.
Per ci0o che concerne questa incomprensione non mi rivolgo certamente a coloro che in questo
dialogo sono all'avanguardia: come i Camaldolesi di Camaldoli, le suore di Sion, I'lstituto di Studi

questo sta diventando patrimonio di una "moltitudine” di gente, in quanto sempre piu persone
partecipano al dialogo, dove il progresso, a mio avviso, € soprattutto in ampiezza oltre che in
lunghezza. Questo e importante, perché ancora oggi purtroppo c'e chi non vuole il dialogo, e lo
considera al minimo inutile, al massimo pericoloso.

Un augurio per il futuro?

E' che questo progredire insieme cresca in ampiezza secondo proporzioni geometriche. A mio
avviso noi stiamo vivendo un'epoca straordinaria, e una cosa che ritengo importante perché un
dialogo sia autentico e fecondo € che ciascuno conosca bene la propria fede, perche per poter
discutere io devo sapere che cosa rispondere a colui che mi porra delle domande difficili...

E difficile per noi e salutare Rav Elia: peccato che un pomeriggio sia cosi breve! Ma, ci auguriamo,
ci sia presto una nuova occasione che, naturalmente, non ci lasceremo sfuggire!



