IL CAMMINO DEL
DIALOGO FRA
CRISTIANI ED EBREI

1. La risposta ebraica
2. Esperienze di dialogo

Prof.ssa Elena Lea Bartolini

Sinagoga e Chiesa in dialogo
Scultura in bronzo di Joshua Koffman — 2015




PREMESSE
GENERALI

Per molto tempo il dialogo fra le chiese e gli ebrei e stato
asimmetrico

Perplessita da parte ebraica:

 Timore che il processo di riavvicinamento dei cristiani
all’'ebraismo nasconda intenti di proselitismo

* Dopo duemila anni di antigiudaismo fondato sull’accusa di
«deicidio» non e facile accettare una proposta di dialogo
da parte di chi lo ha in passato alimentato

e Di fatto, in ambito cristiano il desiderio di recuperare il
dialogo con gli ebrei nasce dalla ferita prodotta dalla
Sho’ah



Partecipanti all’incontro di Seelisberg nel 1947



INIZIALMENTE DIALOGO SOPRATTUTTO INTRA-CRISTIANO

A partire dalla Conferenza internazionale contro lI'antisemitismo di Seelisberg nel 1947
promossa dall’International Council of Christians and Jews (ICCJ):

* Fra i partecipanti: Jules Isaac e J. Maritain

* «Dieci punti», ripresi dai 18 del saggio di J. Isaac: Gesu e Israele, i quali diventano il
punto di riferimento dei successivi Documenti di molte chiese cristiane (compresa la
Dichiarazione conciliare Nostra Aetate 4)

Si tratta di una «fase terapeutica» per superare I'antigiudaismo cristiano e recuperare le
radici ebraiche del cristianesimo:

 Siinvitano i cristiani a riscoprire il «vincolo particolare» con la stirpe di Abramo

* Inizia quella che e stata definita la teshuvah (conversione) dei cristiani nei confronti
degli ebrei



DIFFICOLTA DEGLI EBREI NEL PARTECIPARE UFFICIALMENTE

AL DIALOGO

* Nel timore che il dialogo possa costituire una forma di proselitismo, gli ebrei
preferiscono inizialmente osservare quanto sta accadendo fra i cristiani limitando la
partecipazione agli eventi, che quasi sempre avviene soprattutto a titolo personale

* Non mancano comunque momenti significativi di confronto, cosi come inizia un certo
interesse verso Gesu di Nazareth e il suo messaggio «ebraico» da parte di studiosi ebrei
(cf. D. Jafe, Gesu I'ebreo, Jaca Book, Milano 2013)



Fiona Diwan, direttrice del Bollettino della Comunita Ebraica di Milano, cosi

commenta l'Incontro internazionale ebraico-cristiano promosso dalla CEl a Salerno nel
2014:

«Tale incontro ha voluto imprimere un passo piu spedito al dialogo tra ebrei e
cristiani, dialogo gravato da millenni di pregiudizio, travisamenti, antigiudaismo e
persecuzioni che hanno lasciato una scia di sangue difficile da dimenticare ma forse
non impossibile da superare. Un incontro che ha anche il sapore di un tikkun, una
riparazione, o almeno di un suo inizio»

https://www.mosaico-cem.it/attualita-e-news/mondo/ebrei-e-cristiani-uniti-in-una-nuova-alleanza-
per-combattere-persecuzioni-e-violenze/



https://www.mosaico-cem.it/attualita-e-news/mondo/ebrei-e-cristiani-uniti-in-una-nuova-alleanza-per-combattere-persecuzioni-e-violenze/
https://www.mosaico-cem.it/attualita-e-news/mondo/ebrei-e-cristiani-uniti-in-una-nuova-alleanza-per-combattere-persecuzioni-e-violenze/

* Nonostante la partecipazione — sia a titolo personale
che ufficiale — al dialogo da parte degli ebrei sia
progressivamente e significativamente aumentata nel

PERTANTO corso del tempo

* | primi Documenti ufficiali da parte ebraica compaiono
solo a partire dal 2000 e, rispetto a quelli delle chiese
cristiane, non sono molti...




DOCUMENTI UFFICIALI DI
DIALOGO
(da parte ebraica)



APPELLO DEL 2000

Dabru/Dabberti ’Emet (Direte la verita), rivolto a tutto il mondo ebraico e firmato da 172
rappresentanti di diverse correnti dell’ebraismo negli Stati Uniti, Canada, Gran Bretagna e
Israele

Ecco cio che voi dovrete fare: parlate con sincerita (Dabberu ‘Emet) ciascuno con il suo
prossimo; veraci e sereni siano i giudizi che terrete alle porte delle vostre citta (Zc 8,16)

Tale appello: fa seguito sia al riconoscimento ufficiale dello Stato di Israele da parte del
Vaticano (1993) che a una serie di Documenti — cattolici e non — nei quali si riconoscono le
responsabilita cristiane durante la Sho’ah, fra i quali si collocano anche la richiesta di perdono
di Giovanni Paolo Il presso il Kotel a Gerusalemme e il suo discorso a Yad Va-Shem (2000)

Con tale appello si invitano le comunita ebraiche a prendere atto del cambiamento in atto
fra le chiese cristiane



DABRU EMET

A JEWISH STATEMENT ON CHRISTIANS AND CHRISTIANITY

In vecen: yyears, these has | A urprecedented shifl in Jeswish and Christian relations. Throughaot

of Jewish exile, Christians have tended o chamacterize Judaism s a failed veligion o, ar best, & 1

o that prepared the way

is completed in, Chrsmniry Inothe d les smee the Holocaust, bowever, Chrisdaniry has changed dramarically. An inceesing

number of afficial Church bodies, both Roman Catholic and Proestane. hive made pablic statements of their remorse shour Chrisdan
msreatment of Jews and Judaism, These satements have declared, firthermage, that Chrissian teaching and preaching can and must
be reformed so thar they acknowledge God's enduring covena
waorld ciy

We bebeve these changes meit a thoughtful Jewish respanse, Speiking ooly for surselves = an interdenornavonal group of jewisk
i

sm may now a3y abour Christanity, As 3 fivs step, we offer sight brief stvernents shour how Jews and Christars may relate to one anocher,

t with the Jewish people and celebrate the conmribution of Judaism w

n faith isself

ilizadon and to Christ

al

schodars = we believe i is time B Jews o learn about the efforts of Christans 0 honos fodaism, We believe it is time for Jews to reflect on

e the basic of an other

Jews ond Chiistions worship the some God.  monl cmphass Jews qan  respect  Christians”
Before the rse of Christiandty, Jews were amproved relatenship berween our two faithfolness w0 Cerr revelation e o we
the only worhippers of the God of Larsel. communites, [tcan alio be the b of expect Chris tor respect our faihfulness
Bur Christians also worship the God of & il watness o all bumanity for b car revelaticon. Meithes Jew nor
I= and Jacob; creator of improving the lives of cur fellow human should Be presed inte affirmying the
arth. While Chri ling agamnst  the teaching of the cther commundry.

relivionn cheive doe lews iex thar harm and

istian

i warship beings and for

roralities and idala

Peter Ochs, David Novak, Tikva Frymer-Kensky e Michel Signer — autori dell’appello




«Noi crediamo che questi cambiamenti meritino una risposta meditata da parte
ebraica. Parlando solo per noi stessi — siamo un gruppo di studiosi ebrei appartenenti
a diverse denominazioni — crediamo sia tempo per gli ebrei di meglio conoscere gli
sforzi fatti dai cristiani per onorare il giudaismo. E crediamo sia tempo per gli ebrei di
riflettere su cosa il giudaismo possa dire ora a riguardo del cristianesimo. Come
primo passo, intendiamo offrire otto brevi dichiarazioni su come ebrei e cristiani
possano relazionarsi gli uni con gli altri»

(dall’introduzione all’appello)




OTTO BREVI DICHIARAZIONI (Dabru "Emet)

1. Ebrei e cristiani rendono culto allo stesso Dio
2. Ebrei e cristiani considerano autorevole lo stesso libro: la Bibbia

3. | cristiani possono rispettare la legittima rivendicazione del popolo ebraico a vivere in
Terra di Israele

4. Ebrei e cristiani accettano i principi morali della Torah
5. Il nazismo non fu un fenomeno cristiano

6. La differenza umanamente irriconciliabile tra ebrei e cristiani non sara superata fino al
giorno in cui Dio vorra redimere il mondo intero, come promesso nella Scrittura

7. Una nuova relazione tra ebrei e cristiani non indebolira la pratica ebraica

8. Ebrei e cristiani devono lavorare insieme per la giustizia e |la pace



DICHIARAZIONE DEL 2015

Fare la volonta del Padre Nostro in cielo: Verso un partenariato tra ebrei e cristiani

In occasione del Convegno internazionale a Roma promosso dall’International Council of
Christians and Jews e dall’Amicizia ebraico-cristiana in preparazione al «giubileo» di

Nostra Aetate

Dichiarazione firmata da un gruppo di Rabbini ortodossi referenti di comunita e seminari
in Israele, Stati Uniti ed Europa

Significativo l'utilizzo del termine «partenariato» per definire i rapporti fra ebrei e
cristiani



«Riconosciamo l'opportunita storica che si presenta ora davanti a noi. Noi cerchiamo di fare
la volonta del nostro Padre celeste accettando la mano che ci viene offerta dai nostri fratelli
e sorelle cristiani. Ebrei e cristiani devono lavorare insieme come partner per affrontare le
sfide morali della nostra epoca»

(dall’introduzione)

«Come ha dichiarato la Commissione bilaterale del Gran Rabbinato di Israele con la Santa
Sede, sotto la guida del rabbino Shear Yashuv Cohen, «Non siamo piu nemici, ma senza
alcun dubbio partner affidabili nell’articolare i valori morali essenziali per la sopravvivenza
e il benessere dell’'umanita». Nessuno dei due puo realizzare da solo la missione di Dio in
qguesto mondo» (dal paragrafo 3)

«Nella imitazione di Dio ebrei e cristiani devono offrire modelli di servizio, di amore
incondizionato e di santita. Siamo tutti creati ad immagine di Dio, e ebrei e cristiani
rimarremo attaccati all’Alleanza svolgendo un ruolo attivo nel redimere il mondo»

(a conclusione del paragrafo 7)



DICHIARAZIONE DEL 2016

Fra Gerusalemme e Roma

La condivisione dell’universale e il rispetto del particolare. Riflessioni a 50 anni di
Nostra Aetate

Dichiarazione firmata dalla Conferenza dei Rabbini europei (che riunisce piu di 700
leader delle comunita ortodosse) e dal Consiglio Rabbinico d’America (a cui fanno

riferimento piu di 1000 rabbini ortodossi del nord America e del rabbinato ortodosso
mondiale)

Si tratta di una Dichiarazione condivisa da una larga parte del rabbinato ortodosso
mondiale



«Con la fine della Seconda guerra mondiale, € cominciato ad emergere nei paesi
dell’Europa occidentale una nuova era di coesistenza pacifica e di accettazione, e si e
affermata una nuova era di apertura al dialogo e di tolleranza in molte
denominazioni cristiane. Molte comunita di fede hanno riesaminato criticamente
I'atteggiamento di rifiuto degli altri adottato in passato, e hanno avuto inizio decenni
di proficua interazione e di cooperazione», pertanto: «Le comunita ebraiche e i
leader spirituali hanno gradualmente ripreso in esame il rapporto dell’ebraismo con
i membri e i leader delle altre comunita di fede»

(dal preambolo)

Segue poi I'analisi di Nostra Aetate 4:



«Ci complimentiamo con il lavoro di papi, leader religiosi e studiosi che con passione hanno
contribuito a questi sviluppi [...]. La trasformazione dell’atteggiamento della chiesa verso la
comunita ebraica e straordinariamente esemplificata dalla recente visita di papa Francesco
ad una sinagoga, che fara di lui il terzo papa a compiere questo gesto altamente significativo.
Facciamo eco al suo commento: «da nemici e sconosciuti siamo diventati amici e fratelli. La
mia speranza e che la vicinanza, la comprensione reciproca e il rispetto tra le nostre due
comunita continuino a crescere».

Questi atteggiamenti e azioni di accoglienza sono in netto contrasto con i secoli di
insegnamento di disprezzo e di ostilita diffusa, e preannunciano un capitolo molto
incoraggiante di un memorabile processo di trasformazione della societa»

Seguono poi una serie di osservazioni per precisare che il processo di dialogo — nel quale
sono nati organismi come |'International Jewish Committee for Interreligious Consultations
(IJCIC) al quale anche l'ebraismo ortodosso partecipa — deve essere rispettoso delle
differenze teologiche:



«Nonostante le inconciliabili differenze teologiche, noi ebrei consideriamo i
cattolici come nostri partner, stretti alleati, amici e fratelli nella ricerca comune di
un mondo migliore che possa godere pace, giustizia sociale e sicurezza. [...]

Desideriamo approfondire il dialogo e il partenariato con la chiesa al fine di
favorire la comprensione reciproca e far progredire gli obiettivi di cui sopra.
Cerchiamo di trovare modi che ci permetteranno, insieme, di migliorare il mondo:
per camminare sulle vie di Dio, nutrire gli affamati e vestire gli ignudi, dare gioia a
vedove e orfani, rifugio ai perseguitati e agli oppressi, e quindi meritare le Sue
benedizioni»



Papa Francesco riceve la delegazione rabbinica firmataria
della Dichiarazione del 2016 in Vaticano



Il Rabbino Abram Skorka
e Papa Francesco

«Da nemici e sconosciuti
ad amici e fratelli»




OSSERVAZIONI

* E stata superata l'iniziale perplessita da parte ebraica attraverso una dinamica prima
ad intra e poi ad extra (analogie con le dinamiche in ambito cristiano)

* E evidente che i «modelli teologici» attraverso i quali ebrei e cristiani si sono
confrontati e scontrati nel passato debbono essere rivisti nella prospettiva di un
partenariato efficace

* E importante quindi ricordare alcuni presupposti indispensabili ad un dialogo capace
di superare le contrapposizioni del passato e aprirsi all'incontro come auspicato dalla
Dichiarazioni di entrambe le tradizioni di fede



* Partner nel rispetto delle diversita

* Rispetto e accoglienza reciproca evitando il
IN PARTICOLARE sincretismo

* Una comune missione per il bene dell'umanita




PRESENTE E PASSATO....




ALCUNE

ESPERIENZE DI DIALOGO
dal 1947 in poi: i frutti di Seelisberg



* A seguito della Conferenza Internazionale di Seelisber,
nasce |la prima Amicizia ebraico-cristiana a Firenze, che
muove i primi passi nel novembre 1947 e diventa ufficiale
all’inizio del 1951, mentre [|'International Council of
Christians and Jews — punto di riferimento per il gruppo

LA NASCITA DELLA fiorentino — venne messo in crisi dal veto posto ai cattolici

AMICIZIA EBRAICO- da parte di Pio XII
CRISTIANA * Primo presidente fu Arrigo Levasti (1886-1973) e nacque il

Bollettino, attraverso il quale si iniziarono a denunciare le
manifestazioni di antisemitismo o antigiudaismo

* Nel giro di breve tempo le Amicizie ebraico-cristiane si
diffusero in altre citta italiane




* Si aprirono nuove speranze...

* Nel 1963 fu appoggiata la pubblicazione di S. Jona, Gli
ebrei non hanno ucciso Gesu, con la presentazione di G. La
Pira

* LAmicizia ebraico-cristiana di Firenze inizio ad avere una
forte influenza positiva nel cammino di dialogo

* Nel giro di breve tempo le Amicizie ebraico-cristiane si
diffusero in altre citta italiane

CON GIOVANNI XXIII

e Oggi esiste un coordinamento nazionale di tutte le
Amicizie ebraico-cristiane in Italia

Per ulteriori approfondimenti: S. Baldi, In cammino verso la
riconciliazione. Storia dellAmicizia ebraico-cristiana di
Firenze (1947-1970), Belforte, Livorno 2021




 Sempre nel 1947, Maria Vingiani promuove a Venezia
un’associazione laica interconfessionale a partire dal
dialogo cristiano-ebraico, la quale si sviluppa in forma
privata a Roma nel 1959 e diventa pubblica nel 1964
costituendosi poi formalmente nel 1966

SEGRET'\A\HATO * Nasce cosi il SAE (Segretariato Attivita Ecumeniche), che
ATTIVITA dal 1964 organizza Sessioni estive per la formazione
ECUMENICHE (SAE) ecumenica e sostiene il dialogo fra le chiese e gli ebrei

* Maria Vingiani ebbe un ruolo importante nei rapporti
fra Jules Isaac e Giovanni XXl durante il Concilio
Vaticano Il e la stesura della Dichiarazione Nostra Aetate
in particolare al punto 4




* Rav Elia Kopciowsky e Renzo Fabris, si incontrano
casualmente durante un viaggio in nave verso la Terra di
Israele, e decidono che e giunto il momento di iniziare un
confronto costruttivo fra cristiani ed ebrei

* Divengono cosi importanti punti di riferimento per
incontro a due voci (ebraica e cristiana) sia a Milano che in
tutta Italia, prima in forma privata e poi pubblica

NEL 1958

* Rav Elia ha ricordato quel primo incontro con Renzo Fabris
in un’intervista rilasciata negli anni ‘90




«Era il luglio del 1958, ambedue sulla stessa nave rimanemmo tutta una nottata a parlare
delle nostre esperienze personali come credenti. Ci rendemmo conto come fosse necessaria
la mutua comprensione basata sulla reciproca conoscenza. Fu un caso che facemmo lo stesso
viaggio per ragioni differenti. La nostra amicizia si fece sempre piu stretta e, coincidenza, la
sera che fu eletto papa Giovanni XXIIl io fui a casa sua. Grandi coincidenze! Le coincidenze
sono solo coincidenze?...Quell'incontro fu per me un grande inizio.

Ognuno poi continuo nei propri settori di appartenenza, ma tutto ebbe inizio in quel dialogo
avvenuto nel luglio del 1958. Fu lui che nel 1972 mi invito ad un incontro del SAE
(Segretariato per le Attivita Ecumeniche) a Napoli. Fu lui che io invitai a prendere |la parola
sul cristianesimo. Quando faccio memoria di questi incontri mi sembra che sia passato piu di
mezzo secolo, perché gli inizi furono veramente difficili. [...] Ecco perché quando volgo gli
occhi all'indietro mi meraviglio del lungo cammino che e stato percorso in realta in soli pochi
anni. Se allora mi avessero posto la domanda su dove sarebbe arrivato il dialogo avrei
risposto con molta cautela, e se mi avessero detto che saremmo arrivati a questo punto avrei
ritenuto quell’opinione un delirio»

(da un intervista a Rav Elia Kopciowski rilasciata negli anni 90 per la rivista «Horeb»)



 La congregazione e stata fondata da Théodore Marie
Ratisbonne (1802-1884), un ebreo convertitosi al
cattolicesimo e divenuto sacerdote, stimolato a questa
impresa dal fratello minore Alphonse Marie

CONGREGAZIONE DI * Inizialmente la congregazione nasce con lo scopo di
«NOSTRA SIGNORA educare cristianamente i figli di famiglie ebraiche di Parigi

DI SION» provenienti dall'Europa dell’est, e per questo apre una
scuola gestita da due religiose

* Durante la seconda guerra mondiale, dopo la retata al
ghetto di Roma, la Casa Generalizia delle religiose apre le
porte a 187 ebrei salvandoli dalla deportazione

Prima e dopo |a
Sho’ah e il Concilio
Vaticano |l

* Dopo la Sho’ah, la congregazione inizia un cammino di
riflessione che la porta a schierarsi in prima fila
nell'impegno per il dialogo cristiano-ebraico nascente




«Fu a partire dagli orrori della Sho’ah che scoprimmo che, mentre chiedevamo a Dio di
perdonare gli ebrei per la loro infedelta, questi morivano nei campi di sterminio, vittime
proprio della loro fedelta. Chi erano in realta gli infedeli? Non eravamo forse noi, i
cristiani, che per i nostri pregiudizi e la nostra mancanza di conoscenza, spesso il nostro
disprezzo, abbiamo lasciato che si giungesse a un tale abominio?»

(Marie-Dominique Gros, La congrégaton Notre-Dame de Sion avant et apres le Concile
Vaatican 11, Sens 9/10 [2002], p. 489)




La congregazione delle Religiose di Sion:

* Nel 1955 apre a Parigi un Centro di Studi e informazione
su Israele

* Nel 1966, dopo il Concilio Vaticano II, viene chiamata a
PERTANTO dirigere il SIDIC (Service International de Documentation
Judéo-Chrétienne), assieme a padre Cornelius Rijik,
primo segretario della Commissione incaricata per le
relazioni della chiesa cattolica con I'ebraismo




» Si procede quindi all’allestimento a Roma di una biblioteca
specializzata, all’organizzazione di incontri e seminari e,
dal 1967, alla pubblicazione della rivista SIDIC in edizione
bilingue: inglese e francese

* fino al 2002, il SIDIC e stato un punto di riferimento
importante per il dialogo cristiano-ebraico italiano ed
europeo, molte personalita hanno collaborato alla sua
attivita fra le quali Rav Elio Toaff, Pierre Lenhardt e Carlo

ATTIVITA DEL SIDIC Maria Martini

 Dopo padre Rijik, la direzione e stata assunta da Mario
Colombo del Pime e da diverse fra le Religiose di Sion

* Nel 2009, e stato chiuso e la biblioteca trasferita presso il
Centro Cardinal Bea per gli Studi Giudaici presso la
Pontificia Universita Gregoriana




* Sempre nel XIX secolo, viene fondato a Gerusalemme
dal ramo maschile della congregazione l'lstituto Saint
Pierre de Sion, che inizialmente offre una Scuola
Professionale per rispondere ai bisogni della popolazione
sia locale che dei dintorni

* Dopo il Concilio Vaticano Il, i Padri di Sion in colla-
ISTITUTO SANIT bora.zione c.on. Ie. Religiose di Sion. e altri insegna!nt.i sia
PIERRE DE SION el.ore| cr.\e CrIS.tIfanI, lo trasform?no |.n un Centro Cr!stlan.o
di Studi Ebraici con lo scopo di offrire una formazione in
linea con gli insegnamenti di Nostra Aetate in un
contesto internazionale ed ecumenico, la quale viene

conosciuto come

«Ratisbonne» diffusa anche attraverso una Rivista scientifica e diverse
pubblicazioni accademiche

* Tale Centro viene diretto per molti anni da Pierre
Lenhardt che ha contribuito alla sua fondazione




e Tale Centro viene riconosciuto come Facolta Pontificia ma,
per una serie di problemi sopraggiunti, nel 2001 e costretto
a cessare l'attivita accademica che permetteva agli iscritti in
possesso di Baccalaureato in Teologia di conseguire la
«Licenza in Studi Ebraici»

e Tuttavia, grazie al grande impegno dell’attuale Direttore

Elio Passeto, il Centro e rimasto aperto per percorsi di
PURTROPPO supporto a specializzazioni in ambito teologico e per tutti/e
coloro che desiderano una formazione cristiana secondo le
indicazioni post-conciliari

e Attualmente, con un accordo, il Centro ha rilevato le
attivita dell’lstituto Bat Kol fondato dalla Religiosa di Sion
Maureena Fritz




* Che costituiscono un appuntamento importante per il
dialogo in Italia e per il confronto fra gruppi diversi che
operano sul territorio, in particolare le Amicizie ebraico-
cristiane e il SAE

coLLoQuil * Nel corso degli anni hanno registrato |la partecipazione e il
EBRAICO-CRISTIANI contributo di importanti voci sia nazionali che interna-
A CAMALDOLI zionali, caratterizzandosi per la continua ricerca di nuove
modalita di confronto

* I monaco e teologo camaldolese Innocenzo Gargano,
coordinatore dei Colloqui dal 1980 al 2007, ne ricorda
I'origine negli Atti del primo convegno:




«Era iniziato tutto in sordina tra infinite difficolta di ogni genere, compresa la neve...
'idea era nata [nell’estate del 1980] nel contesto di una sessione nazionale del SAE
(Segretariato Attivita Ecumeniche) da un mio colloquio con don Mario Colombo,
segretario del SIDIC (Service International de Documentation Judéo-Chrétienne) e con
suor Jacqualine des Rochettes di Notre Dame de Sion. lo mi ero fatto portavoce, in
quella circostanza, di una proposta fatta [l'inverno precedente] a Camaldoli dal Dott.
Vittorio Lampronti, amico dei monaci, a nome del gruppo di Amicizia ebraico-cristiana
di Firenze e del suo presidente prof. Aldo Neppi-Modena. Il Rabbino Riccardo Di
Segni... dava il suo appoggio e il suo incoraggiamento all'iniziativa. Altrettanto
positivamente si esprimevano altri numerosi Rabbini interpellati, compreso il Rabbino-
Capo di Roma prof. Elio Toaff»

(Innocenzo Gargano, «Vita Monastica» n.146, luglio-settembre 1981m, pp.3-4)



* Che ad ogni Colloquio ospita oltre 200 persone fra ebrei e
cristiani da tutta Italia e talvolta anche dall’estero, e
diventato cosi punto di riferimento per molti

e Coordinatore attuale e il monaco camaldolese Matteo
Ferrari, eletto recentemente nuovo priore dell’ordi
IL MONASTERO DI errar, P ‘e

CAMALDOLI * Nel 2021, con il supporto dell’lUGEI (Giovani Ebrei Italianai),
e nata a Camaldoli ’Amicizia ebraico-cristiana giovani che
ha proprio qui la sua sede, e che — oltre a partecipare ai
Colloqui annuali di dicembre — promuove un incontro
estivo aperto ai giovani italiani dai 18 ai 35 anni




1 T

‘.B"" uhn® k68
R |
53:90',. |

00
'b,.":"

",}!" '
(!
o6

b

Il gruppo fondatore




A partire e nell'orizzonte delle esperienze di dialogo
ricordate, sono sorte una miriadi di altre iniziative, fra le
quali:

* Gli incontri «Per conoscere Israele» promossi dalle
Religiose di Sion di Milano, dove per molto tempo
I'organizzatrice e stata suor Ada Janes con il supporto
di Paolo De Benedetti

INNUMEREVOLI
INIZIATIVE * Il gruppo Teshuvah di Milano fortemente voluto da

Carlo Maria Martini, il quale ha coltivato una profonda
amicizia con Rav Giuseppe Laras

* | gruppi che hanno dato vita alla riviste SeFeR e Qol
* La neonata rivista Avinu

E molto altro ancora...




	Diapositiva 1: IL CAMMINO DEL DIALOGO FRA CRISTIANI ED EBREI  1. La risposta ebraica 2. Esperienze di dialogo
	Diapositiva 2: PREMESSE GENERALI
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4: INIZIALMENTE DIALOGO SOPRATTUTTO INTRA-CRISTIANO
	Diapositiva 5: DIFFICOLTÀ DEGLI EBREI NEL PARTECIPARE UFFICIALMENTE AL DIALOGO
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7: PERTANTO
	Diapositiva 8: DOCUMENTI UFFICIALI DI DIALOGO (da parte ebraica)
	Diapositiva 9: APPELLO DEL 2000
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12: OTTO BREVI DICHIARAZIONI (Dabrù ’Emet)
	Diapositiva 13: DICHIARAZIONE DEL 2015
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15: DICHIARAZIONE DEL 2016
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21: OSSERVAZIONI
	Diapositiva 22: IN PARTICOLARE
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24: ALCUNE  ESPERIENZE DI DIALOGO dal 1947 in poi: i frutti di Seelisberg
	Diapositiva 25: LA NASCITA DELLA AMICIZIA EBRAICO-CRISTIANA
	Diapositiva 26: CON GIOVANNI XXIII
	Diapositiva 27: SEGRETARIATO ATTIVITÀ ECUMENICHE (SAE)
	Diapositiva 28: NEL 1958
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30: CONGREGAZIONE DI «NOSTRA SIGNORA DI SION»   Prima e dopo  la Sho’ah e il Concilio Vaticano II
	Diapositiva 31
	Diapositiva 32: PERTANTO
	Diapositiva 33: ATTIVITÀ DEL SIDIC
	Diapositiva 34: L’ISTITUTO SANIT PIERRE DE SION  conosciuto come «Ratisbonne»
	Diapositiva 35: PURTROPPO
	Diapositiva 36: COLLOQUI EBRAICO-CRISTIANI A CAMALDOLI
	Diapositiva 37
	Diapositiva 38: IL MONASTERO DI CAMALDOLI
	Diapositiva 39
	Diapositiva 40: INNUMEREVOLI INIZIATIVE

