
IL CAMMINO DEL 
DIALOGO FRA 
CRISTIANI ED EBREI

1. La risposta ebraica
2. Esperienze di dialogo

Prof.ssa Elena Lea Bartolini
Sinagoga e Chiesa in dialogo

Scultura in bronzo di Joshua Koffman – 2015



PREMESSE
GENERALI

Per molto tempo il dialogo fra le chiese e gli ebrei è stato 
asimmetrico

Perplessità da parte ebraica:

• Timore che il processo di riavvicinamento dei cristiani 
all’ebraismo nasconda intenti di proselitismo

• Dopo duemila anni di antigiudaismo fondato sull’accusa di 
«deicidio» non è facile accettare una proposta di dialogo 
da parte di chi lo ha in passato alimentato

• Di fatto, in ambito cristiano il desiderio di recuperare il 
dialogo con gli ebrei nasce dalla ferita prodotta dalla 
Sho’ah



Partecipanti all’incontro di Seelisberg nel 1947



INIZIALMENTE DIALOGO SOPRATTUTTO INTRA-CRISTIANO

A partire dalla Conferenza internazionale contro l’antisemitismo di Seelisberg nel 1947 
promossa dall’International Council of Christians and Jews (ICCJ):

• Fra i partecipanti: Jules Isaac e J. Maritain

• «Dieci punti», ripresi dai 18 del saggio di J. Isaac: Gesù e Israele, i quali diventano il 
punto di riferimento dei successivi Documenti di molte chiese cristiane (compresa la 
Dichiarazione conciliare Nostra Aetate 4)

Si tratta di una «fase terapeutica» per superare l’antigiudaismo cristiano e recuperare le 
radici ebraiche del cristianesimo:

• Si invitano i cristiani a riscoprire il «vincolo particolare» con la stirpe di Abramo

• Inizia quella che è stata definita la teshuvah (conversione) dei cristiani nei confronti 
degli ebrei



DIFFICOLTÀ DEGLI EBREI NEL PARTECIPARE UFFICIALMENTE 
AL DIALOGO

• Nel timore che il dialogo possa costituire una forma di proselitismo, gli ebrei 
preferiscono inizialmente osservare quanto sta accadendo fra i cristiani limitando la 
partecipazione agli eventi, che quasi sempre avviene soprattutto a titolo personale

• Non mancano comunque momenti significativi di confronto, così come inizia un certo 
interesse verso Gesù di Nazareth e il suo messaggio «ebraico» da parte di studiosi ebrei 

   (cf. D. Jafè, Gesù l’ebreo, Jaca Book, Milano 2013)



Fiona Diwan, direttrice del Bollettino della Comunità Ebraica di Milano, così 
commenta l’Incontro internazionale ebraico-cristiano promosso dalla CEI a Salerno nel 
2014:

«Tale incontro ha voluto imprimere un passo più spedito al dialogo tra ebrei e 
cristiani, dialogo gravato da millenni di pregiudizio, travisamenti, antigiudaismo e 
persecuzioni che hanno lasciato una scia di sangue difficile da dimenticare ma forse 
non impossibile da superare. Un incontro che ha anche il sapore di un tikkun, una 
riparazione, o almeno di un suo inizio»

https://www.mosaico-cem.it/attualita-e-news/mondo/ebrei-e-cristiani-uniti-in-una-nuova-alleanza-
per-combattere-persecuzioni-e-violenze/ 

https://www.mosaico-cem.it/attualita-e-news/mondo/ebrei-e-cristiani-uniti-in-una-nuova-alleanza-per-combattere-persecuzioni-e-violenze/
https://www.mosaico-cem.it/attualita-e-news/mondo/ebrei-e-cristiani-uniti-in-una-nuova-alleanza-per-combattere-persecuzioni-e-violenze/


PERTANTO

• Nonostante la partecipazione – sia a titolo personale 
che ufficiale – al dialogo da parte degli ebrei sia 
progressivamente e significativamente aumentata nel 
corso del tempo

• I primi Documenti ufficiali da parte ebraica compaiono 
solo a partire dal 2000 e, rispetto a quelli delle chiese 
cristiane, non sono molti… 



DOCUMENTI UFFICIALI DI 
DIALOGO
(da parte ebraica)



APPELLO DEL 2000

Dabrù/Dabberù ’Emet (Direte la verità), rivolto a tutto il mondo ebraico e firmato da 172 
rappresentanti di diverse correnti dell’ebraismo negli Stati Uniti, Canada, Gran Bretagna e 
Israele

Ecco ciò che voi dovrete fare: parlate con sincerità (Dabberù ’Emet) ciascuno con il suo 
prossimo; veraci e sereni siano i giudizi che terrete alle porte delle vostre città (Zc 8,16)

Tale appello: fa seguito sia al riconoscimento ufficiale dello Stato di Israele da parte del 
Vaticano (1993) che a una serie di Documenti – cattolici e non – nei quali si riconoscono le 
responsabilità cristiane durante la Sho’ah, fra i quali si collocano anche la richiesta di perdono 
di Giovanni Paolo II presso il Kotel a Gerusalemme e il suo discorso a Yad Va-Shem (2000)

Con tale appello si invitano le comunità ebraiche a prendere atto del cambiamento in atto 
fra le chiese cristiane



Peter Ochs, David Novak, Tikva Frymer-Kensky e Michel Signer – autori dell’appello



«Noi crediamo che questi cambiamenti meritino una risposta meditata da parte 
ebraica. Parlando solo per noi stessi – siamo un gruppo di studiosi ebrei appartenenti 
a diverse denominazioni – crediamo sia tempo per gli ebrei di meglio conoscere gli 
sforzi fatti dai cristiani per onorare il giudaismo. E crediamo sia tempo per gli ebrei di 
riflettere su cosa il giudaismo possa dire ora a riguardo del cristianesimo. Come 
primo passo, intendiamo offrire otto brevi dichiarazioni su come ebrei e cristiani 
possano relazionarsi gli uni con gli altri»

(dall’introduzione all’appello)



OTTO BREVI DICHIARAZIONI (Dabrù ’Emet)

1. Ebrei e cristiani rendono culto allo stesso Dio

2. Ebrei e cristiani considerano autorevole lo stesso libro: la Bibbia

3. I cristiani possono rispettare la legittima rivendicazione del popolo ebraico a vivere in 
Terra di Israele

4. Ebrei e cristiani accettano i principi morali della Torah

5. Il nazismo non fu un fenomeno cristiano

6. La differenza umanamente irriconciliabile tra ebrei e cristiani non sarà superata fino al 
giorno in cui Dio vorrà redimere il mondo intero, come promesso nella Scrittura

7. Una nuova relazione tra ebrei e cristiani non indebolirà la pratica ebraica

8. Ebrei e cristiani devono lavorare insieme per la giustizia e la pace



DICHIARAZIONE DEL 2015

Fare la volontà del Padre Nostro in cielo: Verso un partenariato tra ebrei e cristiani

In occasione del Convegno internazionale a Roma promosso dall’International Council of 
Christians and Jews e dall’Amicizia ebraico-cristiana in preparazione al «giubileo» di 
Nostra Aetate

Dichiarazione firmata da un gruppo di Rabbini ortodossi referenti di comunità e seminari 
in Israele, Stati Uniti ed Europa

Significativo l’utilizzo del termine «partenariato» per definire i rapporti fra ebrei e 
cristiani



«Riconosciamo l’opportunità storica che si presenta ora davanti a noi. Noi cerchiamo di fare 
la volontà del nostro Padre celeste accettando la mano che ci viene offerta dai nostri fratelli 
e sorelle cristiani. Ebrei e cristiani devono lavorare insieme come partner per affrontare le 
sfide morali della nostra epoca»
(dall’introduzione)

«Come ha dichiarato la Commissione bilaterale del Gran Rabbinato di Israele con la Santa 
Sede, sotto la guida del rabbino Shear Yashuv Cohen, «Non siamo più nemici, ma senza 
alcun dubbio partner affidabili nell’articolare i valori morali essenziali per la sopravvivenza 
e il benessere dell’umanità». Nessuno dei due può realizzare da solo la missione di Dio in 
questo mondo» (dal paragrafo 3)

«Nella imitazione di Dio ebrei e cristiani devono offrire modelli di servizio, di amore 
incondizionato e di santità. Siamo tutti creati ad immagine di Dio, e ebrei e cristiani 
rimarremo attaccati all’Alleanza svolgendo un ruolo attivo nel redimere il mondo»
(a conclusione del paragrafo 7)



DICHIARAZIONE DEL 2016

Fra Gerusalemme e Roma

La condivisione dell’universale e il rispetto del particolare. Riflessioni a 50 anni di 
Nostra Aetate

Dichiarazione firmata dalla Conferenza dei Rabbini europei (che riunisce più di 700 
leader delle comunità ortodosse) e dal Consiglio Rabbinico d’America (a cui fanno 
riferimento più di 1000 rabbini ortodossi del nord America e del rabbinato ortodosso 
mondiale)

Si tratta di una Dichiarazione condivisa da una larga parte del rabbinato ortodosso 
mondiale



«Con la fine della Seconda guerra mondiale, è cominciato ad emergere nei paesi 
dell’Europa occidentale una nuova era di coesistenza pacifica e di accettazione, e si è 
affermata una nuova era di apertura al dialogo e di tolleranza in molte 
denominazioni cristiane. Molte comunità di fede hanno riesaminato criticamente 
l’atteggiamento di rifiuto degli altri adottato in passato, e hanno avuto inizio decenni 
di proficua interazione e di cooperazione», pertanto: «Le comunità ebraiche e i 
leader spirituali hanno gradualmente ripreso in esame il rapporto dell’ebraismo con 
i membri e i leader delle altre comunità di fede» 
(dal preambolo)

Segue poi l’analisi di Nostra Aetate 4:



«Ci complimentiamo con il lavoro di papi, leader religiosi e studiosi che con passione hanno 
contribuito a questi sviluppi […]. La trasformazione dell’atteggiamento della chiesa verso la 
comunità ebraica è straordinariamente esemplificata dalla recente visita di papa Francesco 
ad una sinagoga, che farà di lui il terzo papa a compiere questo gesto altamente significativo. 
Facciamo eco al suo commento: «da nemici e sconosciuti siamo diventati amici e fratelli. La 
mia speranza è che la vicinanza, la comprensione reciproca e il rispetto tra le nostre due 
comunità continuino a crescere».
Questi atteggiamenti e azioni di accoglienza sono in netto contrasto con i secoli di 
insegnamento di disprezzo e di ostilità diffusa, e preannunciano un capitolo molto 
incoraggiante di un memorabile processo di trasformazione della società»

Seguono poi una serie di osservazioni per precisare che il processo di dialogo – nel quale 
sono nati organismi come l’International Jewish Committee for Interreligious Consultations 
(IJCIC) al quale anche l’ebraismo ortodosso partecipa – deve essere rispettoso delle 
differenze teologiche:



«Nonostante le inconciliabili differenze teologiche, noi ebrei consideriamo i 
cattolici come nostri partner, stretti alleati, amici e fratelli nella ricerca comune di 
un mondo migliore che possa godere pace, giustizia sociale e sicurezza. […]

Desideriamo approfondire il dialogo e il partenariato con la chiesa al fine di 
favorire la comprensione reciproca e far progredire gli obiettivi di cui sopra. 
Cerchiamo di trovare modi che ci permetteranno, insieme, di migliorare il mondo: 
per camminare sulle vie di Dio, nutrire gli affamati e vestire gli ignudi, dare gioia a 
vedove e orfani, rifugio ai perseguitati e agli oppressi, e quindi meritare le Sue 
benedizioni»



Papa Francesco riceve la delegazione rabbinica firmataria
della Dichiarazione del 2016 in Vaticano



Il Rabbino Abram Skorka 
e Papa Francesco

«Da nemici e sconosciuti 
ad amici e fratelli»



OSSERVAZIONI

• È stata superata l’iniziale perplessità da parte ebraica attraverso una dinamica prima 
ad intra e poi ad extra (analogie con le dinamiche in ambito cristiano)

• È evidente che i «modelli teologici» attraverso i quali ebrei e cristiani si sono 
confrontati e scontrati nel passato debbono essere rivisti nella prospettiva di un 
partenariato efficace

• È importante quindi ricordare alcuni presupposti indispensabili ad un dialogo capace 
di superare le contrapposizioni del passato e aprirsi all’incontro come auspicato dalla 
Dichiarazioni di entrambe le tradizioni di fede



IN PARTICOLARE

• Partner nel rispetto delle diversità

• Rispetto e accoglienza reciproca evitando il 
sincretismo

• Una comune missione per il bene dell’umanità



PRESENTE E PASSATO….



ALCUNE 
ESPERIENZE DI DIALOGO
dal 1947 in poi: i frutti di Seelisberg



LA NASCITA DELLA 
AMICIZIA EBRAICO-
CRISTIANA

• A seguito della Conferenza Internazionale di Seelisber, 

nasce la prima Amicizia ebraico-cristiana a Firenze, che 

muove i primi passi nel novembre 1947 e diventa ufficiale 

all’inizio del 1951, mentre l’International Council of 

Christians and Jews – punto di riferimento per il gruppo 

fiorentino – venne messo in crisi dal veto posto ai cattolici 

da parte di Pio XII

• Primo presidente fu Arrigo Levasti (1886-1973) e nacque il 

Bollettino, attraverso il quale si iniziarono a denunciare le 

manifestazioni di antisemitismo o antigiudaismo

• Nel giro di breve tempo le Amicizie ebraico-cristiane si 

diffusero in altre città italiane



CON GIOVANNI XXIII

• Si aprirono nuove speranze…

• Nel 1963 fu appoggiata la pubblicazione di S. Jona, Gli 

ebrei non hanno ucciso Gesù, con la presentazione di G. La 

Pira

• L’Amicizia ebraico-cristiana di Firenze iniziò ad avere una 

forte influenza positiva nel cammino di dialogo

• Nel giro di breve tempo le Amicizie ebraico-cristiane si 

diffusero in altre città italiane

• Oggi esiste un coordinamento nazionale di tutte le 

Amicizie ebraico-cristiane in Italia

Per ulteriori approfondimenti: S. Baldi, In cammino verso la 

riconciliazione. Storia dell’Amicizia ebraico-cristiana di 

Firenze (1947-1970), Belforte, Livorno 2021



SEGRETARIATO 
ATTIVITÀ 
ECUMENICHE (SAE)

• Sempre nel 1947, Maria Vingiani promuove a Venezia 

un’associazione laica interconfessionale a partire dal 

dialogo cristiano-ebraico, la quale si sviluppa in forma 

privata a Roma nel 1959 e diventa pubblica nel 1964 

costituendosi poi formalmente nel 1966

• Nasce così il SAE (Segretariato Attività Ecumeniche), che 

dal 1964 organizza Sessioni estive per la formazione 

ecumenica e sostiene il dialogo fra le chiese e gli ebrei

• Maria Vingiani ebbe un ruolo importante nei rapporti 

fra Jules Isaac e Giovanni XXIII durante il Concilio 

Vaticano II e la stesura della Dichiarazione Nostra Aetate 

in particolare al punto 4 



NEL 1958

• Rav Elia Kopciowsky e Renzo Fabris, si incontrano 

casualmente durante un viaggio in nave verso la Terra di 

Israele, e decidono che è giunto il momento di iniziare un 

confronto costruttivo fra cristiani ed ebrei

• Divengono così importanti punti di riferimento per 

incontro a due voci (ebraica e cristiana) sia a Milano che in 

tutta Italia, prima in forma privata e poi pubblica

• Rav Elia ha ricordato quel primo incontro con Renzo Fabris 

in un’intervista rilasciata negli anni ‘90



«Era il luglio del 1958, ambedue sulla stessa nave rimanemmo tutta una nottata a parlare 
delle nostre esperienze personali come credenti. Ci rendemmo conto come fosse necessaria 
la mutua comprensione basata sulla reciproca conoscenza. Fu un caso che facemmo lo stesso 
viaggio per ragioni differenti. La nostra amicizia si fece sempre più stretta e, coincidenza, la 
sera che fu eletto papa Giovanni XXIII io fui a casa sua. Grandi coincidenze! Le coincidenze 
sono solo coincidenze?...Quell'incontro fu per me un grande inizio.
Ognuno poi continuò nei propri settori di appartenenza, ma tutto ebbe inizio in quel dialogo 
avvenuto nel luglio del 1958. Fu lui che nel 1972 mi invitò ad un incontro del SAE 
(Segretariato per le Attività Ecumeniche) a Napoli. Fu lui che io invitai a prendere la parola 
sul cristianesimo. Quando faccio memoria di questi incontri mi sembra che sia passato più di 
mezzo secolo, perché gli inizi furono veramente difficili. […] Ecco perché quando volgo gli 
occhi all'indietro mi meraviglio del lungo cammino che è stato percorso in realtà in soli pochi 
anni. Se allora mi avessero posto la domanda su dove sarebbe arrivato il dialogo avrei 
risposto con molta cautela, e se mi avessero detto che saremmo arrivati a questo punto avrei 
ritenuto quell’opinione un delirio» 

(da un intervista a Rav Elia Kopciowski rilasciata negli anni ’90 per la rivista «Horeb»)



CONGREGAZIONE DI 
«NOSTRA SIGNORA 
DI SION»
 
Prima e dopo  la 
Sho’ah e il Concilio 
Vaticano II

• La congregazione è stata fondata da Théodore Marie 

Ratisbonne (1802-1884), un ebreo convertitosi al 

cattolicesimo e divenuto sacerdote, stimolato a questa 

impresa dal fratello minore Alphonse Marie

• Inizialmente la congregazione nasce con lo scopo di 

educare cristianamente i figli di famiglie ebraiche di Parigi 

provenienti dall’Europa dell’est, e per questo apre una 

scuola gestita da due religiose

• Durante la seconda guerra mondiale, dopo la retata al 

ghetto di Roma, la Casa Generalizia delle religiose apre le 

porte a 187 ebrei salvandoli dalla deportazione

• Dopo la Sho’ah, la congregazione inizia un cammino di 

riflessione che la porta a schierarsi in prima fila 

nell’impegno per il dialogo cristiano-ebraico nascente 



«Fu a partire dagli orrori della Sho’ah che scoprimmo che, mentre chiedevamo a Dio di 
perdonare gli ebrei per la loro infedeltà, questi morivano nei campi di sterminio, vittime 
proprio della loro fedeltà. Chi erano in realtà gli infedeli? Non eravamo forse noi, i 
cristiani, che per i nostri pregiudizi e la nostra mancanza di conoscenza, spesso il nostro 
disprezzo, abbiamo lasciato che si giungesse a un tale abominio?»
 
(Marie-Dominique Gros, La congrégaton Notre-Dame de Sion avant et après le Concile 
Vatican II, Sens 9/10 [2002], p. 489)



PERTANTO

La congregazione delle Religiose di Sion:

• Nel 1955 apre a Parigi un Centro di Studi e informazione 

su Israele

• Nel 1966, dopo il Concilio Vaticano II, viene chiamata a 

dirigere il SIDIC (Service International de Documentation 

Judéo-Chrétienne), assieme a padre Cornelius Rijik, 

primo segretario della Commissione incaricata per le 

relazioni della chiesa cattolica con l’ebraismo



ATTIVITÀ DEL SIDIC

• Si procede quindi all’allestimento a Roma di una biblioteca 

specializzata, all’organizzazione di incontri e seminari e, 

dal 1967, alla pubblicazione della rivista SIDIC in edizione 

bilingue: inglese e francese

• fino al 2002, il SIDIC è stato un punto di riferimento 

importante per il dialogo cristiano-ebraico italiano ed 

europeo, molte personalità hanno collaborato alla sua 

attività fra le quali Rav Elio Toaff, Pierre Lenhardt e Carlo 

Maria Martini

• Dopo padre Rijik, la direzione è stata assunta da Mario 

Colombo del Pime e da diverse fra le Religiose di Sion

• Nel 2009, è stato chiuso e la biblioteca trasferita presso il 

Centro Cardinal Bea per gli Studi Giudaici presso la 

Pontificia Università Gregoriana



L’ISTITUTO SANIT 
PIERRE DE SION

conosciuto come 
«Ratisbonne»

• Sempre nel XIX secolo, viene fondato a Gerusalemme 

dal ramo maschile della congregazione l’Istituto Saint 

Pierre de Sion, che inizialmente offre una Scuola 

Professionale per rispondere ai bisogni della popolazione 

sia locale che dei dintorni

• Dopo il Concilio Vaticano II, i Padri di Sion in colla-

borazione con le Religiose di Sion e altri insegnanti sia 

ebrei che cristiani, lo trasformano in un Centro Cristiano 

di Studi Ebraici con lo scopo di offrire una formazione in 

linea con gli insegnamenti di Nostra Aetate in un 

contesto internazionale ed ecumenico, la quale viene 

diffusa anche attraverso una Rivista scientifica e diverse 

pubblicazioni accademiche

• Tale Centro viene diretto per molti anni da Pierre 

Lenhardt che ha contribuito alla sua fondazione



PURTROPPO

• Tale Centro viene riconosciuto come Facoltà Pontificia ma, 

per una serie di problemi sopraggiunti, nel 2001 è costretto 

a cessare l’attività accademica che permetteva agli iscritti in 

possesso di Baccalaureato in Teologia di conseguire la 

«Licenza in Studi Ebraici»

• Tuttavia, grazie al grande impegno dell’attuale Direttore 

Elio Passeto, il Centro è rimasto aperto per percorsi di 

supporto a specializzazioni in ambito teologico e per tutti/e 

coloro che desiderano una formazione cristiana secondo le 

indicazioni post-conciliari

• Attualmente, con un accordo, il Centro ha rilevato le 

attività dell’Istituto Bat Kol fondato dalla Religiosa di Sion 

Maureena Fritz



COLLOQUI 
EBRAICO-CRISTIANI 
A CAMALDOLI

• Che costituiscono un appuntamento importante per il 

dialogo in Italia e per il confronto fra gruppi diversi che 

operano sul territorio, in particolare le Amicizie ebraico-

cristiane e il SAE

• Nel corso degli anni hanno registrato la partecipazione e il 

contributo di importanti voci sia nazionali che interna-

zionali, caratterizzandosi  per la continua ricerca di nuove 

modalità di confronto

• Il monaco e teologo camaldolese Innocenzo Gargano, 

coordinatore dei Colloqui dal 1980 al 2007, ne ricorda 

l’origine negli Atti del primo convegno:



«Era iniziato tutto in sordina tra infinite difficoltà di ogni genere, compresa la neve... 
L’idea era nata [nell’estate del 1980] nel contesto di una sessione nazionale del SAE 
(Segretariato Attività Ecumeniche) da un mio colloquio con don Mario Colombo, 
segretario del SIDIC (Service International de Documentation Judéo-Chrétienne) e con 
suor Jacqualine des Rochettes di Notre Dame de Sion. Io mi ero fatto portavoce, in 
quella circostanza, di una proposta fatta [l’inverno precedente] a Camaldoli dal Dott. 
Vittorio Lampronti, amico dei monaci, a nome del gruppo di Amicizia ebraico-cristiana 
di Firenze e del suo presidente prof. Aldo Neppi-Modena. Il Rabbino Riccardo Di 
Segni... dava il suo appoggio e il suo incoraggiamento all’iniziativa. Altrettanto 
positivamente si esprimevano altri numerosi Rabbini interpellati, compreso il Rabbino-
Capo di Roma prof. Elio Toaff»

(Innocenzo Gargano, «Vita Monastica» n.146, luglio-settembre 1981m, pp.3-4)



IL MONASTERO DI 
CAMALDOLI

• Che ad ogni Colloquio ospita oltre 200 persone fra ebrei e 

cristiani da tutta Italia e talvolta anche dall’estero, è 

diventato così punto di riferimento per molti

• Coordinatore attuale è il monaco camaldolese Matteo 

Ferrari, eletto recentemente nuovo priore dell’ordine

• Nel 2021, con il supporto dell’UGEI (Giovani Ebrei Italianai), 

è nata a Camaldoli l’Amicizia ebraico-cristiana giovani che 

ha proprio qui la sua sede, e che – oltre a partecipare ai 

Colloqui annuali di dicembre – promuove un incontro 

estivo aperto ai giovani italiani dai 18 ai 35 anni



Il gruppo fondatore



INNUMEREVOLI 
INIZIATIVE

A partire e nell’orizzonte delle esperienze di dialogo 

ricordate, sono sorte una miriadi di altre iniziative, fra le 

quali:

• Gli incontri «Per conoscere Israele» promossi dalle 

Religiose di Sion di Milano, dove per molto tempo 

l’organizzatrice è stata suor Ada Janes con il supporto 

di Paolo De Benedetti

• Il gruppo Teshuvah di Milano fortemente voluto da 

Carlo Maria Martini, il quale ha coltivato una profonda 

amicizia con Rav Giuseppe Laras

• I gruppi che hanno dato vita alla riviste SeFeR e Qol

• La neonata rivista Avinu

E molto altro ancora…


	Diapositiva 1: IL CAMMINO DEL DIALOGO FRA CRISTIANI ED EBREI  1. La risposta ebraica 2. Esperienze di dialogo
	Diapositiva 2: PREMESSE GENERALI
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4: INIZIALMENTE DIALOGO SOPRATTUTTO INTRA-CRISTIANO
	Diapositiva 5: DIFFICOLTÀ DEGLI EBREI NEL PARTECIPARE UFFICIALMENTE AL DIALOGO
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7: PERTANTO
	Diapositiva 8: DOCUMENTI UFFICIALI DI DIALOGO (da parte ebraica)
	Diapositiva 9: APPELLO DEL 2000
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12: OTTO BREVI DICHIARAZIONI (Dabrù ’Emet)
	Diapositiva 13: DICHIARAZIONE DEL 2015
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15: DICHIARAZIONE DEL 2016
	Diapositiva 16
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21: OSSERVAZIONI
	Diapositiva 22: IN PARTICOLARE
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24: ALCUNE  ESPERIENZE DI DIALOGO dal 1947 in poi: i frutti di Seelisberg
	Diapositiva 25: LA NASCITA DELLA AMICIZIA EBRAICO-CRISTIANA
	Diapositiva 26: CON GIOVANNI XXIII
	Diapositiva 27: SEGRETARIATO ATTIVITÀ ECUMENICHE (SAE)
	Diapositiva 28: NEL 1958
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30: CONGREGAZIONE DI «NOSTRA SIGNORA DI SION»   Prima e dopo  la Sho’ah e il Concilio Vaticano II
	Diapositiva 31
	Diapositiva 32: PERTANTO
	Diapositiva 33: ATTIVITÀ DEL SIDIC
	Diapositiva 34: L’ISTITUTO SANIT PIERRE DE SION  conosciuto come «Ratisbonne»
	Diapositiva 35: PURTROPPO
	Diapositiva 36: COLLOQUI EBRAICO-CRISTIANI A CAMALDOLI
	Diapositiva 37
	Diapositiva 38: IL MONASTERO DI CAMALDOLI
	Diapositiva 39
	Diapositiva 40: INNUMEREVOLI INIZIATIVE

