1 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

La dichiarazione Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico per la Chiesa

L'argomento non intende presentare tutti i documenti che seguirono il paragrafo 4 della
Dichiarazione Nostra Aetate, né commentare integralmente 1 documenti a cui si fara riferimento
in questo studio. Infatti, 1 numerosi documenti ufficiali e 1 riferimenti alla Dichiarazione di
Nostra Aetate ne indicano 1’importanza per la Chiesa e ci insegnano che essa rimane una fonte

inesauribile di nuovi insegnamenti.

Potremmo dire che l'insistenza della Chiesa nel corso di decenni nel ritornare al paragrafo 4 della
Dichiarazione Nostra Aetate rivela che la questione affrontata nella dichiarazione non ¢
conosciuta o non ¢ stata assorbita dal grande pubblico cattolico o, almeno, non ¢ stata tradotta o
messo in pratica dai fedeli. La Chiesa, infatti, vuole insegnarci che il contenuto di questi
documenti ha bisogno di essere interiorizzato nella coscienza dei cristiani; D'altra parte, questi
documenti cercano di provocare cambiamenti di atteggiamento nel nostro modo di vedere il
contesto in cui Gesu ¢ inserito e quindi di interpretare meglio 1 suoi insegnamenti, dato che
comprendere il contenuto della Dichiarazione ¢ una condizione fondamentale per la fede

cristiana.

Come insegna la Chiesa, il rapporto intrinseco € non estrinseco con l'ebraismo e con il popolo
ebraico ci ha preservato dalla perdita dell'identita con Gesu Cristo che ¢ Dio incarnato, che ¢

uomo ebreo, come Maria e i primi Apostoli. .

Partiamo da un principio fondamentale della nostra tradizione di fede quando la Chiesa insegna

nel Documento della Pontificia Commissione Biblica che:

“Lungi quindi dal sostituirsi a Israele, la Chiesa continua a essere solidale con esso. Ai
cristiani che provengono dalle nazioni, I'apostolo Paolo dichiara di essere stati innestati

nell'olivo sano che ¢ Israele (Rm 11,16-17)".

I passi compiuti dalla Chiesa negli ultimi decenni, pur essendo nel loro insieme impercettibili,
sono indicatori di cambiamenti importanti. Ma solo da una prospettiva storica ¢ possibile
misurarne la vera profondita. Il punto di riferimento della presa di coscienza fu il Concilio
Vaticano II (1962-1965) convocato dall'allora il Papa Giovanni XXIII.

Questo Concilio segno un prima e un dopo nella storia della Chiesa. In primo luogo, il lavoro ha
fornito un'analisi profonda dell'interno stesso della Chiesa. Uno degli obiettivi principali € stato

quello di riflettere sui valori costitutivi della Chiesa, sulla propria identita. Il Concilio ha cercato

1. 1l popolo ebraico e le sue Sacre Scritture nella Bibbia cristiana, n. 65, Pontificia Commissione Biblica, 2001.

Tornero piu avanti su questo documento.



2 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

di rispondere implicitamente ad alcune domande, ad esempio: come si definisce la Chiesa, o

meglio, cosa la definisce? O come comprendere il suo mistero?

Lo scopo di questa grande assemblea ecclesiale cattolica era quello di cercare di sradicare enormi
strati di pratiche e comportamenti accumulati che non corrispondevano piu a cio che ci si poteva
aspettare dalla Chiesa. Le riflessioni del Concilio hanno incoraggiato a eliminare quello strato di
polvere che impediva la visibilita della Chiesa nel mondo. Una volta presa questa
determinazione, sono stati creati i principi di base per lo sviluppo di un discorso per i tempi

moderni?.

D'altra parte, il rapporto della Chiesa con la realta del nostro tempo si ¢ sviluppato, a partire dai
valori che viviamo. Cid0 ha portato a creare un dialogo con il mondo dal punto di vista
antropologico, sociale, religioso, ecc... Potremmo dire che senza questo aggiornamento, la Chiesa

avrebbe perso completamente il suo posto nella realta contemporanea.

11 Concilio ha prodotto diversi documenti®, ciascuno rispondente a diversi settori dell'attivita della
Chiesa. Non ¢ pero questo I’obiettivo della presente presentazione, ma cerchiamo di delineare, in
modo limitato, 1 passi compiuti e I’evoluzione raggiunta attraverso 1 documenti successivi al
Concilio e fondamentalmente il numero 4 della Dichiarazione Nostra Aetate, che ha stabilito

norme e insegnamenti in relazione al popolo ebraico e all'ebraismo nel corso di questi 7 decenni.

La Dichiarazione “Nostra Aetate” (ottobre 1965) ¢ praticamente il documento ufficiale della
Chiesa che ha permesso al mondo cattolico di riflettere sui suoi rapporti con il popolo ebraico e
con l'ebraismo, con la sua storia e con la sua identita. Nostra Aetate ha inaugurato un nuovo
modo di pensare per la Chiesa nei confronti dell'ebraismo, esortando i cattolici ad avere un nuovo

atteggiamento cristiano nei confronti del popolo ebraico e dell'ebraismo.

Evidentemente il Concilio ha espresso qualcosa che era gia in preparazione. Sappiamo che il
processo di apertura al riconoscimento ¢ iniziato negli anni precedenti. Innanzitutto con la
conferenza di Seelisberg, in Svizzera, dal 30 luglio al 5 agosto 1947, alla quale parteciparono 70
partecipanti, in maggioranza protestanti ed ebrei ma anche 9 rappresentanti cattolici. Al termine
di questa conferenza ¢ stato preparato un documento composto da 10 punti principali che sono

serviti come base per la successiva discussione tra la Chiesa e il popolo ebraico, di cui molto

2. La preoccupazione piu grande del Concilio ecumenico ¢ che il sacro deposito della dottrina cristiana sia custodito
e insegnato con maggiore efficacia... la Chiesa non deve mai allontanarsi dal sacro tesoro della verita... Ma, allo
stesso tempo, deve sempre guardare verso il presente, alle nuove condizioni e alle nuove forme di vita introdotte nel

mondo moderno (Discorso di apertura dal Papa Giovanni XXIII al Concilio Vaticano II, 11 ottobre 1962).

3. 11 Concilio Vaticano II ha prodotto 16 documenti: quattro costituzioni, nove decreti e tre dichiarazioni.



3 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

importante ¢ stata la Conferenza e i suoi successivi dibattiti sulle questioni sollevate. nello

sviluppo dell'epigrafe numero 4 di Nostra Aetate.

Un secondo fattore che ha fortemente contribuito alla presa di coscienza della Chiesa nel suo
approccio al popolo ebraico ¢ stato il contatto stabilito tra lo storico ebreo francese, sopravvissuto
alla Shoah, Jules Isaac (1877-1963)* e Papa Giovanni XXIII. E stato Jules Isaac a presentare al
Papa l'aspetto negativo del rapporto della Chiesa con il popolo ebraico, perpetuato attraverso i
secoli dalla Chiesa nella catechesi o nella predicazione, proprio con un'espressione da lui stesso
coniata: «l'insegnamento di disprezzo”, in riferimento alle radici cristiane dell'antisemitismo
presenti nella storia della Chiesa e che furono terreno molto fertile per la Shoah. In uno dei loro
incontri Jules Isaac chiese al Papa se poteva avere qualche speranza riguardo ai cambiamenti che
la Chiesa potrebbe apportare nei confronti del popolo ebraico e il Papa rispose: "Hai diritto a

qualcosa di piu della semplice speranza".

Sappiamo che prima del Concilio Vaticano II, Papa Giovanni XXIII indico la direzione che
avrebbe seguito la Chiesa. La sua attivitd in passato gli ha fatto sviluppare una straordinaria

sensibilita nei confronti dell'ebraismo e del popolo ebraico.

Subito dopo essere diventato Papa, Giovanni XXIII, nel 1959, elimino l'espressione “perfidi
ebrei” dalla liturgia del Venerdi Santo. Nell’ottobre del 1960 il Papa salutd un gruppo di ebrei
americani con le parole “Sono Joseph, vostro fratello™. Il cardinale Kasper ha commentato
questa espressione dicendo: “Una tale espressione di fraternita era un tono completamente nuovo

dopo tanti secoli segnati dal “linguaggio del disprezzo” (Julius Isaac)’.

A questo punto bisogna ricordare che il Concilio Vaticano II ¢ stato il secondo, il primo ¢ quello
che chiamiamo Concilio di Gerusalemme, che si trova nel capitolo 15 degli Atti degli Apostoli,
dove si poneva la vera questione sulla continuita del Valori ebraici per i gentili che hanno
scoperto la fede nel Dio che si ¢ rivelato a Israele e ha seguito Gesu Cristo come il Messia
annunciato dagli Apostoli. E I’esigenza per i gentili era di abbandonare I’idolatria e di non
seguire il comportamento degli idolatri: «Per questo penso che non si debba dare fastidio ai

gentili che si convertono a Dio, ma piuttosto scrivere loro di astenersi da cio che ¢ stato

4. 11 diario della sua visita al Papa Giovanni XXII e i suoi commenti sono nella rivista SENS, Jules Isaac, 7/8, 1977.

5. Isaac Jules, Las raices cristianas del antisemitismo. La ensefianza del desprecio, Editorial Paidos - Buenos Aires,
1975.

6. Per coincidenza, il nome del Papa Giovanni XXII era Giuseppe Roncalli, ma il Papa ha fatto riferimento

all'incontro di Giuseppe in Egitto quando incontra i suoi fratelli (Gen 45, 4).

7. Walter Kasper, Judios y Cristianos: el tinico pueblo de Dios,(Trad. Alvaro Alemany Briz, SJ) Editorial Sal Terrae,
2022, 122.


http://www.abebooks.com/servlet/SearchResults?an=Isaac,+Jules&cm_sp=det-_-bdp-_-author

4 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

contaminato da idoli, impurita, animali strangolati e sangue... (At 15, 19-20). Piu tardi altri

Concili discuteranno degli ebrei, ma in modo disciplinare, morale, canonico...

In seguito alla determinazione di Papa Giovanni XXIII sulla necessita che il Concilio rispondesse
alla presa di distanza della Chiesa rispetto all'ebraismo, i lavori iniziarono, ma i Padri Conciliari
non sappevano come collocare I'ebraismo nel contesto della Chiesa - Una volta anche in questo
caso il processo ando avanti grazie ad alcune persone e principalmente al Papa e al suo assistente

cardinale Bea®.

La comprensione del Papa Giovanni XXIII che ha motivato il suo lavoro per il Concilio era che
l'insegnamento e la teologia nella Chiesa non contemplavano 1'affermazione fondamentale della
nostra identita cristiana, che dipende dalla realta ebraica: “E se diventi vanitoso, sappi che non
sei tu che porti la radice, ma ¢ la radice che sostiene te (Rm 11,18). Ecco perché 1'insegnamento
della Chiesa sull'ebraismo nella conclusione del Concilio non € stato una nuova affermazione,
non ¢ stata elaborata una nuova teologia, ma si, il Concilio ha fornito elementi per "ripensare" la
Teologia. La Dichiarazione Nostra Aetate insiste sul fatto che la Chiesa “ricorda” e “non puo
dimenticare” quando parla dell'ebraismo e del popolo ebraico. Riconosce quindi qualcosa che ¢
esistito e che ¢ stato lasciato da parte o dimenticato, ma che gli & appartenuto in passato. E come
riprendersi da una malattia interiore, che significa dimenticare le proprie radici o i propri
elementi essenziali. Tutto lo sforzo ¢ volto a recuperare cio che la Chiesa ha gia sperimentato, ma
che avevamo lasciato da parte, che abbiamo dimenticato a causa di un insegnamento sbagliato,
che ha causato I'allontanamento dai suoi elementi fondativi e che sono quelli che la sostengono.
Non trasmettendo le radici della nostra fede nella nostra formazione, arriviamo all'ignoranza

della nostra stessa identita e del nostro mistero.

11 documento Nostra Aetate dice:

Nell'indagare il mistero della Chiesa, questo Sacro Concilio ricorda’ i legami con i quali il
Popolo del Nuovo Testamento é spiritualmente unito alla stirpe di Abramo... La Chiesa,
pertanto, non puo dimenticare di aver ricevuto la Rivelazione dell’Antico Testamento

mediante quel popolo... Inoltre, la Chiesa ricorda che dal popolo ebraico sono nati gli

8. Per una sintesi completa della preparazione del documento e delle diverse fasi e difficolta presentate si veda:
John M. Oesterreicher, The New Encounter Between Christians and Jewish, Philosophical Library, 1986; Arthur
Gilbert, The Vatican Council and the Jews, Cleveland et New York, The World Publishing Company, 1968; cosi

come il libro di Humberto Puerto, Os Protocolos do Concilio Vaticano II sobre os Judeus, Editora Germape, 2005.
9. L'enfasi sulle parole ricordare e dimenticare ¢ mia. Solo per rendersi conto che la Dichiarazione richiama

l'attenzione su qualcosa di esistente nel passato della storia della Chiesa che non pud essere dimenticato né deve
essere ricordato.



5 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

Apostoli, fondamento e colonna della Chiesa, cosi come molti dei primi discepoli che
annunciarono al mondo il Vangelo di Cristo... né puo dimentica che si nutre della radice
dell'olivo buono in cui sono stati innestati i rami dell’olivo selvatico che sono i Gentili.

(Nostra Aetate, n. 4).

Come si vede, il testo non elabora con ci0 un insegnamento che prima non esisteva nella storia
della Chiesa, ma indica, o ci ricorda, che quando la Chiesa indaga il suo proprio mistero, trova se
stessa e 1l popolo ebraico in sua balia. Cosi come il suo mistero non puo essere compreso senza il
popolo ebraico. Cioe, I'ebraismo e il popolo ebraico sono per la Chiesa un dato interno, non
esterno, «¢ il nutrimento di cui si nutre I'olivo selvatico»'®. Dal punto di vista cristiano abbiamo
con il popolo ebraico un rapporto ontologico: un rapporto intrinseco, di dipendenza; Come dice
l'apostolo Paolo, 'noi (come un olivo selvatico) siamo innestati su un olivo buono'. Giovanni

211

Paolo II diceva: “legati a livello stesso della propria identita™"'. Sta qui il grande contributo del
Concilio per il nostro tempo e per la Chiesa oggi: riscoprire una realta che era essenziale nella
Chiesa e che era perduta nella storia, abbandonata, dimenticata. Si tratta soprattutto di recuperare

la nostra identita come Chiesa e come elemento essenziale della nostra fede.

Ovviamente 1'oblio non ¢ stato casuale, ¢ stato il risultato dello sviluppo del pensiero e delle
pratiche nel corso di molti secoli; basandosi soprattutto su una teologia e un insegnamento che
portarono a una deviazione dalla propria vocazione e dalla sua identita, praticando nei confronti
del popolo ebraico 1"insegnamento del disprezzo', come affermava Jules Isaac. Ecco perché la
Chiesa propone di percorrere la strada opposta, cio¢ partire dall'incontro con l'ebreo e con
I'ebraismo allo stesso tempo, riprendendo lo studio biblico e teologico secondo il rispetto e la

stima dell'altro.
La Dichiarazione Nostra Aetate dice:

«Poiché ¢ dunque cosi grande il patrimonio spirituale comune a cristiani ed ebrei, questo
Sacro Consiglio desidera incoraggiare e raccomandare tra loro la conoscenza e la
valorizzazione reciproca, che si realizza soprattutto attraverso gli studi biblici e teologici

e il dialogo fraterno» (Nostra Aetate 4).

Da questa nuova coscienza abbiamo due centri di azione, due prospettive o due sfide: una per

l'interno (ad intra) e un'altra per I'esterno (ad extra).

10. Rm 11, 16-24.

11. Giovanni Paolo II, discorso del 6 marzo 1982.



6 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

-ad intra, consiste nel creare le condizioni affinché questa nuova coscienza si applichi nella
Chiesa a tutti i cristiani in modo pastorale; insegnare loro come cambiare la mentalita nel loro
modo di essere. Come dovrebbe il cristiano cattolico concepire la sua fede in funzione
dell'esistenza del popolo ebraico, delle promesse che Dio gli ha fatto fino ad oggi? Come

comprendere questa verita a "

il popolo ebraico come lui stesso si definisce oggi e come lui
stesso definisce la propria storia, e soprattutto incontrare il popolo che ¢ tornato nella sua terra, la
terra d'Israele’. Non piu I'immaginario popolo ebraico e I'ebraismo, ma la realta concreta. Questo

¢ cio che la Chiesa insegna in tutti 1 suoi documenti che seguiranno Nostra Aetate.

Per questo, vent’anni dopo Nostra Aetate, la Chiesa afferma nel suo secondo documento del
1985':

“Questo interesse per ’ebraismo nell’insegnamento cattolico non ha solo un fondamento
storico o archeologico, ma deve tener conto della fede e della vita religiosa del popolo

ebraico, cosi come ¢ praticata oggi...”

Non c’¢ cambiamento e trasformazione senza passare attraverso una nuova base di istruzione e
formazione. I formatori di coscienza nella Chiesa, i responsabili, devono essere 1 primi a
sviluppare sensibilita ¢ comprensione nei confronti del popolo ebraico, dell'ebraismo e delle sue
tradizioni, e, quindi, creare le condizioni affinché tutti i cristiani possano assumere questo nuovo

atteggiamento nei confronti degli ebrei popolo, proclamato dalla Chiesa e voluto dal Concilio.

Nel suo discorso a Magonza, alla comunita ebraica tedesca, Giovanni Paolo Il ha
affermato: Nella “Dichiarazione sui rapporti della Chiesa con l'ebraismo, i vescovi della
Repubblica Federale di Germania hanno messo come titolo questa frase: Chi incontra
Gesu Cristo incontra l'ebraismo. Ho voluto fare mia anche questa espressione. La fede
della Chiesa in Gesu Cristo, figlio di Davide e figlio di Abramo (cfr Mt 1,1) contiene infatti
cio che i vescovi chiamano in questa Dichiarazione l'eredita spirituale di Israele per la
Chiesa (parte II), una “patrimonio vivo che deve essere impegnato e preservato da noi,

cristiani cattolici, in tutta la sua profondita e ricchezza".

Nessuno ¢ esente da questa responsabilita nel trasmettere gli elementi della fede cristiana. Papa

Giovanni Paolo II richiama l'attenzione su questo aspetto normativo delle decisioni del Concilio

12. Orientamenti e suggerimenti per l'applicazione della Dichiarazione conciliare “Nostra Aetate” n. 4, (Roma, 1

dicembre 1974).
13. Vale la pena leggere il capitolo IV del libro di Jean Dujardin, intitolato: “Le retour du peuple juif sur la Terre
d’Israél”, in: L Eglise Catholique et le Peuple Juif - Un autre regard, Clamann-Lévy, 2003, 214-242.

14. Appunti per una corretta presentazione degli ebrei e dell'ebraismo nella predicazione e nella catechesi della

Chiesa cattolica, (maggio 1985).

15. Giovanni Paolo II a Magonza, 17 novembre 1980.



7 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

per tutti i cattolici, senza eccezione, senza nemmeno tralasciare la sua funzione papale quando

afferma:

«Voglio confermare, con assoluta convinzione, che l'insegnamento del Concilio Vaticano 11
nella Dichiarazione Nostra Aetate..., resta sempre per noi, per la Chiesa cattolica, per
l'Episcopato..., e per il Papa, un insegnamento che deve essere seguito. Un insegnamento
che deve essere accolto, non solo come qualcosa di conveniente, ma molto di piu, come

espressione di fede, ispirazione dello Spirito Santo, parola di divina Sapienza’.

La conoscenza ¢ dinamica e il mondo moderno impone grandi sfide. La Chiesa, a sua volta, non
puo fermarsi nel tempo e vuole parlare il linguaggio dell'uomo contemporaneo. Uno dei motivi
dell'annuncio del Concilio ¢ stato quello di fare I'aggiornamento che deve essere una costante.
Studi recenti hanno contribuito a un’importante evoluzione nella comprensione del popolo
ebraico e dell’ebraismo nella storia. C'¢ una nuova valutazione del periodo dei Padri della Chiesa
e del loro rapporto con i Saggi d'Israele (chiamato periodo rabbinico). Si riscontrano sempre piu
influenze reciproche. In molti casi, in tempi e luoghi diversi, i Padri hanno vissuto con la
saggezza dei maestri d'Israele e da questo incontro hanno costruito la loro teologia e la

comprensione delle Scritture'’.

Oggi vediamo che nei primi sette secoli dell'era cristiana, ebrei e cristiani vivevano insieme nelle
stesse citta e villaggi, spesso sulla stessa strada, una casa di fronte a un'altra casa, un edificio
della Sinagoga accanto e un edificio della Chiesa. Questi dati mostrano che la vita normale si
svolgeva in un rapporto stretto e tutti i settori sociali erano condivisi, quindi I'universo religioso
non era come compartimenti stagni incomunicabili, ma piuttosto 1 dati comuni erano condivisi e
si era consapevoli di cio che era divergente 1'uno dall'altro di loro. In generale si puo dire che le
differenze non erano motivo di conflitto, ma facevano invece parte della ricchezza del panorama

sociale e religioso. Da questi nuovi dati apprendiamo che le comunita (ebrea e cristiana) si

16. Discorso del Papa ai responsabili del comitato ebraico americano (15 febbraio 1985).

17. Gia il documento della Pontificia Commissione Biblica presenta questa esigenza: “I migliori esegeti cristiani, a
cominciare da Origene e san Girolamo, hanno sempre cercato di avvalersi della dottrina biblica ebraica per una

migliore comprensione della Scrittura. Molti esegeti moderni seguono questo esempio”. L'interpretazione della

Bibbia nella Chiesa, Pontificia Commissione Biblica, PPC, 1994, 51-52.

In questo stesso spirito e in sintonia con la Dichiarazione Nostra Aetate, l'allora cardinale Ratzinger fara
un'importante dichiarazione in un incontro con gli studenti di ebraismo a Ratisbonne, in Israele, dove incoraggera lo
studio della letteratura rabbinica per i cristiani come parte necessaria della formazione: “L'unita dei due
Testamenti deve essere mantenuta contro ogni tentativo di dissociare e infine eliminare 1'Antico Testamento.
L'esegesi storico-critica ¢ necessaria, ma deve essere integrata da altre dimensioni. La Parola dice piu di
quanto la Scrittura intendesse in ¢ il suo tempo. C’¢ un dinamismo della Parola che i Padri della Chiesa e i
Saggi d’Israele hanno saputo sfruttare. Quindi il metodo rabbinico non ¢é rilevante solo per alcuni esperti, ma

puo chiarire tutti i cristiani” (Cardinale Ratzinger, gennaio 31, 1994, Ratisbonne, Israele).



8 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

incontravano, si conoscevano, si scambiavano informazioni e perfino imparavano le une dalle

altre.

Allora, come ¢ noto, siamo entrati in una fase storica in cui l'atteggiamento dei cristiani nei
confronti del popolo ebraico ¢ stato messo in secondo piano. Giovanni Paolo II nella sua

preghiera davanti alla parete occidentale del Tempio nel 2000 dice:

“Siamo profondamente addolorati per il comportamento di coloro che, nel corso della
storia, hanno fatto soffrire questi vostri figli, e, allo stesso tempo vi chiediamo scusa,

vogliamo impegnarci in un’autentica fraternita con il popolo dell’alleanza”.

Come effetto comparativo della coerenza della Chiesa su questo tema vediamo che nel 2013 Papa
Francesco, nella sua esortazione apostolica “Evangelii Gaudium” torna sulla stessa affermazione

quando dice:

“L’affetto che si e sviluppato ci porta a rammaricarci sinceramente e amaramente terribili
persecuzioni di cui sono stati e sono oggetto, in particolare quelle che hanno coinvolto

coinvolgono o coinvolto i cristiani”.

Come si vede, non si tratta dell'informazione culturale che la Chiesa insegna, ¢ qualcosa di piu, si
tratta di un impegno serio per la vera comprensione di Gesu Cristo, degli elementi costitutivi

della fede cristiana.

Giovanni Paolo II, nel discorso ai partecipanti al simposio sulle “radici dell’antigiudaismo negli

ambienti cristiani”, ha detto:

All'origine di questo piccolo popolo situato tra due grandi imperi di religione pagana che
eclissarono con lo splendore della loro cultura, c'é il fatto dell'elezione divina. Questo
popolo ¢é convocato e guidato da Dio, Creatore del cielo e della terra. La sua esistenza non
¢, quindi, un mero fatto di natura o di cultura, nel senso in cui attraverso la cultura l'uomo
mette in campo le risorse della propria natura. E un fatto soprannaturale. Questo popolo
persevera nonostante tutto perché é il popolo dell'Alleanza e perché, nonostante le infedelta
degli uomini, il Signore ¢ fedele alla sua Alleanza. Ignorare questo fatto primordiale
significa seguire la traiettoria di un marcionismo contro il quale la Chiesa ha presto reagito
con energia, consapevole com'era del suo legame vitale con I'Antico Testamento, senza il
quale il Nuovo Testamento stesso resta privo di significato... Chi dunque considera meri
Jatti culturali contingenti che Gesu fosse ebreo e che il suo ambiente fosse il mondo ebraico
- fatti che secondo loro potevano essere sostituiti da un'altra tradizione religiosa senza che
la persona del Signore perdesse la sua identita - non solo ignorano il significato della storia

della salvezza, ma, piu radicalmente, attentano alla verita stessa dell'Incarnazione,



9 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

rendendo impossibile un autentico concetto di inculturazione®.

Nel 2001 ¢ stato pubblicato l'importantissimo documento della Pontificia Commissione Biblica,

2001, intitolato: 1l popolo ebraico e le sue Sacre Scritture nella Bibbia cristiana, 2001".

Perché importante? Innanzitutto perché si tratta di una commissione di grandi esperti che ha
lavorato su richiesta del Vaticano e questa commissione ha lavorato su questo documento per
molti anni ¢ ha avuto come presidente il cardinale Ratzinger, che ha seguito i lavori passo dopo

passo.

Presento alcune affermazioni di questo documento e possiamo vedere che alcune di esse non
sono ancora integrate nei nostri insegnamenti di base, nella catechesi e nella predicazione.
Notiamo che in alcuni luoghi continuiamo a trasmettere insegnamenti che sono gia stati superati
dalla Chiesa:

Inizialmente il documento riprende l'affermazione di Nostra Aetate affermando che bisogna

tenere conto che:

“Soprattutto per la sua origine storica, la comunita dei cristiani é legata al popolo ebraico.
Infatti, colui nel quale ha riposto la sua fede, Gesu di Nazareth, é figlio di quel popolo. Cosi

sono i Dodici che egli scelse” (n. 2).

C'¢ anche la preoccupazione di mantenere l'unita delle Scritture come Parola di Dio sempre

attuale e unica, per non cadere in una tendenza costante del marcionismo moderno:

Per queste dichiarazioni il Nuovo Testamento risulta indissolubilmente legato alle Scritture

del popolo ebraico (n. 7).

D'altra parte, esprimeva il movimento nato all'inizio del secolo scorso da alcuni pensatori ebrei
come Rosensweig e Buber, quando pensavano che l'attesa messianica ebraica potesse coincidere
nella storia con l'attesa messianica cristiana. E per questo hanno capito che: il Messia puo essere
lo stesso, - per i cristiani sara la sua manifestazione gloriosa, secondo la speranza della Chiesa e
per gli ebrei sara la prima volta. Tuttavia, affinché ci0 accada, 1 due (ebrei e cristiani) devono
lavorare insieme nella storia. E necessario costruire 1’era messianica e il lavoro si pud fare
insieme. Questa stessa idea faceva parte degli insegnamenti del grande specialista ebreo del

Nuovo Testamento, David Flusser.

Il documento dice: L'attesa messianica degli ebrei non é vana (n. 21).

18. Discorso di Giovanni Paolo II pronunciato ai partecipanti al simposio sulle “radici dell'antigiudaismo negli
ambienti cristiani”, (Roma, 31 ottobre — 2 novembre 1997) - Radici dell’antigiudaismo in ambiente cristiano. Atti

del Simposio teologico-storico (30 ottobre - 1 novembre 1997), Libreria Edritrice Vaticana, 2000.

19. I numeri che compaiono in ciascuna citazione che segue corrispondono al numero sul documento.



10 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

Vale a dire, la Chiesa afferma che per gli ebrei - per loro - l'attesa messianica ha un contenuto, ha
un significato per loro. Il lavoro della teologia ora ¢ adattare questo insegnamento al nostro

pensiero teologico.

Questo vuol dire veramente riprendere in realta la teologia di Paolo, che fin dall'inizio seppe
mantenere le due realta: il popolo ebraico e le Nazioni come parte dello stesso progetto di Dio:
mantenere la cittadinanza del Regno per gli ebrei e associare le Nazioni con questa cittadinanza
attraverso la morte e risurrezione di Gesu Cristo. Coloro che provengono dalle Nazioni sono

adottati come figli e figlie di Dio:

“Voi Gentili eravate allora lontani da Cristo, esclusi dalla cittadinanza di Israele ed
estranei alle alleanze della Promessa, senza speranza e senza Dio nel mondo. Ora invece, in
Cristo Gesu, voi che un tempo eravate lontani, siete diventati vicini mediante il sangue di
Cristo” (Lettera agli Efesini 2:11-13).

Non ¢ stata creata una realta nuova, noi (Nazioni) siamo parte della cittadinanza di Israele,

introdotta da Gesu Cristo, come dice la Chiesa: “siamo associati al popolo di Israele”.
Il numero 59 dello stesso documento della Pontificia Commissione dira che:

“Gli Israeliti continuano ad essere “amati” da Dio e gli viene promesso un futuro
luminoso, ‘perché i doni e la chiamata di Dio sono irrevocabili’ (Rm 11,29). Questa é la

dottrina piu positiva, alla quale i cristiani devono costantemente ritornare” (n. 59).

Come ultima citazione di questo documento abbiamo una dichiarazione che definisce la necessita
del rapporto tra ebrei e cristiani e non la rottura. La distanza tra queste due realta sarebbe
un'opposizione al disegno di Dio sull'umanita e sarebbe una contraddizione con la sua stessa

Parola:

“In passato, la rottura tra il popolo ebraico e la Chiesa di Cristo Gesu é apparsa talvolta
totale, soprattutto in certi tempi e in certi luoghi. Alla luce delle Scritture, si vede che cio
non sarebbe mai dovuto accadere. Perché una rottura totale tra Chiesa e Sinagoga é in

contraddizione con la Sacra Scrittura” (n. 85).”

E chiaro che non stiamo parlando di due edifici: Chiesa e Sinagoga. La Chiesa sta dicendo che il
popolo della Sinagoga e il popolo della Chiesa non possono essere in rottura, anzi, dal punto di

vista della Chiesa c'¢ un rapporto di dipendenza. Ci nutriamo del 'buon Ulivo'. Pertanto, il nostro

20. Quest'ultima affermazione del documento ¢ in linea con quanto insegnava Origene nel III secolo circa il rapporto tra Chiesa e
Sinagoga ¢ dove Gesu si situa tra queste due realta che si completano a vicenda: «ll mio diletto (Dodi) é per me come un mazzo di
mirra’ (°2 °717 797 719%). Consideriamo ora cosa si intende qui con ['espressione 'Dodi'. La Chiesa parla cosi, siamo noi, che
siamo stati radunati tra le genti. Il nostro salvatore é figlio della sorella della gentilezza, cioe della Sinagoga, perché le due sono
sorelle, la Chiesa e la Sinagoga. Il nostro Salvatore, quindi, come abbiamo detto, Lui, sposo della Chiesa, ¢ come il Figlio della

sorella-sinagoga, il "Dodi" di sua moglie” (Origene, Hom. s/Ct, I1,3). Cantico dei Cantici.



11 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

essere cristiani deve tradursi, nella pratica, non nell'essere in rottura con la Sinagoga, anzi,

sarebbe essere in contraddizione con l'identita cristiana.

In occasione della celebrazione del 40° anniversario della Dichiarazione Nostra Aetate (2005),
Papa Benedetto XVI scrisse al cardinale Walter Kasper, che era presidente della Commissione
per il dialogo con l'ebraismo, sulla necessita di andare avanti nell'approfondimento del dialogo

con l'ebraismo alla luce di Nostra Aectate.
Al mio venerato fratello Cardinale Walter Kasper

“In questo anniversario (40 anni), in cui ripercorriamo quattro decenni di fruttuosi
contatti tra la Chiesa e il popolo ebraico, é necessario rinnovare il nostro impegno per il
lavoro che resta ancora da fare. In questo senso, fin dai primi giorni del mio pontificato, e
in particolare durante la recente visita alla Sinagoga di Colonia, ho espresso la mia ferma
determinazione a camminare sulle orme tracciate dal mio predecessore, Papa Giovanni
Paolo II. “Il dialogo giudaico-cristiano deve continuare ad arricchire e approfondire i
legami di amicizia che si sono sviluppati, e la predicazione e la catechesi devono essere
impegnate per garantire che le nostre reciproche relazioni siano presentate alla luce dei

principi stabiliti dal Concilio...”

Notiamo, quindi, che si passa progressivamente dal riconoscimento positivo del popolo ebraico e
dell'ebraismo alla ricerca di comprensione dei valori costitutivi della nostra fede che si ritrovano
nell'esistenza del popolo ebraico e dell'ebraismo, e da questo riconoscimento, il cristiano ¢
chiamato a un cambiamento nel modo di vivere: non pud piu esserci coerenza della fede cristiana
con il mantenimento degli stessi comportamenti precedenti, allontanandosi dal rapporto positivo

con l'ebreo e con l'ebraismo.

Vediamo che i documenti sono tanti ed esprimono l'impegno assunto in Concilio. Questo
impegno della Chiesa, sostenuto da tutti 1 Papi e le autorita competenti in materia, ha prodotto un
grande passo avanti, ha dato origine a un nuovo pensiero teologico, ma ¢’¢ molto da fare e c’¢
gran parte di cattolici il cui insegnamento della Chiesa sul rapporto con I'ebraismo e con il

mistero della Chiesa stessa, proseguito anche prima del Concilio Vaticano II.

Papa Francesco dice: “La Chiesa considera il popolo dell’Alleanza e la sua fede come una
radice sacra della stessa identita cristiana (cfr Rm 11,16-18)...*” Questa affermazione del Papa
¢ una sfida per tutti noi cattolici. - E una questione di identita. Come insegnare al nostro popolo,
a partire dalla catechesi di base, che “il popolo dell'Alleanza ¢ la sua fede costituiscono la radice

sacra della nostra stessa identita cristiana”? Siamo obbligati a fare uno sforzo per il

21. BENEDETTO PP. XVI, Vaticano, 26 ottobre 2005.
22. Evangelii Gaudium, 2013.



12 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

cambiamento, concentrandoci sulla trasmissione della nostra fede. Non si tratta solo di

adattamento dei contenuti, ma soprattutto di un cambiamento di mentalita.

Abbiamo appreso, pertanto, che I'insegnamento espresso al numero 4 della Dichiarazione Nostra
Aetate, ha prodotto una profonda riflessione all'interno della Chiesa nel corso degli anni trascorsi

e ha provocato alcuni cambiamenti positivi nella pratica dei cristiani.

Quindi, come accennato prima, il cammino non ¢ finito, anzi, c'¢ progresso, le barriere nei
rapporti sono state rotte e si sono gia creati solidi legami di relazione tra ebrei e cristiani. Ecco
perché tutti 1 documenti della Chiesa che riguardano 1'ebraismo, a partire da Nostra Aetate, sono
tutti di grande attualitd e devono essere insegnati e ripetuti nella catechesi, nella predicazione e,

soprattutto, nelle facolta teologiche e integrati nella comprensione de la fede cristiana.
E la grande sfida che dovrebbe motivarci a continuare nella relazione.

Il cardinale Kurt Koch, presidente della Commissione per i rapporti con l'ebraismo, gia nel 2012,
affermava® che 1'incontro con il popolo ebraico e con l'ebraismo ¢ diventata una necessita senza
la quale la Chiesa non puo piu esistere. Confermando e approfondendo [l'affermazione del
Concilio secondo cui il mistero della Chiesa ¢ legato al popolo ebraico, il Cardinale insegna che
il popolo ebraico e il popolo cristiano formano 1"“‘unico popolo di Dio”. Questa condizione non
lascia spazio a dubbi. Pertanto, essere popolo di Dio, secondo l'insegnamento della Chiesa,
presuppone 1'essere associati al popolo di Israele poiché, insegna la Chiesa, i due formano “il”

Popolo di Dio.

Come afferma Paolo: non c'¢ pienezza senza la coesistenza di queste due realta. Non si tratta
della scomparsa dell'una rispetto all'altra, ma piuttosto del mantenimento delle due realta come
complementarieta del disegno di Dio sull'umanita. Vediamo quindi che una semplice e
provvidenziale affermazione contenuta nella Dichiarazione Nostra Aetate, con grande difficolta
da parte dei rappresentanti della Chiesa al tempo del Concilio, 59 anni fa, ha portato alla
riscoperta degli elementi essenziali della fede cristiana mettendo Gesu Cristo e gli apostoli al loro
posto e illuminando la lettura delle Scritture, collocando gli insegnamenti di Gesu nel proprio

contesto storico e religioso.

Questo ci colloca in una realta diversa da quella che abbiamo compreso per secoli. Conoscere
Gesu, comprendere i suoi insegnamenti implica conoscere la lettura e l'interpretazione della
Parola di Dio del suo tempo e del suo popolo, perché come insegna la Chiesa, Gesu fa parte
dell'universo religioso ebraico di cui fanno parte anche i suoi discepoli. Benedetto X VI afferma

che «la comunita che nasce dal messaggio, dalla vita, dalla Passione e dalla Croce di Gesu di

23. Cardinale Koch Kurt, conferenza alla Pontificia Universitd San Tommaso d'Aquino, Roma, 16 maggio
2012).



13 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

Nazareth inizialmente cammino all'interno di Israele".* Ecco perché non ¢& possibile
comprendere gli insegnamenti di Gesu e dei suoi discepoli senza collocarli nell'orizzonte ebraico:
nel contesto della tradizione viva di Israele. Cio¢, i testi del Nuovo Testamento fanno parte di
questo universo religioso ebraico ed ¢ solo nella conoscenza di questo contesto che questi testi

vengono letti e compresi correttamente.

Pertanto, questo incontro necessario con il popolo ebraico e con l'ebraismo genera una grande
sfida; provoca un cambiamento nell'atteggiamento di fede e porta a una lettura diversa delle
Scritture. Inoltre dobbiamo rinnovare il pensiero teologico, rielaborare la teologia. Come ha detto

1l cardinale Koch:

“Negli ultimi decenni, il “dialogo ad extra” cosi come il “dialogo ad intra” hanno portato
con sempre maggiore chiarezza alla comprensione che cristiani ed ebrei dipendono gli uni
dagli altri e che il dialogo tra loro, per la teologia, non é una questione di scelta ma un
obbligo”.

Quando Paolo afferma che “i doni e la chiamata di Dio sono irrevocabili” (Rm 11,29), pochi
versetti prima faceva la sua piu grande dichiarazione dal punto di vista della realizzazione del
Regno di Dio, che oggi ebrei e cristiani attendono e deve lottare affinché cio accada. E in questa
affermazione condiziona le due realta: gli ebrei e le nazioni. Ognuno rimane con la propria

identita e vocazione.

E questo non ¢ evidente da comprendere dal nostro punto di vista cristiano perché pensiamo
sempre dal nostro modo cristiano quando leggiamo i testi del Nuovo Testamento e quella realta

non esisteva nell'universo religioso di Paolo.

Secondo Paolo, Dio ha rallentato il passo del popolo ebraico nella storia per permettere l'ingresso
di tutte le Nazioni (to pléroma ton Etnon), affinché le Nazioni potessero salvarsi insieme a Israele
e allora in quel momento tutto Isracle sara salvato (pas Israel), Israele ha compiuto la sua

missione.

Una volta instaurato il Regno di Dio, quando tutte le nazioni abbandoneranno definitivamente i
loro dei e riconosceranno e serviranno l'unico Dio che si rivela a Israele, Israele completa ora la
sua missione. Pertanto, secondo Paolo, il popolo ebraico e le nazioni assumono una
responsabilita condivisa nella costruzione del Regno di Dio, praticamente 1'uno salva 1'altro,

salvando insieme 1'umanita.

Per dirla in altro modo, il popolo ebraico e le nazioni sono due poli di un’unica realta. Ma

ognuno ha la sua specifica peculiarita, mantenendo necessariamente un rapporto di reciproca

24. Benoit XVI, Ce qu est le christianisme, Editions du Rocher, 2023.



14 - Nostra Aetate come fonte di un nuovo linguaggio teologico - EP

dipendenza. Il rapporto tra i due non pud mai significare l'annientamento o la scomparsa

dell'altro.

Cosi il popolo ebraico ¢ stato scelto per essere il protagonista di Dio nella storia. Questa elezione
¢ destinata alla redenzione dell’umanita. La Chiesa, attraverso Gesu Cristo, ¢ parte (erede) di
questa promessa fatta al popolo ebraico e la sua missione si realizza compiutamente, in modo
totale, solo nel suo rapporto con il popolo ebraico. Proprio come dice il cardinale Kurt Koch,
“dobbiamo sforzarci di raggiungere una migliore comprensione tra ebrei e cristiani affinché
ebrei e cristiani, in quanto unico popolo di Dio, siano testimoni di pace e di riconciliazione nel
mondo di oggi non riconciliato e siano una benedizione non solo gli uni verso gli altri, ma

anche verso tutta I’umanita”.”

Ecco perché Il'applicazione dei progressi dell'insegnamento della Chiesa nei confronti
dell'ebraismo e del popolo ebraico, secondo le norme stabilite dal numero 4 della Dichiarazione
Nostra Aetate, ¢ una grande sfida, ma ¢ anche un modo per penetrare meglio il grande mistero
della Chiesa. I documenti della Chiesa sul rapporto con il popolo ebraico e I'ebraismo, cosi come
gli insegnamenti di ciascun Papa, da Giovanni XXIII a Papa Francesco, sono coerenti e ci
insegnano che gettare le basi per instaurare il Regno di Dio ¢ una responsabilita comune tra Ebrei

e Cristiani, questo fa parte del patrimonio comune tra entrambi.

E l'instaurazione del Regno di Dio non deve essere per noi solo un concetto teologico, che
ripetiamo nella liturgie e non inserito nella realta storica, ma piuttosto un'espressione della nostra

speranza di fede tradotta nel nostro modo di essere, nella nostra identita cristiana .

Elio Passeto, nds

Israele-Gerusalemme, 2024.

25. Cardenal Koch Kurt, conferencia en la Pontificia Universidad de Santo Tomas de Aquino, Roma, 16 de mayo
2012.



