
TRASMIGRAZIONE 
DELLE ANIME NELLA 
MISTICA EBRAICA

Osservazioni conclusive

Prof. Elena Lea Bartolini – ISSR 
Milano A.A. 2023-2024



DATI EMERSI

• La dottrina del ghilgul, sorta nell’ambito della Qabbalah
(Mistica ebraica), costituisce una corrente di pensiero
minoritaria nell’ambito della tradizione ebraica

• Si fonda sull’idea della separazione dell’anima dal corpo,
che matura e si sviluppa soprattutto in epoca post-biblica
sia nella riflessione rabbinica che mistica, e sull’assunto
che nel mondo domina un ordine morale in base al quale
ogni azione comporta delle conseguenze

• Le dinamiche del ghilgul sono attestate – con alcune
differenze – sia nei testi della Qabbalah pre-luriana
(prima del 1500) che in quelli del periodo post-luriano
(dopo il 1500)



MODALITÀ E 
DINAMICHE

• Purificazione dell’anima attraverso il ghilgul, cioè la
«reincarnazione» in altri corpi umani appena nati o in
animali (in rarissimi casi anche piante). Ci sono anche casi
di reincarnazione per portare la santità nel mondo

• Incremento della santità personale attraverso l’ibbur,
cioè «l’ingravidazione» in individui adulti di anime sante
già separatesi dal corpo

• Possessione, a causa del dibbuq, da parte di spiriti maligni
che si «attaccano/fondono» a corpi umani, dalla quale ci
si libera attraverso esorcismi di vario genere

• Persone particolarmente sante, come i maestri chassidici,
possono avere memoria delle loro vite precedenti e
possono «liberare» anime ingiustamente intrappolate in
corpi di animali



QUALE PARTE 
DELL’ANIMA È 
COINVOLTA NEL 
GHILGUL?

La nefesh (anima naturale o vegetativa)?

La ruach (anima sensitiva)?

La neshamah (anima superiore o scintilla divina)?

Secondo alcuni maestri: soltanto la nefesh viene coinvolta
nel ghilgul, e al massimo la ruach, in quanto la neshamah
è incapace di peccare

Secondo Chaim Josef David Azuali (1724-1806): nel primo
ghilgul viene coinvolta la nefesh, nel secondo la ruach e
nel terzo la neshamah

Secondo altri: è il tipo di colpa da espiare a determinare
quale parte «parte» di anima deve essere coinvolta nel
ghilgul



DIFENSORI E OPPOSITORI 
DI TALE DOTTRINA
E QUESTIONI APERTE



FRA I DIFENSORI

Menasheh ben Israel (1604-1657), Rabbino e qabbalista
vissuto nei Paesi Bassi europei dopo che la famiglia aveva
dovuto lasciare il Portogallo a causa dell’Inquisizione

Nella sua opera Nishmat Chajim (Il respiro della vita), tutta
dedicata alla trattazione dell’anima, sostiene che la
possibilità che essa possa reincarnarsi dopo la morte del
corpo costituisce una prova della sua immortalità

A sostegno di ciò, riporta testimonianze di autori greci e
latini che condividono tale credenza, sottolineando che
anche fra i «sapienti delle Nazioni» è stata recepita l’idea
che l’anima sussiste e agisce dopo la morte

Inoltre, egli riporta drammatici e sconcertanti resoconti
relativi agli esorcismi per liberare le anime dal dibbuq
(cf. Nishmat Chajim III,10)



FRA GLI 
OPPOSITORI

Sa‘adjah Ga’on (882-942), ritiene il ghilgul un retaggio del
Karaismo che deve essere severamente combattuto, in
quanto «confonde la mente» e non ha fondamenti nella
Scrittura, per questo contesta chi vede un riferimento al
ghilgul in Ez 37,1-14

Chasdai Qresqas (1340-1414), sostiene che, per poter
accettare la dottrina del ghilgul, tutti dovrebbero avere
memoria delle eventuali vite precedenti

Josef Albo (1360 ca.-1444), confuta la dottrina del ghilgul
partendo dallo tzelem (immagine divina) nell’uomo e dalla
libertà che ne è il riflesso: se lo scopo dell’anima nel corpo
è quello di permettere la scelta fra bene e male, una volta
che si è realizzata non c’è motivo per il quale debba essere
ripetuta



QUESTIONI 
APERTE

1. C’è chi si domanda se l’anima di una donna possa
trasmigrare. I pareri non sono univoci:

• Menachem Recanati (1250-1310), sembra orientato ad
una risposta affermativa

• Chajim Vital Calabrese (1543-1620), lo esclude

Ma c’è anche qualcuno che afferma che l’anima della
donna possa reincarnarsi ma solo in casi eccezionali (ad
es.: non è riuscita ad avere figli o ha avuto rapporti con
altre donne)

2. È possibile la trasmigrazione dell’anima dal corpo di
un ebreo a quello di un non ebreo e viceversa?

La risposta è affermativa, e a margine di ciò è stato
ipotizzato i gojim attratti dall’ebraismo potrebbero essere
depositari di un’anima in percorso di ghilgul che abbia
fatto, in una vita precedente, esperienza di ebraicità



IN OGNI CASO

Quando i «Tempi messianici» si saranno compiuti:

• Non ci sarà più bisogno del ghilgul

• Quando Dio ridarà vita ai corpi, ognuno riceverà soltanto
un’anima

• Potrà anche succedere che, se un’anima è trasmigrata,
non riprenda il suo corpo originario ma quello in cui ha
raggiunto la perfezione



PRECISAZIONE

L’aderire o meno alla dottrina del ghilgul non ha mai
rappresentato motivo di «scomunica» o di dichiarazione
di «eresia», in quanto si tratta di una credenza che non
attiene alla sfera della halakhah (prassi religiosa)

D’altro canto, secondo la tradizione rabbinica, moralità
e osservanza dei precetti sono meglio salvaguardati se
si insegna che abbiamo soltanto una vita, e quindi non
possiamo permetterci di sprecarla… questo è il motivo
per cui il ghilgul non ha mai incontrato il favore del
giudaismo rabbinico


	Diapositiva 1: TRASMIGRAZIONE DELLE ANIME NELLA MISTICA EBRAICA
	Diapositiva 2: DATI EMERSI
	Diapositiva 3: MODALITÀ E DINAMICHE
	Diapositiva 4: QUALE PARTE DELL’ANIMA È COINVOLTA NEL GHILGUL?
	Diapositiva 5:  DIFENSORI E OPPOSITORI DI TALE DOTTRINA E QUESTIONI APERTE
	Diapositiva 6: FRA I DIFENSORI
	Diapositiva 7: FRA GLI OPPOSITORI
	Diapositiva 8: QUESTIONI APERTE
	Diapositiva 9: IN OGNI CASO
	Diapositiva 10: PRECISAZIONE

