
TRASMIGRAZIONE 
DELLE ANIME NELLA 
MISTICA EBRAICA

Ghilgul – prima parte

Prof. Elena Lea Bartolini – ISSR 
Milano A.A. 2023-2024



SIGNIFICATO 
DEL TERMINE 
GHILGUL

Letteralmente significa: «rotolamento»

Samuel Ibn Tibbon, noto traduttore ebreo dall’arabo
all’ebraico – interpreta il termine ghilgul nel senso di
ha‘atakah, cioè «spostamento»

Il termine ghilgul viene utilizzato nel pensiero qabbalistico
per designare la trasmigrazione della neshamah (anima),
dopo la morte del corpo, in un altro corpo, per poter vivere
un’altra esperienza fisica



LUNGA 
ELABORAZIONE

• La dottrina del ghilgul è il risultato di una lunga
elaborazione qabbalistica che inizia nel Sefer haBahir, «Il
libro fulgido» redatto fra il VII e l’VIII sec. e.v., e attraversa
i secoli

• Viene a lungo protetta come un «mistero particolare» e
normalmente fatta oggetto di semplici accenni

• Sono esistiti qabbalisti che credevano di poter distin-
guere fra le anime degli uomini reincorporate, basandosi
sulle tracce nell’immagine esteriore, corporea

• Per questo nella qabbalah hanno trovato posto anche la
fisiognomia e la chirognomia, sulla base dell’idea che
tutto ciò che è esterno rimanda «all’intero e al superiore»

• Pertanto, anche la figura corporea individuale rappre-
senta la copia di un concetto-modello superiore
(gioco fonetico fra tzelem, «immagine», e tzel, «ombra»)



ALLUSIONI AL 
GHILGUL 
NELLA TORAH

Secondo i qabbalisti, ci sono due brani della Torah
(Pentateuco) nei quali è possibile individuare un
riferimento al ghilgul:

• Genesi 38, la storia di Jehudah e Tamar, nella
quale, secondo Nachmanide, si fa allusione alla
legge del levirato

• Deuteronomio 25,5-10, dove il levirato è
esplicita-mente indicato e prescritto



Deuteronomio 25,5-10 

Se i fratelli abitano insieme e uno di loro muore senza figli, la moglie del defunto non si
mariterà fuori, con un estraneo; suo cognato (il suo levir) andrà da lei e la prenderà come
moglie compiendo verso di lei il dovere di cognato (levirandola). Il primogenito che essa
partorirà eleverà/porterà il nome del fratello defunto: così il suo nome non sarà
cancellato da Israele. Ma se a quell’uomo non piace prendere/levirare la cognata, costei
salirà alla porta degli anziani e dirà: mio cognato (il mio levir) ha rifiutato di assicurare il
nome di suo fratello in Israele, non acconsente a compiere verso di me il dovere di
cognato (levir). Gli anziani della città, allora, lo chiameranno e gli parleranno. Ma se egli si
presenterà dicendo: non ho piacere di prenderla, allora la cognata gli si avvicinerà in
presenza degli anziani, gli toglierà il sandalo dal piede, gli sputerà in faccia e
proclamerà: così sia fatto all’uomo che rifiuta di costruire la casa del proprio fratello.
Perciò in Israele la sua famiglia verrà chiamata con questo nome: «la famiglia dello
scalzo»



SECONDO LA 
QABBALAH

Ci sono due tipi di morte:

• La morte fisica davanti al Signore

• La morte spirituale dovuta alla mancanza di
figli, quindi di una discendenza

(cf. Zohar III,57/ab)



PRESUPPOSTO 
ALLA DOTTRINA 
DEL
GHILGUL

• L’anima è una sostanza spirituale autonoma

• Proviene da un mondo superiore per incarnarsi in un
corpo

• Dopo la morte del corpo ritorna alla sua fonte originaria
spirituale



TUTTAVIA

• In particolari situazioni, dopo la morte del corpo l’anima,
anziché riguadagnare la sua dimensione spirituale
originaria (‘olam haba’ o ‘olam haneshamoth), può
continuare la propria esistenza all’interno di un altro
corpo

• Inoltre, in ebraico il termine vita (chajim) si configura
solo al plurale: «vite», pertanto vien considerato aperto
alla possibilità che l’anima possa passare da una vita
all’altra entrando in corpi diversi



SECONDO 
ALCUNI 

• Se l’anima ha vissuto esperienze traumatiche o
negative come il peccato, è necessario che ne sia
emendata/purificata attraverso una nuova incarnazione,
una nuova esperienza fisica, che possa condurla al
tiqqun, cioè alla restaurazione e al completo recupero
dell’integrità originaria compromessa

• Potrebbero essere necessarie più reincarnazioni per
liberare l’anima dalla sua «prigione» fisica

• Esiste però anche la possibilità del kareth, o rescissione
dell’anima, per i casi di estrema gravità: l’anima viene
esclusa dal circuito rigenerativo ed espiatorio del ghilgul
e, non potendo più rinascere, rimane in uno stato di
eterna punizione



SONO ESCLUSE 
DAL GHILGUL

• Le anime particolarmente elevate, cioè quelle che hanno
sviluppato dimensioni accessibili solo a pochi eletti

• A tale proposito, oltre alle tre parti costitutive dell’anima
(nefesh, ruach, neshamah), alcuni testi della tradizione ne
individuano altre due: chajjah (vita) e jechidah (unicità),
intese come forme spirituali altissime che non neces-
sitano della reincarnazione

• Questa quintuplice divisione viene resa con l’acronimo:
NaRaN-ChaJ



Sefer haBahir 53 – Libro fulgido
(redazione fra il VII-VIII sec. e.v. circa)

Perché l’oro si chiama zahav ( זהב) ?

Perché in esso sono riuniti tre principi. il maschio (zakar), indicato dalla zajin .(ז) L’anima
superiore (neshamah) indicata dalla he .(ה) L’anima ha cinque nomi: ruach, chajjah,
jechidah, nefesh, neshamah.

Qual è la sua funzione nella he ?(ה)

Essa è un trono per la zajin ,(ז) come è scritto: Perché v’è un eccelso di sopra all’eccelso
(Qo 5,7). Quanto a beth/veth ,(ב) essa assicura la loro durata, come è detto: Bereshit bara’,
«in principio [Dio] creò» (Gen 1,1)

(Traduzione di G. Busi e E. Loewenthal)



ASSUNTO DI 
FONDO

• Nel mondo domina un ordine morale in base al quale
ogni azione comporta delle conseguenze

• Tali conseguenze non sono necessariamente immediate
e possono esaurirsi in più vite/reincarnazioni

• Pertanto: l’idea del rapporto necessario fra causa ed
effetto si unisce a quella di un tempo che si dilata al di
là dell’esperienza percepibile da una coscienza finita

• Possibili influenze esterne al pensiero ebraico?
(La discussione è aperta…)



ANTOLOGIA DI TESTI



Sefer haBahir 195 (VII-VIII sec. e.v. circa)

Perché a un giusto tocca in sorte il bene e a un altro il male?

Giacché quel giusto, a cui tocca il male, era stato in precedenza un malvagio, e ora incorre
nella punizione.

È possibile che lo si punisca per quanto compiuto durante la giovinezza?

Rabbi Simon ha tuttavia affermato che, nel tribunale celeste, non si punisce se non chi ha
vent’anni o più. Gli rispose: non parlo di questa vita, ma di quanto è già accaduto, nel
passato.

Gli dissero i suoi compagni: sino a quando velerai le tue parole?

Rispose loro: Uscite a vedere! A che cosa si può paragonare? A un uomo che piantò una
vigna nel proprio giardino, con la speranza di produrre buona uva, ma non ne ottenne che
di scadente. Quando vide che non aveva avuto successo, la piantò, la recintò, la rafforzò,
ripulì i grappoli buoni dai cattivi, e poi la ripiantò una seconda volta,



Sefer haBahir 195 (seguito)

ma vide che non era riuscito; la piantò ancora e la recintò, dopo averla ripulita; ancora non
riuscì: sradicò e piantò nuovamente. Per quante volte? Per mille generazioni, giacché è
scritto: la parola data per mille generazioni (Sal 105,8).

A questo proposito si dice: mancarono novecentosettanquattro generazioni. E il Santo, sia
Egli benedetto, si levò e le piantò in ogni generazione (cf. Talmud Babilonese, Chaghigah
13b-14a)

(Traduzione di G. Busi e E. Loewenthal)



Zohar II, 99b (XIII sec. e.v.)

Se egli ne prende un’altra per sé (Es 21,10). Quanto numerosi e sublimi sono i cicli della
trasmigrazione delle anime, cui si allude in questo versetto della Scrittura! Ecco, tutte le
anime superiori (neshamoth) entrano nella trasmigrazione, ma gli uomini non conoscono
le vie del Santo, sia benedetto, e come vi sia una bilancia e come gli uomini vengano
pesati ogni giorno e in ogni tempo e come le anime superiori vengano sottoposte a
giudizio, quando ancora non sono giunte in questo mondo e quando hanno lasciato
questo mondo. Numerose trasmigrazioni e opere nascoste compie al riguardo il Santo, sia
benedetto. In quel mondo si aggirano numerose anime superiori spoglie e numerosi spiriti
spogli [di corpo], che non entrano attraverso le tende del palazzo del re: esse cambiano
numerosi mondi, ogni mondo con numerose peculiarità nascoste, ma gli uomini non lo
sanno e non prestano attenzione al modo in cui le anime superiori vengono reimmesse
nei corpi, come la pietra nel cavo della fionda, così come si dice: E l’anima dei tuoi nemici
Egli scagli via nel cavo della fionda (1Sam 25,29).



Zohar II, 99b (seguito)

E poiché abbiamo cominciato a svelare questi misteri, dobbiamo svelare anche che tutte
le anime superiori vengono dal grande e forte albero, dove si trova il fiume che esce da
‘Eden (Gen 2,10), mentre tutti gli spiriti escono da un altro piccolo albero: le anime
superiori da sopra, lo spirito (ruach) da sotto ed essi si uniscono secondo il modello del
maschile e femminile. Quando si uniscono fra loro, risplendono come luce superiore e
riguardo all’unione dei due si dice: Un lume (ner) di JHWH è l’anima superiore di un uomo
(Pr 20,27).

Che cosa significa lume?

Significa NR! (neshamah e ruach) […] Anima superiore e ruach sono maschile e femminile,
per risplendere insieme, ma separatamente non si chiamano lume (ner); se invece si
uniscono fra di loro si chiamano come un tutto (ner). Ciò avviene quando l’anima
superiore si riveste della ruach, per sistemarsi lassù nella sala nascosta del palazzo, come
sta scritto: e la vostra ruach viene rivestita davanti a Me (Is 57,16): non sta scritto «si
riveste» ma «viene rivestita!».



Zohar II, 99b (seguito)

Perché?

Perché si dice anche: «Anime superiori, che Io [Dio] vi ho fatto».

Lassù nel giardino nascosto di ‘Eden un’anima superiore si avvolge e si riveste nel debito
modo con la ruach. Poiché in quel palazzo si abita e si serve solo con ruach e anima
superiore, la nefesh non vi giunge, e la neshamah lassù si riveste solo con questa ruach.
Ma quando discende nel giardino di ‘Eden inferiore (situato in questo mondo), allora si
riveste di una ruach diversa da quella che abbiamo ricordato sopra, una ruach che è uscita
di lì e resta interamente in questo mondo, e con la quale essa si riveste.

La ruach, che è uscita in questo mondo e che in questo mondo non si è moltiplicata e
diffusa, entra nel ciclo della trasmigrazione e non trova riposo. Mediante la trasmigrazione
essa giunge nel mondo come la pietra dal cavo della fionda, finché non si trova (come nel
caso del levirato) quel liberatore, che la libera e la riporta effettivamente nel contenitore



Zohar II, 99b (seguito)

di cui si era servita e al quale la sua ruach e la sua nefesh continuamente aderivano e
costituivano una coppia come ruach con ruach. E quel liberatore lo costruisce di nuovo
come prima. E quella ruach che è partita e aderisce a questo contenitore non va perduta.
Infatti non esiste nel mondo cosa alcuna, sia pure la più piccola, che non abbia il suo posto
e il suo luogo per ripararsi e raccogliersi, in modo da non andare mai perduta. Così anche
quella ruach che è partita è in quel contenitore e lì si trova. Essa tende certamente alla sua
radice e al suo fondamento, dal quale era partita, ed egli [il liberatore] la porta al suo
posto nel luogo di quella ruach, del suo compagno, poiché da lì è partita e lì viene
nuovamente costruita come prima, facendo sorgere così nel mondo una nuova creatura,
una nuova ruach e un nuovo corpo

(Traduzione proposta di J. Maier)



• La neshamah può scendere sulla terra solo perché
Tiffereth e Malkuth, il re e la regina, si sono uniti secondo
il tipico simbolismo coniugale: la nefesh e la ruach si sono
congiunte per preparare la dimora alla personalità umana

• Le neshamoth (anime) sono impresse nel cielo nella stessa
forma dei corpi che animeranno poi sulla Terra, e sanno in
anticipo tutto ciò che impareranno nel mondo terreno

• Ogni neshamah maschile è unita da sempre ad una
neshamah femminile, ma nella discesa terrena si dividono
affinché l’unione di quaggiù confermi quella di lassù



Simboli mistici:

• La neshamah inizialmente fiorisce sull’Albero delle
neshamoth

• Poi un fiume la trasporta verso il basso

• Si ferma in Jesod, il fondamento, da dove si dirige nel
«paradiso terrestre» (scrigno delle anime) in cui vive
beata

• Finché non viene chiamata in Terra ad assumere una
forma umana



Zohar I,187b-188a

Il santo, sia benedetto, pianta le anime quaggiù: se prendono radice, bene, se no le
strappa, anche parecchie volte, e le trapianta finché prendono radice. […] Felice l’anima
che non è più obbligata a tornare in questo mondo, per riscattare gli errori commessi
dall’uomo che essa animava

(Traduzione di G. Burrini)



Zohar II,94a

La trasmigrazioni sono inflitte all’anima come punizione e variano secondo la sua colpa. Se
tu acquisti uno schiavo ebreo lui ti servirà per sei anni e al settimo ritornerà libero senza
darti nulla (Es 21,2). Lo schiavo che servirà per sei anni designa l’anima. Ogni anima che si
è resa colpevole durante il suo passaggio nel mondo in Basso è per castigo condannata a
trasmigrare tutto il tempo necessario per accedere al sesto grado della regione da cui
emana. Quanto alle anime che emanano dalla Shekhinah [che costituisce il settimo grado]
non sono assoggettate al ghilgul, poiché e detto: e al settimo ritornerà libero

(Traduzione di G. Burrini)


	Diapositiva 1: TRASMIGRAZIONE DELLE ANIME NELLA MISTICA EBRAICA
	Diapositiva 2: SIGNIFICATO DEL TERMINE GHILGUL
	Diapositiva 3: LUNGA ELABORAZIONE
	Diapositiva 4: ALLUSIONI AL GHILGUL NELLA TORAH
	Diapositiva 5: Deuteronomio 25,5-10 
	Diapositiva 6: SECONDO LA QABBALAH
	Diapositiva 7: PRESUPPOSTO ALLA DOTTRINA DEL GHILGUL
	Diapositiva 8: TUTTAVIA
	Diapositiva 9: SECONDO ALCUNI 
	Diapositiva 10: SONO ESCLUSE DAL GHILGUL
	Diapositiva 11:  Sefer haBahir 53 – Libro fulgido (redazione fra il VII-VIII sec. e.v. circa)
	Diapositiva 12: ASSUNTO DI FONDO
	Diapositiva 13: ANTOLOGIA DI TESTI
	Diapositiva 14:  Sefer haBahir 195 (VII-VIII sec. e.v. circa)
	Diapositiva 15:  Sefer haBahir 195 (seguito)
	Diapositiva 16:  Zohar II, 99b (XIII sec. e.v.)
	Diapositiva 17:  Zohar II, 99b (seguito)
	Diapositiva 18:  Zohar II, 99b (seguito)
	Diapositiva 19:  Zohar II, 99b (seguito)
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22:  Zohar I,187b-188a
	Diapositiva 23:  Zohar II,94a

