
TRASMIGRAZIONE 
DELLE ANIME NELLA 
MISTICA EBRAICA

Evoluzione del termine 
«spirito/anima»

Prof. Elena Lea Bartolini – ISSR 
Milano A.A. 2023-2024



VISIONE 
TRADIZIONALE

• Nell’ebraico biblico è difficile individuare un termine 
che corrisponda al concetto di «anima» separabile dal 
corpo

• Si parla piuttosto di «spirito che vive», utilizzando i 
termini:

• Ruach, alito/respiro sia negli esseri umani che negli 
animali, ma anche vento

• Nefesh, essere vivente che respira, persona

• Neshamah, spirito di vita nell’uomo e in ogni essere 
vivente

• Inoltre: il termine basar (carne) può designare l’essere 
vivente sia nella sua dimensione corporea che nella sua 
unitarietà di corpo e spirito

• Centro vitale della persona è il cuore (lev): sede dei 
sentimenti, della ragione e della volontà



ESEMPI BIBLICI

Dio disse: le acque brulichino di nefesh chajah, «esseri 
vivente» (Gen 1,20)

Il Signore Dio plasmò lo ’Adam con polvere di ’adamah, 
soffiò nelle sue narici nishmat chajim, «alito di vita», e lo 
‘Adam divenne nefesh chajah, «essere vivente» (Gen 2,7)

Per questo l’uomo abbandonerà suo padre e sua madre e si 
unirà a sua moglie, e saranno un unico basar, «unica carne» 
(Gen 2,24)

Il numero totale di nefesh, «persone», uscite/nate da 
Ja‘aqov era di settanta nefesh, «persone», mentre Josef era 
in Egitto (Es 1,5)

Come la cerva anela ai corsi d’acqua, così nafshi, «tutto il 
mio essere», anela a Te o Dio (Sal 42,2)



ESEMPI BIBLICI
(Shema‘ Jisra’el)

E amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con 
tutta la tua nefesh, «persona», e con tutte le tue 
risorse/forze (Dt 6,5)



MISHNAH
Berakhoth IX,5

Ognuno ha il dovere di dire una benedizione sul male così 
come dice una benedizione sul bene, poiché è detto: E 
amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la 
tua nefesh, «persona», e con tutte le tue risorse (Dt 6,5).

Con tutto il tuo cuore: con entrambi i tuoi istinti, l’istinto 
del bene e l’istinto del male; 

con tutta la tua nefesh, «persona»: persino se Egli ti priva 
della vita;

con tutte le tue risorse: con tutti i tuoi beni



TALMUD
Berakhoth 61b

È stato insegnato: Rabbi Eliezer dice: se è detto con tutta la 
tua nefesh, «persona», perché era necessario dire anche 
con tutte le tue risorse? E se è detto con tutte le tue risorse, 
perché era necessario dire con tutta la tua nefesh, 
«persona»? [Il motivo per cui è detto così] è piuttosto 
perché se c’è qualcuno per il quale il proprio corpo è più 
caro a lui del suo denaro, per lui è detto con tutta la tua 
nefesh, «persona» [perché sappia rinunciare al suo corpo 
per amore di Dio]. Mentre se c’è qualcuno per il quale il 
proprio denaro è più caro del proprio corpo, allora per lui è 
detto con tutte le tue risorse [perché sappia rinunciare al 
suo denaro per amore di Dio]. Rabbi Aqiva dice: con tutta 
la tua nefesh, «persona» insegna che devi amare Dio 
persino se prende la tua nefesh, «persona» 



TALMUD
Berakhoth 61b 
(seguito)

[Rabbi Aqiva viene arrestato dai romani]. Quando lo 
condussero fuori per metterlo a morte, era giunto il 
momento della lettura dello Shema‘. Mentre gli 
scorticavano la carne con pettini di ferro, Rabbi Aqiva 
accettava su di sé il giogo del Regno celeste [recitando lo 
Shema‘]. Gli dissero i suoi discepoli: Maestro, fino a questo 
punto? Disse loro: per tutta la vita ero turbato da questo 
versetto: e amerai il Signore… con tutta la tua nefesh, 
«persona» (Dt 6,5), persino se prende la tua neshamah, 
«spirito di vita», poiché mi dicevo: quando mi capiterà di 
metterlo in pratica? E ora che mi è capitato, non dovrei 
metterlo in pratica? E prolungò la parola ’Echad, «Uno», 
finché la sua neshamah, «spirito di vita», si dipartì dal 
corpo con ’Echad, «Uno». L’eco di una voce uscì dal Cielo e 
disse: beato te, Rabbi Aqiva, che la tua neshamah, «spirito 
di vita», è uscita dal corpo mentre dicevi ’Echad, «Uno»



DALLA 
PREGHIERA DEL 
RISVEGLIO E DEL 
MATTINO

Riconosco davanti a Te, Sovrano vivente in eterno, che hai 
fatto ritornare in me la neshamah, «spirito di vita/anima» 
con misericordia. Grande è la Tua fiducia

Mio Dio, la neshamah, «spirito di vita/anima» che hai 
posto in me è pura. Tu l’hai creata, Tu l’hai insufflata in me 
e l’hai conservata al mio interno, e la riprenderai da me in 
futuro, per poi restituirla in me nel futuro a venire. Tutto il 
tempo che la neshamah, «spirito di vita/anima» è in me io 
ne prendo atto davanti a Te, Signore mio Dio e Dio dei miei 
antenati. Tu sei fonte di benedizione, o Signore, che 
restituisce le neshamoth, «spiriti di vita/anime» ai corpi 
senza vita



DAL RITO 
FUNEBRE

La tua la neshamah, «spirito di vita/anima» raggiunga la 
grotta di Machpelah, quindi salga verso i Cherubini, poi Dio 
la guidi e là scriva un decreto perché possa compiere il suo 
sentiero verso il giardino di ‘Eden e accedere alla vita 
eterna

Sia la tua neshamah, «spirito di vita/anima» legata a quelle 
delle persone illustri, dei capi delle accademie di studio, 
sacerdoti, leviti e gente comune, a quelle delle sette 
schiere di giusti che ascendono verso il giardino di ‘Eden 
della vita eterna

Possa egli/ella camminare costantemente verso la vita 
eterna e la sua nefesh, «persona/spirito/anima» sia legata/ 
riposi nel vincolo della vita eterna



.ח. ב. צ. נ. ת
Possa la tua nefesh (unità di corpo e spirito/anima) essere legata nel fascio della vita



NELLA QABBALAH



SEFER JETZIRAH
(Libro della Creazione)

• La sua composizione si colloca fra il III e l’VIII sec. e.v.

• Risente dell’influsso di correnti mistiche islamiche

• Esiste in due versioni: breve e lunga

• Considera le lettere dell’alfabeto ebraico e le loro 
combinazioni come «forme cosmiche» per la 
creazione, come «sentieri di saggezza»

• Fu tradotto in latino già alla fine del 1400 e attrasse 
l’attenzione dei primi ebraisti cristiani, come Pico 
della Mirandola ed Egidio da Viterbo. Nel 1552 fu 
stampata a Parigi la prima versione latina, che 
precede di qualche anno la editio princeps 
mantovana del testo ebraico





LA RUOTA 
DELLE 22 
LETTERE

• L’ordine delle lettere non è lineare ma circolare

• Si dividono in: 3 madri, 7 doppie, 12 semplici (cf. testo 
gnostico di Marcus di Lione, II sec. e.v., che divideva le 
lettere greche in tre classi ritenute come emanazioni 
simboliche delle tre potenze che includono il totale degli 
elementi)

• Percorrono 32 «sentieri mistici»

• 32 è il valore numerico di lev, «cuore»



«Trentadue meravigliosi sentieri di sapienza tracciò Iddio Signore delle schiere, 
Dio di Israele, Dio vivente, Dio onnipotente, il sommo e l’eccelso colui il cui 
nome è Santo (Is 57,15). Creò il suo mondo con tre registri: con la scrittura, il 
computo e il discorso».

Sefer Jetzirah, 1 – traduzione di G. Busi e E. Loewenthal



TRE 
DIMENSIONI 
DELLA 
CREAZIONE

‘OLAM (MONDO)

• Tre elementi attivi (fuoco, aria acqua)

• Sette corpi visibili del sistema solare (pianeti) 

• Dodici segni zodiacali

SHANAH (ANNO)

• Tre stagioni (calda, fredda, temperata)

• Sette giorni della settimana

• Dodici mesi lunari

NEFESH come unione della realtà fisica-psichica-spirituale

• Tre divisioni principali del corpo (testa-torace-ventre)

• Sette aperture del viso

• Dodici organi del corpo 



PERTANTO

• Esiste una correlazione fra le parti del cosmo e il corpo 
umano significata dalla scansione: Tre, Sette, Dodici che 
accumuna le tre dimensioni della creazione

• La materia comprende Tre elementi attivi primordiali, che 
tuttavia non sono collegati chimicamente fra loro, ma si 
modificano a vicenda solo fisicamente

• La potenza emana dai Sette e Dodici corpi celesti (pianeti 
e zodiaco)

• Il drago governa il mondo

• La ruota/sfera governa il tempo

• Il cuore regola tutto il corpo umano

«Il drago nel mondo come un re sul suo trono, la ruota 
nell’anno come un re nel paese, il cuore nella persona come 
un re in battaglia»

(Sefer Jetzirah 59 – traduzione di G. Busi e E. Loewenthal)



Lettere ebraiche a forma di drago su 
un Libro di Preghiere ebraico del XIV 
secolo (Manoscritto Oriental 2733)

Il drago può significare: il serpente 
oppure i mostri marini descritti nella 
Bibbia e nei commenti rabbinici



Nell’astrologia ebraica la Costellazione del 
Dragone è una costellazione circumpolare.
Il Dragone sta in cima al Polo celeste dando 
l’apparenza che le stelle siano ad esso in 
qualche modo «appigliate»

L’immagine è ripresa da una cartolina 
pubblicata a Londra nel 1825



COME SI PUÒ 
NOTARE

• Non si tratta ancora di riflessioni strettamente filosofiche

• Il pensiero si articola attraverso simbolismi e analogie

• Si lascia all’immaginazione il compito di cogliere i segreti 
rapporti legati alle diverse realtà a cui il testo rimanda

• Tale concezione si diffuse nell’ebraismo spagnolo, all’inizio 
grazie all’influenza dei neoplatonici ebrei come ’Abraham 
Ibn ‘Ezra e ’Abraham bar Hijja di Barcellona, e poi 
attraverso lo Zohar



ZOHAR
(Libro dello splendore)

• Testo classico di riferimento della qabbalah, che presenta 
la teosofia ebraica attraverso lo studio di Dio e dei Suoi 
attributi (emanazioni)

• Attribuito a Rabbi Shim‘on bar Jochaj (II sec. e.v.)

• Di fatto la sua redazione è avvenuta a cura di Mosè di 
Leon (1250-1305) alla fine del XIII sec. in Spagna, il quale 
ha fissato in forma scritta la tradizione attribuita al maestri 
del II secolo

• In questo testo, il termine Sefiroth indica le emanazioni 
divine, una sorta di upostasis (nel senso neoplatonico di 
«sostanza divina»)



Attributi divini (emanazioni)
Rappresentati attraverso «l’albero sefirotico»

Kether: Corona
Binah: Intelligenza
Chochmah: Sapienza
Gevurah: Forza
Chesed: Amore/Misericordia
Tiffereth: Splendore
Hod: Maestà
Netzach Eternità
Jesod: Fondamento
Malkuth: Regno



L’ ’En sof (Dio senza fine)
e le sefirot (emanazioni)

fino alla Corona (Kether) è Dio pensato da Dio

al di sotto della Corona è Dio pensato 
dall’uomo

possiamo quindi nominare le sefiroth e dire 
qualcosa delle loro relazioni solo dalla Corona 
in giù



ACRONIMO
NaRaN

• Nefesh: è il principio vitale, l’anima naturale o 
vegetativa

• Ruach: è il soffio divino, l’anima sensitiva

• Neshamah: è lo spirito propriamente detto, l’anima 
superiore, una parte di Dio stesso



NEFESH

• Principio vitale, anima naturale o vegetativa che si 
trova in ogni uomo/donna in quanto entra in lui/lei al 
momento della nascita

• È la fonte della sua vita animale (chjjut) e di tutte le 
sue funzioni psicofisiche

• È la parte con cui la persona può commettere il 
male, può peccare e quindi è soggetta alla punizione 
divina

• Chi si ferma al grado di nefesh non è destinato ad 
alcuna evoluzione spirituale, in quanto è ostacolato 
dal peccato e dalla dimensione corporale



RUACH

• È il soffio, l’anima sensitiva che si trova nell’uomo/ 
donna e che permette di distinguere fra bene e male

• È attraverso la ruach che possiamo scegliere la fede, 
la moralità e la pratica dei precetti (mitzwoth) oppure 
il male

• È a questa dimensione che allude Qoheleth: chi 
conosce la ruach dei figli dell’uomo che sale alto e la 
ruach degli animali che scende in basso verso la 
terra? (Qo 3,21)



NESHAMAH

• È lo spirito propriamente detto, l’anima superiore, è una 
parte di Dio stesso, la scintilla divina posta nel primo 
’Adam (uomo/donna/umanità)

• È la componente pura e perfetta della persona, che si 
desta quando l’essere umano si dedica non solo allo studio 
della Torah e alla pratica dei precetti, ma anche nella 
contemplazione mistica dei segreti dell’universo

• Per i qabbalisti di Gerona (XII sec.) la neshamah è la vera 
e propria anima umana, l’anima razionale dei filosofi, 
quella che dà la facoltà intuitiva e profetica

• È patrimonio di pochi eletti, ha origine da un livello più 
alto di quello degli angeli celesti: può precipitare nel più 
cieco abisso, ma può anche riportare la creazione al 
tiqqun, alla redenzione

• Quando la persona commette il male la neshamah si 
allontana per non essere coinvolta nel peccato e nella 
colpa



«Rabbi Jehudah disse: ci sono tre forze propulsive nell’uomo: la forza propulsiva 
dell’intelletto e della saggezza – che è la forza dell’anima santa (neshamah); la forza 
propulsiva dell’avidità che desidera ogni cattiva attrattiva – ed è la forza del desiderio; 
infine la forza propulsiva che muove l’uomo e fortifica il corpo ed è chiamata anima 
corporale (nefesh laguf). […] L’inclinazione al male domina soltanto queste ultime due 
forze. […] L’anima avida eccita quella corporale  la conduce con il corpo a vincolarsi 
all’inclinazione al male […[. Quando la brama, l’avidità, destano la forza corporale e la 
vincolano all’inclinazione al male, è allora che il male viene compiuto»

Zohar I,109a-109b –  traduzione proposta da G. Burrini



«Il segreto dei segreti è stato trasmesso a quelli che hanno il cuore saggio: è costituito 
da tre gradi collegati l’uno all’altro: nefesh, ruach, neshamah. La nefesh è la potenza a 
partire dalla quale il corpo viene costruito. Quando l’uomo nel mondo in Basso desidera 
accoppiarsi alla sua donna, tutti gli organi si accordano e si dispongono per trarne 
profitto, e la sua nefesh e la sua volontà si armonizzano per compiere questo atto; egli 
tende allora la sua nefesh e la fa entrare nel seme che espelle. […] Quando l’uomo 
muore in questo mondo, la sua nefesh non si allontana mai dal sepolcro, anzi, grazie ad 
essa, i morti hanno conoscenza delle cose e comunicano tra loro.
La ruach è ciò che dà consistenza alla nefesh in questo mondo. […] La ruach ritorna a 
’Elohim che l’ha donata (Qo 12,9). Il soffio, a sua volta, lascia questo mondo, 
separandosi dalla nefesh. Esso penetra il giardino di ’Eden del mondo in Basso e si 
riveste dell’aria del giardino, adottando la stessa veste che hanno gli angeli superiori 
quando scendono in questo mondo, perché hanno anch’essi un soffio di origine, perché 
è scritto: Fa dei soffi i suoi angeli (Sal 104,4). […] La neshamah è la più alta di tutte le



forze citate: emana dal vigore del maschile, secreto dall’Albero della Vita. Essa si eleva 
verso l’alto direttamente. I tre gradi sono connessi l’uno all’altro e quando vengono a 
separarsi si elevano e ritornano al luogo da cui provenivano»

Zohar I,81a-b –  traduzione proposta da G. Burrini



«L’anima è costituita da tre gradi e perciò ha tre nomi, allo stesso modo dei misteri 
dell’Alto: nefesh, ruach, neshamah. Nefesh è la più bassa. Ruach è un principio che 
domina nefesh ed è un grado superiore a questo, tanto che la regge ovunque. Neshamah 
è un principio superiore che domina tutto, un grado santo al di sopra di tutti gli altri. 
Questi tre gradi sono presenti negli uomini che hanno meritato ciò con il culto del loro 
Signore, perché all’inizio l’uomo possiede la nefesh, che è  una santa preparazione che le 
permette di perfezionarsi. Quando l’uomo prende l’iniziativa di purificarsi a questo grado, 
ottiene di essere coronato dalla ruach che è un santo grado posto al di sopra della nefesh, 
del quale l’uomo che lo merita si corona. Quando si è elevato con esse, con nefesh e 
ruach, si è impegnato ed è progredito nel doveroso culto del Signore, allora la neshamah 
si pone in lui, santo grado superiore, che domina tutto, in modo che egli si corona di un 
santo grado dall’Alto: allora è tutta perfezione, completo sotto tutti gli aspetti e merita il 
Mondo futuro, amato com’è dal Santo, sia benedetto, perché è scritto: Per procurare beni 
a coloro che Mi amano e riempire i loro tesori (Pr 8,21). Si tratta di coloro che hanno in sé 
un’anima santa»

Zohar I,205b-206a –  traduzione proposta da G. Burrini



NON SI TRATTA 
DI ANIME 
SEPARATE

• Nefesh, Ruach e Neshamah nella Qabbalah non sono 
anime separate: la prima contiene in potenza la seconda 
che, a sua volta, contiene la terza

• Tuttavia: nell’uomo/donna comune è sviluppata solo la 
Nefesh, mentre la Ruach si sviluppa grazie allo studio della 
Torah. Lo sviluppo della Neshamah è favorito dalla 
meditazione mistica e dalla pratica della Qabbalah

• La Neshamah, in quanto anima superiore, preesiste al 
corpo e non muore con esso, è un riflesso delle sefiroth, le 
emanazioni divine. Per questo può scendere sulla Terra 
rimanendo ancorata alla sua origine divina (simbolismo 
coniugale insito nell’albero sefirotico)



• La neshamah può scendere sulla terra solo perché 
Tiffereth e Malkuth, il re e la regina, si sono uniti secondo 
il tipico simbolismo coniugale: la nefesh e la ruach si sono 
congiunte per preparare la dimora alla personalità umana

• Le neshamoth (anime) sono impresse nel cielo nella stessa 
forma dei corpi che animeranno poi sulla Terra, e sanno in 
anticipo tutto ciò che impareranno nel mondo terreno

• Ogni neshamah maschile è unita da sempre ad una 
neshamah femminile, ma nella discesa terrena si dividono 
affinché l’unione di quaggiù confermi quella di lassù



Simboli mistici:

• La neshamah inizialmente fiorisce sull’Albero delle 
neshamoth

• Poi un fiume la trasporta verso il basso

• Si ferma in Jesod, il fondamento, da dove si dirige nel 
«paradiso terrestre» (scrigno delle anime) in cui vive 
beata

• Finché non viene chiamata in Terra ad assumere una 
forma umana



«Nefesh è il risveglio di Quaggiù, è il supporto del corpo che essa nutre; il corpo ad essa è 
unito ed essa, a sua volta, si unisce al corpo. Una volta fattasi perfetta, la nefesh diviene 
un trono su cui va a risiedere la ruach; ciò grazie allo slancio della nefesh che incita la 
ruach a congiungersi al corpo, come dice Ez 33,15: Fino a che la ruach si desti su di noi 
dall’alto.
Quando la nefesh e la ruach si sono accordate, esse sono pronte a ricevere la neshamah 
(anima): è così che la ruach fa funzione di trono per l’anima che poggia su di essa»

Zohar I,83b –  traduzione proposta da G. Burrini



PER QUESTA 
RAGIONE

Abramo Abulafia, filosofo e mistico ebreo spagnolo del XIII 

sec., basandosi sulla concezione qabbalistica dei diversi 

livelli di anima, proponeva delle tecniche di meditazione 

basate sia sulla respirazione che su particolari modalità di 

lettura della Scrittura (tecnica simile all’esicasmo orientale):

«Prendi penna, pergamena e inchiostro, e scrivi le lettere, 

permutandole in modo tale da delinearle bene […]. Prendi la 

penna in mano […]. Scrivi […]. Manipola le lettere e cerca 

altre parole con lo stesso valore numerico […]. Devi essere 

da solo quando lo fai. Medita in uno stato di rapimento così 

da ricevere l’influsso divino» 

(A. Abulafia, Tesoro dell’Eden Nascosto)



Raffigurazione tradizionale di 
Abramo Abulafia


	Diapositiva 1: TRASMIGRAZIONE DELLE ANIME NELLA MISTICA EBRAICA
	Diapositiva 2: VISIONE TRADIZIONALE
	Diapositiva 3: ESEMPI BIBLICI
	Diapositiva 4: ESEMPI BIBLICI (Shema‘ Jisra’el)
	Diapositiva 5: MISHNAH Berakhoth IX,5
	Diapositiva 6: TALMUD Berakhoth 61b
	Diapositiva 7: TALMUD Berakhoth 61b (seguito)
	Diapositiva 8: DALLA PREGHIERA DEL RISVEGLIO E DEL MATTINO
	Diapositiva 9: DAL RITO FUNEBRE
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11: NELLA QABBALAH
	Diapositiva 12: SEFER JETZIRAH (Libro della Creazione)
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14: LA RUOTA DELLE 22 LETTERE
	Diapositiva 15
	Diapositiva 16: TRE DIMENSIONI DELLA CREAZIONE
	Diapositiva 17: PERTANTO
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20: COME SI PUÒ NOTARE
	Diapositiva 21: ZOHAR (Libro dello splendore)
	Diapositiva 22
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24: ACRONIMO NaRaN
	Diapositiva 25: NEFESH
	Diapositiva 26: RUACH
	Diapositiva 27: NESHAMAH
	Diapositiva 28
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30
	Diapositiva 31
	Diapositiva 32: NON SI TRATTA DI ANIME SEPARATE
	Diapositiva 33
	Diapositiva 34
	Diapositiva 35
	Diapositiva 36: PER QUESTA RAGIONE
	Diapositiva 37

