TRASMIGRAZIONE
DELLE ANIME NELLA

MISTICA EBRAICA

Ghilgul — seconda parte

Prof. Elena Lea Bartolini — ISSR
Milano A.A. 2023-2024

o B ORI

—§

e, . D5
) e : \}‘35 lx$$ ST W .
AT R Lo

.~ AR o3 NN ety VL
s (:\' B i g T s, %s
S ﬂ..,‘\‘ (8& ﬂmm: mﬁ%% Wy é’s \))
& N L T e, Ty, e 35 7
¢ '\W "." K{u ‘V“‘ i !",’, ) '#ﬁ ’ -3. /.b %

P N AR o T T T TN
~ ,é:; & & h‘{“ s #,mmmm%%% %-"-f% (ra%e’
I J e N TR &
i A g E L T o, 0, B S BB oA :
G xRS ’""‘“’*{agﬁ‘aﬁ 3 z{% P
D o B H L TREES R N T S
£d1iii DREEEERE
R L FEes Tl SELEER
B ow o XEEFEES 11430 5 5y oo
PR R R £ 41, x v 3 & &
¥ F L T EREriie e
. . ';. + é.-ﬂg‘ﬂ'f: !g—g‘-ig‘g&ﬁ -0 -
“i"ihzg-ﬁaéli". ;fi'fb: A, 5"3"3‘-
o 3 B RELERY Fi45%84 3 u 3 3
T R ‘%%’ '%f"‘“‘& ffysds s 2 d g
oy . %&{ D, %!"% "%’““%mmﬂ&v’ aﬁ‘}‘ﬁ & ¥ y g ¥
R A %% %%%mmﬁﬁw" B N y ;

: Ty : sk & & A
5’% . Q\% T S e g & &% y
% R N N St o 8 ¥ e
N L Wy K U gt b 00 W
9\ ? . .Q q“tq: e , \ :'0' 601: V
%Q-Q" . e "Ll gk i 8 &t\))i‘@;@v(,
%"ﬁl;t W%@Muﬂ&ﬂﬂf‘?.‘p\v



LA QABBALAH
LURIANA

Nasce nel contesto della nuova mistica di Tzfat (Safed)
alla scuola di Mose Cordovero (1522-1570)

Isaac Luria, per spiegare il dinamismo della creazione
elabora l'idea della:

e «contrazione divina» (tzimtzum)

» «rottura dei vasi» (shevirat hakelim)

Il mistero del male viene collegato a tali dinamiche
(male originario, cf. Is 45,7: lo sono colui che fa la pace
e crea il male)

Anche gli uomini/donne possono contribuire alla
redenzione favorendo il tigqun, cioe la riunificazione
delle «scintille divine» sparse nella storia, inoltre, tale
azione redentiva riguarda sia il mondo che Dio



* La dottrina del ghilgul viene ripresa e rielaborata nella
Qabbalah luriana, in particolare da Chajim Vital che
trascrisse tutti gli insegnamenti di Isaac Luria nel XVI
secolo, e dal figlio Shmuel Vital

GH“-GUL * Tale rielaborazione avviene nel contesto della comunita
Nella Qabbalah mistica di Tzfat, in alta galilea

| : * Vengono riprese le teorie sul ghigul formulate nel Sefer
uriana : . L. X
haBahir e nello Zohar, distinguendo pero fra:

 ghilgul, trasmigrazione per la purificazione dell'anima
 Ibbur, impregnazione in un’altra anima
 dibbug, attaccamento/possessione demoniaca




GHILGUL E IBBUR
NELLA QABBALAH LURIANA



Chajim Vital — Sha‘ar haGhilgulim 3 (Porta delle trasmigrazioni)

[Viene riportato il pensiero di Isaac Luria]

Ci sono persone che desiderano la strada del peshat (senso letterale) nella Torah. Alcuni
vogliono il derash (livello midrashico) o il remez (senso allegorico/metaforico); altri sono
piu interessati allo studio delle ghematrjiot — valori numerici; e ci sono coloro che vogliono
studiare gabbalah. [Questi diversi desideri] dipendono dal motivo per cui si e venuti al
mondo, questa volta, come ghilgul — reincarnazione.

Nella vita precedente, la propria anima e stata completata con altre parti della Torah. Non
e necessario studiare tutte le parti della Torah in ogni ghilgul.

[Si riferimento ai quattro livelli tradizionali di interpretazione della Torah noti con
I’acrostico PaRDes]



PaRDeS — 4 livelli interpretativi tradizionali

Peshat —> Senso letterale

Remez => Senso allegorico

Derash = Senso midrashico (ricerca oltre il senso letterale)

Sod = Senso mistico (anche ghematrico)

Pardes, termine persiano che significa: «frutteto, giardino, Paradiso»



Chajim Vital — Sefer haGhilgulim 87b (Libro delle trasmigrazioni)

Mio padre [Josef Vital], il mio Maestro, proviene dalla radice del rabbino Meir, e |la nefesh
di Rav Yeshvav lo Scriba fu in lui. Egli poteva essere un Saggio grande e brillante come
Rabbi Meir, se non fosse stato per un peccato da lui commesso in una precedente
reincarnazione, e cioe che, udendo umiliare un Talmid Chacham [uno studioso saggio] non
protesto

L'anima di Josef Vital era una scintilla dell’anima di Ezra



IN TALE
CONTESTO

Matura anche l'idea che, attraverso lo jichud (unificazione
prodotta dalla meditazione mistica), ci si possa collegare
alle anime dei giusti ricevendo particolari rivelazioni

Nel circolo gabbalistico di Tzfat vengono pertanto spiegate
e insegnate le tecniche corrette per raggiungere tale stato
di illuminazione



Safed Spirituality 23 (L. Fine Ed., New Jersey 1984)

[Jichudim, unificazioni insegnate da Isacco Luria ai suoi discepoli]

All'adepto veniva detto di stendersi sulla tomba di un saggio scomparso — col quale egli
aveva affinita spirituale — e di concentrarsi sull'atto di «suscitare» I'anima di quello
tazaddig [giusto]. Dopo aver compiuto ci0 con successo, il mistico era chiamato a
focalizzare 'attenzione sull’atto di aderire con la sua anima a quella del saggio. Tutto cio
era seguito da una meditazione sulle varie combinazioni delle lettere che costituiscono i
nomi esoterici di Dio. Queste combinazioni erano destinate a unificare i diversi aspetti
del regno sefirotico cosi com’e concepito dalla Qabbalah luriana. Chajim Vital forni
parecchie descrizioni della propria pratica degli jichudim. Questi esercizi sfociano in
un’esperienza di linguaggio automatico, nel corso della quale il saggio sulla cui tomba si
giace rivela i misteri della Torah.

(cf. A. Kaplan, Meditation and Kabbalah, York Beach-USA 1985)



mmo | NaN | mes wma ey o | e | wm |
et T R - M G - -
- B - - - T -~ B B -

iy ¥ == | BN “'\'4UN§U°: | NNT

T pmm T mpn ux | e omm | om
e [ Beb | b ke | He | | 2| mwm
g | mma | w NS omb | b | m
ma® wp w2 e T o ot
2 MR W ONT Am | N pi ) 3eT

Tabella completa dei 72 Nomi divini desunti da Es 14,19-21



| 2 3 4 5 6
V'hu Y'li S'yat Alam M hash L’lah

7 8 9 10 11 12
Acha K hat Hazai Alad L H 'hah
13 14 15 16 17 18
Y 'zal M’bah H'rai H 'kam L'u K'li
19 20 21 22 23 24

L'vu P hal N'lach’ Yiyay M’lah Ch’hu

25 26 27 28 29 30
N'tah Ha'a’a Y'rat Sh’ah R'yay’ Avam

31 32 33 34 35 36
L ’kav V'shar Y 'chu L hach’ K 'vak M 'nada

37 38 39 40 41 42
Ani Cha’am R ha Y'yaz Hahah' | Mayach Possibile vocalizzazione dei 72 Nomi
43 44 45 46 47 48 O .
V'vala Y'lah S’al Ari Eishal Myah divini desunti da Es 14; 19-21
49 50 51 52 53 54
V'hu Dani Hacheish Amam N 'ni N'yat
55 56 57 58 59 60

M'vah Pavi N’meim Y'val Harach M ’tzar

61 62 63 64 65 66
Umab Y'hah' Ani'u M ’chi D 'mab M 'nak

67 68 69 70 71 72
Aya Chavu R’ah Y'bam Hayai Mum




Ezsfzap

5 - h

ir el o

(8] !! !:x:!
r: [ % )

3 = S s =
5 i e 7,
E & |8 o o

. Wi
S :
I
0
i NI NON
NN Do
nY  an
S mue s v ‘
; INY  TON
Ty e st i
es L N2
Rz QIR YA
leasamags mmaym am T b
MANENY MR 12 TS
wEn W nan
m "in
Fmly -
‘o3 |
onan YNa| SN e INY
- - by

WD’ TAI0 JOW YIP O YN AAR
DR IPW © P19 DA 0 Y3V APM © ANY VA

72 Nomi divini su un Paroget
(Tenda per Aron sinagogale)




ol ’Qﬁ = NN ' Uy
VIR PN i ,%-% 2
/)Q L 88 'Q = nuvsb,, oy m’r?: éy_ \}5
Al O i “u, s X %
L& A S L2 e Latine 4, By % &

& F & F £ "‘o“;mﬂzw""’% .é’e%% Q% Kt ’%

P e R R R

Fa fa £ ﬁ;ﬂ‘mgmmﬁ:e&&a% %‘% P

T e ESF - N LN T S oo
2e i Rifiir i Preghiera mistica “Ana bekoach,
re .-'k,":T“\.'.‘ Y * X W 3 N I
A f ; -,'f FEefif EEE 5 3 codificata attraverso 42 Nomi divini,
" - - L ;. 7 - ‘_- ﬁ ) . . . .
g 252%%; ;;33‘33‘53" T conla quale I'anima si ricongiunge
LR R R I EE N , .
$R 2 ‘g%(’g%;‘::‘x J;?;f?fég JisE 0 al tempo della creazione e ritorna
- - L~ g “. L ; ] \’\ . . 3 :,, . . . . o . .

%% % R e FEA S ¥ all’energia divina originaria
¢SS

s‘%’é LA T e 5 g W




TALI PRATICHE

Servono a favorire un percorso dell’anima diverso da quello
purificatorio del ghilgul.

* U'obbiettivo e quello di collegarsi alle anime di altri giusti
per accrescere la santita

 Oppure serve a completare un percorso virtuoso con l'aiuto
dell’anima di un’altra persona altrettanto virtuosa
Puo dipendere da diversi fattori:

 'anima di chi medita proviene dalla medesima radice
dell’anima del giusto su cui si sta meditando

 Una persona compie una buona azione in qualche modo
connessa a quella di un giusto defunto che, per questo,
decide di unirsi a tale persona per accrescerne i meriti



TUTTO CIC‘) * Lo sviluppo piu recente della gabbalah in una forma

VIENE RIPRESO

meno esoterica e piu popolare

e Ne accentua la dimensione etica utilizzando il racconto
DAL come modalita di trasmissione degli insegnamenti

CHASSlDlSMO * La sua grande forza di espansione contribuisce a

divulgare la dottrina del ghilgul attraverso i racconti degli
insegnamenti dei maestri riportati dai discepoli




IL CASSHIDISMO

Dalla prima meta del ‘700, dalla Podolia in
Ucraina si diffonde rapidamente in Polonia,
in Russia e in quasi tutte le comunita
ebraiche dell’Europa orientale successi-
vamente al «falso messianismo» di Shabbetaj
Tzevi

Si presenta fin dalle sue origini come un
fenomeno di massa, che catalizza uomini,
donne, bambini, saggi e persone semplici,
contrapponendosi quindi alla mistica tradi-
zionale prevalentemente esoterica

Imperio Aleman _ i b o . "‘“.I AN .
. _.-". Y ey i 5~ 1 . =, LY I
o — N e g A
_— r .‘; 1 4 o -, R F
- s [T ", -.:: . q r .-'I
o & = F | . -
L - I xf‘éh \
- - u ol AL
) 11 —
QDQE} v : e IH oy
o e Ml g, i
\._-{_F-} e o
. b e |4
—~ VS
R
)
q:‘.-d{&-"}‘
%
L =
-, .'"'— f
. =T
o Ty
Lo —
P
]
S
& ,
Obiazt P
n ARLS Pl i b
S o _lbamy e
GUBERNIAS EN UCRANIA ( Rl | e o
Tenpivia russ - Sigha W hasta 1917 A 29,’_/ o - % .
[ | .
A - |
FODOLIA e [l



CHASSIDIM E CHASSIDISMO

Chassidim, |letteralmente: i pii o devoti, appartenenti al movimento chassidico fondato

in Podolia, attorno al 1750, da Isra’el ben Eliezer detto il Baal Shem Tov, «il Signore del
Nome Buono» (cioe del Nome Divino)

Non va quindi confuso con il Chassidismo renano del Xl sec., che si configuro come una
sorta di «pietismo»



LA VITA DEL BAAL SHEM TOV

Emerge dalle narrazioni tradizionali caratterizzata da dinamiche straordinarie: miracoli
che annunciano la sua nascita, capacita di guarire e operare prodigi:

«Uno tzaddig (un giusto) raccontava: le frange del Tallit del santo Baal Shem Tov,
avevano una vita e un’anima propria. Si potevano muovere senza che il corpo si
muovesse. Per la santita delle sue azioni il santo Baal Shem Tov aveva attirato vita e
anima in loro»

(Dai Racconti dei Chassidim di Martin Buber)



LO TZADDIQ - IL GIUSTO

Il Chassidismo si impernia sulla figura dello tzaddiq, il giusto, maestro spirituale a cui i
chassidim si rivolgono con fiducia, e sul valore religioso della narrazione:

«| chassidim raccontano: Rabbi Dov Bar di Mesritsch prego un giorno che dal cielo gli
fosse mostrato un uomo in cui tutte le membra e tutte le fibre fossero sante. Gli fu
allora mostrata la figura del Baal Shem Tov tutta di fuoco. Non v’era piu materia in essa,
non era piu che fiamma»

(Dai Racconti dei Chassidim di Martin Buber)



GHILGUL E IBBUR
NEL CHASSIDISMO



M. BUBER — | Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 438

Quando Rabbi ‘Abraham Jehoshu‘a, il Giorno del Perdono, ripeteva la descrizione del
servizio del Grande Sacerdote nel Santissimo e arrivava al punto dove e detto: «E cosi
disse», ogni volta non diceva queste parole, ma diceva: «E cosi dissi». Perché non aveva
dimenticato il tempo in cui la sua anima era in un Gran Sacerdote a Gerusalemme, e non
aveva bisogno di imparare dal di fuori il servizio del Tempio.

Una volta racconto egli stesso: «Dieci volte sono stato in questo mondo. Sono stato un
sacerdote, sono stato un principe, sono stato un re, sono stato esilarca [capo degli ebrei in
Babilonia], ho avuto dieci diverse dignita. Ma nessuna volta ho amato perfettamente gli
uomini. Percio sono stato mandato di nuovo per rendere perfetto 'amore. Se questa volta
mi riesce non torno piu.



AY. AGNON - Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994 p. 191

[A proposito di un giusto studioso in condizioni misere a cui il Baal Shem Tov suggerisce di
recarsi da un santo maestro in una terra lontana]

[Al ritorno] Gli racconto che era stato nella citta dove I'aveva mandato, che era di li 'uomo
di cui gli aveva dato il nome, ma era morto da circa sessant’anni ed era stato molto empio.
E racconto come gli abitanti di quella citta si fossero dilungati sulla sua empieta e sul fatto
che non aveva tralasciato peccato alcuno.

Allora il Baal Shem rispose: «Tu sei un grande dotto della Torah e credi certamente nel
principio della trasmigrazione di cui parlano i nostri maestri, sia il loro ricordo fonte di
benedizioni. Sappi dunque che tu sei stato incarnato per sessant’anni in quell’empio, che
non tralascio alcun peccato al mondo. Con la tua reincarnazione sei venuto a riparare i
guasti che hai causato per circa sessant’anni. E ora desideri ancora le dolcezze i
divertimenti degli uomini?»



AY. AGNON — Le storie del Baal Shem Tov (seguito)

Quando egli senti le parole del Baal Shem Tov, si spavento molto e lo prego di dargli
un’espiazione per tutti i peccati che aveva commesso. Dio ce ne scampi. Si dedico ad una
vita di studio e di preghiera e studio la Torah in poverta e con grande attaccamento. Fu
uno dei discepoli del Baal Shem Tov, sia il suo ricordo fonte di benedizione.



M. BUBER — I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 238-239

Diritto sulla sua alta sedia, Rabbi Shmelke con il viso chiaro e gli occhi limpidi come tutti i
giorni, chiamo a sé i suoi discepoli e disse: «Sappiate che questo ¢ il giorno della mia
morte». Essi ruppero in lacrime, ma egli li rimprovero e prosegui: «Sappiate che in me e
I'anima del profeta Samuele. Vi sono tre segni esterni: mi chiamo Samuele [Shmelke in
Jiddish] come lui, sono della stirpe dei Leviti come lui, e la mia vita e durata cinquantadue
anni come la sua. Ma il suo nome veniva pronunciato Samuel e il mio Shmelke. E cosi sono
rimasto Shmelke».

Quindi ordino ai discepoli piangenti di uscire: si appoggio allo schienale e mori.



M. BUBER — [ Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 324

Rabbi Uri diceva: «ll mio maestro, Rabbi Shlomo di Karlin, aveva I'anima di Abele. Ma
vi sono anche uomini in cui abita la parte buona dell’'anima Caino, e questi sono molto
grandi»



NEL
CHASSIDISMO

Si sviluppa anche l'idea che, attraverso la dinamica del
ghilgul, si possa rinascere anche in corpi di animali

Tuttavia, c’e la possibilita di interrompere tale ciclo,
soprattutto se «forzato» ingiustamente, a condizione
che a farlo sia un persona giusta, capace di fermare la
dinamica della reincarnazione nel momento e nel modo
adeguato



M. BUBER — I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 172-173

Rabbi Raffaele di Bershad diceva: «Si dice che gli orgogliosi rinascano come api. Poiché
I'orgoglioso dice in cuor suo: ‘lo sono uno scriba, io sono un cantore, i0 SOno uno
studioso’. E poiché essi, come e detto, non si ravvedono neppure sulla soglia dell’inferno,
rinascono dopo la morte come api. Rombano e ronzano: ‘Sono, sono, sono’».



AY. AGNON — Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994

0.216-217

Il Baal Shem Tov, sia il ricordo dello tzaddig fonte di benedizioni, presso un contadino vide
un bel cavallo che lavorava con tutte le sue forze. || Maestro capi che nell'animale era
incarnata un’anima: era di una persona che doveva del denaro al contadino e che lavorava
percio come due cavalli. Il Baal Shem Tov insistette perché gli cedesse il cavallo, ma quello
non volle dicendo che era il migliore di tutti. || Baal Shem Tov disse allora al contadino che
gli facesse vedere le cambiali in suo possesso, cioe tutti i suoi crediti, ed egli gliele mostro.
Il Maestro insistette perché gli desse una di quelle cambiali. Gli disse il contadino: «Che te
ne fai di questa cambiale, quel mio creditore € morto da un pezzo!». Gli disse il Baal Shem
Tov: «Desidero tuttavia che tu mi regali quella cambiale». Gliela diede e, non appena
I'ebbe tra le mani, il Baal Shem Tov la straccio, e il cavallo stramazzo al suolo morto.



AY. AGNON — Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994

0.217-218

Una volta il nostro rabbino, il Baal Shem Tov, sia il suo ricordo fonte di benedizioni per il
Mondo futuro, si concentro talmente che entro in uno stato di contemplazione per tre
giorni e tre notti e perse il senso del tempo e dello spazio. Poi si accorse di essere in un
deserto grande e lontano e si meraviglio molto di essere arrivato in quel posto. In quel
mentre gli venne incontro una rana talmente grande che quasi non capi quale animale
fosse.

Le chiese. «Chi sei?».

Gli rispose che era un grande studioso che si era reincarnato in una rana. Quando il Baal
Shem Tov udi che era un grande studioso lo riveri moltissimo. La rana gli racconto che si era
reincarnato da piu di cinquecento anni e, pur avendo il rabbino Ari [Luria] emendato tutte
le anime, i suoi peccati erano talmente grandi che era stato condannato a errare in un
posto dove non vi fossero uomini che lo potessero riabilitare.



AY. AGNON — Le storie del Baal Shem Tov (seguito)

Il Baal Shem Tov gli chiese: «Qual ¢ il tuo peccato?».

Rispose che una volta aveva disprezzato I'abluzione delle mani facendola senza la giusta
intenzione, e Satana lo aveva accusato. Gli fu risposto che non si poteva accusarlo per un
solo peccato, ma che un peccato puo trascinarne un altro.

Fu detto a Satana: «Se gli trovi un altro peccato gli conteremo anche il primo». Lo
sottoposero ad un’altra prova, ma egli non la supero, cosi anche la seconda e la terza prova,
finché trasgredi quasi tutta la Torah. Purtuttavia, se avesse bussato alle porte della
Teshuvah [pentimento], sarebbe stato esaudito, come sappiamo da quanto si dice si Asher:
«Si senti un’eco che disse: ‘Pentiteuvi, figli traviati, eccetto Asher, perché nulla puo opporsi al
pentimento’» (cf. Talmud Babilonese, Chaghigah 15a).

Satana pero lo incito ed egli si ubriaco a tal punto che non era disposto a pentirsi e
commise tutti i peccati del mondo. Poiché il suo primo peccato era stato il disprezzo



AY. AGNON — Le storie del Baal Shem Tov (seguito)

della abluzione delle mani, quando mori si reincarno nella rana che sta sempre nell’acqua e
fu mandato in un posto disabitato, fino a quando un ebreo non fosse passato di li e avesse
recitato una benedizione o pensato come trarre un beneficio dal male.

Il Baal Shem Tov emendo |la sua anima e la fece ascendere in cielo mentre la rana mori.



IL DIBBUQ E GLI ESORCISMI PER
INTERROMPERLO



DIBBUQ

l'idea che uno spirito maligno possa impossessarsi del
corpo di una persona compare per la prima volta nel
Seicento in Germania e Polonia

Epoca nella quale viene pubblicato il Ma‘aseh Buch
(1602), un libro di racconti a sfondo moralistico che
narra di un giovane uomo tentato dall’entita di un
defunto che era stato adultero (cf. 1Sam 18,10)

Nella tradizione popolare ebraica il dibbug e uno spirito
malefico, o un’anima dannata, che aggredisce I'anima di
un vivente causando malattie mentali e dissociazioni

Oppure, si pensa che il dibbug possa essere causato
dallo spirito di un defunto il cui corpo non e stato
sepolto; o anche da anime di peccatori impenitenti che,
non riuscendo a reincarnarsi, si impossessano di una
persona viva...

La qabbalah luriana insegna molti esorcismi per liberar-
sene



M. BUBER — I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 342

Una volta a mezzanotte una voce giunse nella camera del Magghid [Maestro
Predicatore] di Kosnitz e si lamento: «Santo di Israele, abbi pieta di una povera anima che
da dieci anni vaga di vortice in vortice».

«Chi sei tu?», chiese il Magghid. «E che hai compiuto nella tua vita terrena?».

«Ero un suonatore», disse la voce, «e i cembali il mio strumento, e ho peccato come
peccano tutti i suonatori ambulanti».

«E chi ti ha mandato da me?».

Allora I'anima gemette: «Ho suonato alle vostre nozze, Rabbi, e voi mi lodaste e voleste
che suonassi ancora, e io suonai un pezzo dopo |'altro e voi ne aveste piacere».

«Sai ancora la melodia che suonasti quando mi condussero sotto il baldacchino
nuziale?».



M. BUBER — | Racconti dei Chassidim (seguito)

La voce canto la melodia.
«Allora il prossimo Sabato otterrai la liberazione», disse il Magghid.

La sera del venerdi seguente il Magghid canto davanti al leggio dell’officiante il canto:
«Vieni, o mio caro, incontro alla sposa, accogliamo la festa» in un modo che nessuno
conosceva e che i cantori non erano capaci di seguire.

[Il canto menzionato e la nota poesia mistica ispirata al Cantico dei Cantici, composta nel
circolo gabbalistico di Tzfat per accogliere il Sabato, ancora oggi cantata in tutte le
Sinagoghe]



M. BUBER -/ Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 121

Shabbataj Tzevi, il «falso Messia», morto molto tempo prima, ando dal Baal Shem e lo
prego di ottenergli la liberazione. Lopera di liberazione avviene, com’e noto, legando
sostanza della vita a sostanza della vita, spirito a spirito e anima ad anima. Cosi il Baal
Shem comincio a legarsi con quello, ma senza fervore, perché temeva i suoi brutti colpi.

Una volta che Baal Shem dormiva, Shabbataj Tzevi venne e cerco di indurlo a diventare
come lui. Allora il Baal Shem lo allontano da sé con tale violenza che Shabbataj cadde
fino in fondo al mondo dei morti.

Quando il Baal Shem parlava di lui diceva: «C’era in lui una sacra scintilla, ma Satana I’ha
preso nella rete dell’orgoglio».



	Diapositiva 1: TRASMIGRAZIONE DELLE ANIME NELLA MISTICA EBRAICA
	Diapositiva 2: LA QABBALAH LURIANA
	Diapositiva 3: GHILGUL  Nella Qabbalah luriana
	Diapositiva 4: GHILGUL E IBBUR  NELLA QABBALAH LURIANA
	Diapositiva 5: Chajim Vital – Sha‘ar haGhilgulim 3 (Porta delle trasmigrazioni) 
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7: Chajim Vital – Sefer haGhilgulim 87b (Libro delle trasmigrazioni) 
	Diapositiva 8: IN TALE CONTESTO
	Diapositiva 9: Safed Spirituality 23 (L. Fine Ed., New Jersey 1984)
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14: TALI PRATICHE
	Diapositiva 15: TUTTO CIÒ VIENE RIPRESO DAL CHASSIDISMO
	Diapositiva 16: IL CASSHIDISMO
	Diapositiva 17: CHASSIDIM E CHASSIDISMO
	Diapositiva 18: LA VITA DEL BAAL SHEM TOV
	Diapositiva 19: LO TZADDIQ – IL GIUSTO
	Diapositiva 20: GHILGUL E IBBUR  NEL CHASSIDISMO
	Diapositiva 21: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 438
	Diapositiva 22: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994 p. 191
	Diapositiva 23: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)
	Diapositiva 24: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 238-239
	Diapositiva 25: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 324
	Diapositiva 26: NEL CHASSIDISMO
	Diapositiva 27: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 172-173
	Diapositiva 28: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994  p. 216-217
	Diapositiva 29: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994  p. 217-218
	Diapositiva 30: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)
	Diapositiva 31: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)
	Diapositiva 32: IL DIBBUQ E GLI ESORCISMI PER INTERROMPERLO
	Diapositiva 33: DIBBUQ
	Diapositiva 34: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 342
	Diapositiva 35: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim (seguito)
	Diapositiva 36: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 121

