
TRASMIGRAZIONE 
DELLE ANIME NELLA 
MISTICA EBRAICA

Ghilgul – seconda parte

Prof. Elena Lea Bartolini – ISSR 
Milano A.A. 2023-2024



LA QABBALAH 
LURIANA

Nasce nel contesto della nuova mistica di Tzfat (Safed)
alla scuola di Mosè Cordovero (1522-1570)

Isaac Luria, per spiegare il dinamismo della creazione
elabora l’idea della:

• «contrazione divina» (tzimtzum)

• «rottura dei vasi» (shevirat hakelim)

Il mistero del male viene collegato a tali dinamiche
(male originario, cf. Is 45,7: Io sono colui che fa la pace
e crea il male)

Anche gli uomini/donne possono contribuire alla
redenzione favorendo il tiqqun, cioè la riunificazione
delle «scintille divine» sparse nella storia, inoltre, tale
azione redentiva riguarda sia il mondo che Dio



GHILGUL 
Nella Qabbalah
luriana

• La dottrina del ghilgul viene ripresa e rielaborata nella
Qabbalah luriana, in particolare da Chajim Vital che
trascrisse tutti gli insegnamenti di Isaac Luria nel XVI
secolo, e dal figlio Shmuel Vital

• Tale rielaborazione avviene nel contesto della comunità
mistica di Tzfat, in alta galilea

• Vengono riprese le teorie sul ghigul formulate nel Sefer
haBahir e nello Zohar, distinguendo però fra:

• ghilgul, trasmigrazione per la purificazione dell’anima

• Ibbur, impregnazione in un’altra anima

• dibbuq, attaccamento/possessione demoniaca



GHILGUL E IBBUR 
NELLA QABBALAH LURIANA



Chajim Vital – Sha‘ar haGhilgulim 3 (Porta delle trasmigrazioni)

[Viene riportato il pensiero di Isaac Luria]

Ci sono persone che desiderano la strada del peshat (senso letterale) nella Torah. Alcuni
vogliono il derash (livello midrashico) o il remez (senso allegorico/metaforico); altri sono
più interessati allo studio delle ghematrjiot – valori numerici; e ci sono coloro che vogliono
studiare qabbalah. [Questi diversi desideri] dipendono dal motivo per cui si è venuti al
mondo, questa volta, come ghilgul – reincarnazione.

Nella vita precedente, la propria anima è stata completata con altre parti della Torah. Non
è necessario studiare tutte le parti della Torah in ogni ghilgul.

[Si riferimento ai quattro livelli tradizionali di interpretazione della Torah noti con
l’acrostico PaRDes]



PaRDeS – 4 livelli interpretativi tradizionali

Peshat  Senso letterale

Remez  Senso allegorico

Derash  Senso midrashico (ricerca oltre il senso letterale)

Sod  Senso mistico (anche ghematrico)

Pardes, termine persiano che significa: «frutteto, giardino, Paradiso» 



Chajim Vital – Sefer haGhilgulim 87b (Libro delle trasmigrazioni) 

Mio padre [Josef Vital], il mio Maestro, proviene dalla radice del rabbino Meir, e la nefesh 
di Rav Yeshvav lo Scriba fu in lui. Egli poteva essere un Saggio grande e brillante come 
Rabbi Meir, se non fosse stato per un peccato da lui commesso in una precedente 
reincarnazione, e cioè che, udendo umiliare un Talmid Chacham [uno studioso saggio] non 
protestò

L’anima di Josef Vital era una scintilla dell’anima di Ezra



IN TALE 
CONTESTO

Matura anche l’idea che, attraverso lo jichud (unificazione 
prodotta dalla meditazione mistica), ci si possa collegare 
alle anime dei giusti ricevendo particolari rivelazioni

Nel circolo qabbalistico di Tzfat vengono pertanto spiegate 
e insegnate le tecniche corrette per raggiungere tale stato 
di illuminazione



Safed Spirituality 23 (L. Fine Ed., New Jersey 1984)

[Jichudim, unificazioni insegnate da Isacco Luria ai suoi discepoli]

All’adepto veniva detto di stendersi sulla tomba di un saggio scomparso – col quale egli 
aveva affinità spirituale – e di concentrarsi sull’atto di «suscitare» l’anima di quello 
tazaddiq [giusto]. Dopo aver compiuto ciò con successo, il mistico era chiamato a 
focalizzare l’attenzione sull’atto di aderire con la sua anima a quella del saggio. Tutto ciò 
era seguito da una meditazione sulle varie combinazioni delle lettere che costituiscono i 
nomi esoterici di Dio. Queste combinazioni erano destinate a unificare i diversi aspetti 
del regno sefirotico così com’è concepito dalla Qabbalah luriana. Chajim Vital fornì 
parecchie descrizioni della propria pratica degli jichudim. Questi esercizi sfociano in 
un’esperienza di linguaggio automatico, nel corso della quale il saggio sulla cui tomba si 
giace rivela i misteri della Torah.

(cf. A. Kaplan, Meditation and Kabbalah, York Beach-USA 1985) 



Tabella completa dei 72 Nomi divini desunti da Es 14,19-21



Possibile vocalizzazione dei 72 Nomi 
divini desunti da Es 14,19-21



72 Nomi divini su un Paroqet 
(Tenda per ’Aron sinagogale)



Preghiera mistica ‘Ana bekoach, 
codificata attraverso 42 Nomi divini, 
con la quale l’anima si ricongiunge 
al tempo della creazione e ritorna 
all’energia divina originaria  



TALI PRATICHE

Servono a favorire un percorso dell’anima diverso da quello 
purificatorio del ghilgul:

• L’obbiettivo è quello di collegarsi alle anime di altri giusti 
per accrescere la santità

• Oppure  serve a completare un percorso virtuoso con l’aiuto 
dell’anima di un’altra persona altrettanto virtuosa 

Può dipendere da diversi fattori:

• L’anima di chi medita proviene dalla medesima radice 
dell’anima del giusto su cui si sta meditando

• Una persona compie una buona azione in qualche modo 
connessa a quella di un giusto defunto che, per questo, 
decide di unirsi a tale persona per accrescerne i meriti



TUTTO CIÒ 
VIENE RIPRESO 
DAL 
CHASSIDISMO

• Lo sviluppo più recente della qabbalah in una forma 
meno esoterica e più popolare 

• Ne accentua la dimensione etica utilizzando il racconto 
come modalità di trasmissione degli insegnamenti

• La sua grande forza di espansione contribuisce a 
divulgare la dottrina del ghilgul attraverso i racconti degli 
insegnamenti dei maestri riportati dai discepoli



IL CASSHIDISMO

Dalla prima metà del ‘700, dalla Podolia in 
Ucraina si diffonde rapidamente in Polonia, 
in Russia e in quasi tutte le comunità 
ebraiche dell’Europa orientale successi-
vamente al «falso messianismo» di Shabbetaj 
Tzevi

Si presenta fin dalle sue origini come un 
fenomeno di massa, che catalizza uomini, 
donne, bambini, saggi e persone semplici, 
contrapponendosi quindi alla mistica tradi-
zionale prevalentemente esoterica



CHASSIDIM E CHASSIDISMO

Chassidim, letteralmente: i pii o devoti, appartenenti al movimento chassidico fondato 
in Podolia, attorno al 1750, da Isra’el ben Eliezer detto il Baal Shem Tov, «il Signore del 
Nome Buono» (cioè del Nome Divino)

Non va quindi confuso con il Chassidismo renano del XII sec., che si configurò come una 
sorta di «pietismo»



LA VITA DEL BAAL SHEM TOV

Emerge dalle narrazioni tradizionali caratterizzata da dinamiche straordinarie: miracoli 
che annunciano la sua nascita, capacità di guarire e operare prodigi:

«Uno tzaddiq (un giusto) raccontava: le frange del Tallit del santo Baal Shem Tov, 
avevano una vita e un’anima propria. Si potevano muovere senza che il corpo si 
muovesse. Per la santità delle sue azioni il santo Baal Shem Tov aveva attirato vita e 
anima in loro»
(Dai Racconti dei Chassidim di Martin Buber)



LO TZADDIQ – IL GIUSTO

Il Chassidismo si impernia sulla figura dello tzaddiq, il giusto, maestro spirituale a cui i 
chassidim si rivolgono con fiducia, e sul valore religioso della narrazione:

«I chassidim raccontano: Rabbi Dov Bär di Mesritsch pregò un giorno che dal cielo gli 
fosse mostrato un uomo in cui tutte le membra e tutte le fibre fossero sante. Gli fu 
allora mostrata la figura del Baal Shem Tov tutta di fuoco. Non v’era più materia in essa, 
non era più che fiamma»
(Dai Racconti dei Chassidim di Martin Buber)



GHILGUL E IBBUR 
NEL CHASSIDISMO



M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 438

Quando Rabbi ’Abraham Jehoshu‘a, il Giorno del Perdono, ripeteva la descrizione del 
servizio del Grande Sacerdote nel Santissimo e arrivava al punto dove è detto: «E così 
disse», ogni volta non diceva queste parole, ma diceva: «E così dissi». Perché non aveva 
dimenticato il tempo in cui la sua anima era in un Gran Sacerdote a Gerusalemme, e non 
aveva bisogno di imparare dal di fuori il servizio del Tempio.

Una volta raccontò egli stesso: «Dieci volte sono stato in questo mondo. Sono stato un 
sacerdote, sono stato un principe, sono stato un re, sono stato esilarca [capo degli ebrei in 
Babilonia], ho avuto dieci diverse dignità. Ma nessuna volta ho amato perfettamente gli 
uomini. Perciò sono stato mandato di nuovo per rendere perfetto l’amore. Se questa volta 
mi riesce non torno più.



A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994 p. 191

[A proposito di un giusto studioso in condizioni misere a cui il Baal Shem Tov suggerisce di 
recarsi da un santo maestro in una terra lontana]

[Al ritorno] Gli raccontò che era stato nella città dove l’aveva mandato, che era di lì l’uomo 
di cui gli aveva dato il nome, ma era morto da circa sessant’anni ed era stato molto empio. 
E raccontò come gli abitanti di quella città si fossero dilungati sulla sua empietà e sul fatto 
che non aveva tralasciato peccato alcuno.

Allora il Baal Shem rispose: «Tu sei un grande dotto della Torah e credi certamente  nel 
principio della trasmigrazione di cui parlano i nostri maestri, sia il loro ricordo fonte di 
benedizioni. Sappi dunque che tu sei stato incarnato per sessant’anni in quell’empio, che 
non tralasciò alcun peccato al mondo. Con la tua reincarnazione sei venuto a riparare i 
guasti che hai causato per circa sessant’anni. E ora desideri ancora le dolcezze i 
divertimenti degli uomini?» 



A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)

Quando egli sentì le parole del Baal Shem Tov, si spaventò molto e lo pregò di dargli 
un’espiazione per tutti i peccati che aveva commesso. Dio ce ne scampi. Si dedicò ad una 
vita di studio e di preghiera  e studiò la Torah in povertà e con grande attaccamento. Fu 
uno dei discepoli del Baal Shem Tov, sia il suo ricordo fonte di benedizione.



M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 238-239

Diritto sulla sua alta sedia, Rabbi Shmelke con il viso chiaro e gli occhi limpidi come tutti i 
giorni, chiamò a sé i suoi discepoli e disse: «Sappiate che questo è il giorno della mia 
morte». Essi ruppero in lacrime, ma egli li rimproverò e proseguì: «Sappiate che in me è 
l’anima del profeta Samuele. Vi sono tre segni esterni: mi chiamo Samuele [Shmelke in 
Jiddish] come lui, sono della stirpe dei Leviti come lui, e la mia vita è durata cinquantadue 
anni come la sua. Ma il suo nome veniva pronunciato Samuel e il mio Shmelke. E così sono 
rimasto Shmelke».

Quindi ordinò ai discepoli piangenti di uscire: si appoggiò allo schienale e morì.



M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 324

Rabbi Uri diceva: «Il mio maestro, Rabbi Shlomo di Karlin, aveva l’anima di Abele. Ma 
vi sono anche uomini in cui abita la parte buona dell’anima Caino, e questi sono molto 
grandi»



NEL 
CHASSIDISMO

Si sviluppa anche l’idea che, attraverso la dinamica del 
ghilgul, si possa rinascere anche in corpi di animali

Tuttavia, c’è la possibilità di interrompere tale ciclo, 
soprattutto se «forzato» ingiustamente, a condizione 
che a farlo sia un persona giusta, capace di fermare la 
dinamica della reincarnazione nel momento e nel modo 
adeguato



M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 172-173

Rabbi Raffaele di Bershad diceva: «Si dice che gli orgogliosi rinascano come api. Poiché 
l’orgoglioso dice in cuor suo: ‘Io sono uno scriba, io sono un cantore, io sono uno 
studioso’. E poiché essi, come è detto, non si ravvedono neppure sulla soglia dell’inferno, 
rinascono dopo la morte come api. Rombano e ronzano: ‘Sono, sono, sono’».



A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994 
p. 216-217

Il Baal Shem Tov, sia il ricordo dello tzaddiq fonte di benedizioni, presso un contadino vide 
un bel cavallo che lavorava con tutte le sue forze. Il Maestro capì che nell’animale era 
incarnata un’anima: era di una persona che doveva del denaro al contadino e che lavorava 
perciò come due cavalli. Il Baal Shem Tov insistette perché gli cedesse il cavallo, ma quello 
non volle dicendo che era il migliore di tutti. Il Baal Shem Tov disse allora al contadino che 
gli facesse vedere le cambiali in suo possesso, cioè tutti i suoi crediti, ed egli gliele mostrò. 
Il Maestro insistette perché gli desse una di quelle cambiali. Gli disse il contadino: «Che te 
ne fai di questa cambiale, quel mio creditore è morto da un pezzo!». Gli disse il Baal Shem 
Tov: «Desidero tuttavia che tu mi regali quella cambiale». Gliela diede e, non appena 
l’ebbe tra le mani, il Baal Shem Tov la stracciò, e il cavallo stramazzò al suolo morto.



A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994 
p. 217-218

Una volta il nostro rabbino, il Baal Shem Tov, sia il suo ricordo fonte di benedizioni per il 
Mondo futuro, si concentrò talmente che entrò in uno stato di contemplazione per tre 
giorni e tre notti e perse il senso del tempo e dello spazio. Poi si accorse di essere in un 
deserto grande e lontano e si meravigliò molto di essere arrivato in quel posto. In quel 
mentre gli venne incontro una rana talmente grande che quasi non capì quale animale 
fosse.

Le chiese. «Chi sei?».

Gli rispose che era un grande studioso che si era reincarnato in una rana. Quando il Baal 
Shem Tov udì che era un grande studioso lo riverì moltissimo. La rana gli raccontò che si era 
reincarnato da più di cinquecento anni e, pur avendo il rabbino Ari [Luria] emendato tutte 
le anime, i suoi peccati erano talmente grandi che era stato condannato a errare in un 
posto dove non vi fossero uomini che lo potessero riabilitare. 



A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)

Il Baal Shem Tov gli chiese: «Qual è il tuo peccato?».

Rispose che una volta aveva disprezzato l’abluzione delle mani facendola senza la giusta 
intenzione, e Satana lo aveva accusato. Gli fu risposto che non si poteva accusarlo per un 
solo peccato, ma che un peccato può trascinarne un altro.

Fu detto a Satana: «Se gli trovi un altro peccato gli conteremo anche il primo». Lo 
sottoposero ad un’altra prova, ma egli non la superò, così anche la seconda e la terza prova, 
finché trasgredì quasi tutta la Torah. Purtuttavia, se avesse bussato alle porte della 
Teshuvah [pentimento], sarebbe stato esaudito, come sappiamo da quanto si dice si Asher: 
«Si sentì un’eco che disse: ‘Pentitevi, figli traviati, eccetto Asher, perché nulla può opporsi al 
pentimento’» (cf. Talmud Babilonese, Chaghigah 15a).

Satana però lo incitò ed egli si ubriacò a tal punto che non era disposto a pentirsi e 
commise tutti i peccati del mondo. Poiché il suo primo peccato era stato il disprezzo



A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)

della abluzione delle mani, quando morì si reincarnò nella rana che sta sempre nell’acqua e 
fu mandato in un posto disabitato, fino a quando un ebreo non fosse passato di lì e avesse 
recitato una benedizione o pensato come trarre un beneficio dal male.

Il Baal Shem Tov emendò la sua anima e la fece ascendere in cielo mentre la rana morì.



IL DIBBUQ E GLI ESORCISMI PER 
INTERROMPERLO



DIBBUQ

L’idea che uno spirito maligno possa impossessarsi del 
corpo di una persona compare per la prima volta nel 
Seicento in Germania e Polonia

Epoca nella quale viene pubblicato il Ma‘aseh Buch 
(1602), un libro di racconti a sfondo moralistico che 
narra di un giovane uomo tentato dall’entità di un 
defunto che era stato adultero (cf. 1Sam 18,10)

Nella tradizione popolare ebraica il dibbuq è uno spirito 
malefico, o un’anima dannata, che aggredisce l’anima di 
un vivente causando malattie mentali e dissociazioni

Oppure, si pensa che il dibbuq possa essere causato 
dallo spirito di un defunto il cui corpo non è stato 
sepolto; o anche da anime di peccatori impenitenti che, 
non riuscendo a reincarnarsi, si impossessano di una 
persona viva…

La qabbalah luriana insegna molti esorcismi per liberar-
sene



M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 342

Una volta a mezzanotte una voce giunse nella camera del Magghid [Maestro 
Predicatore] di Kosnitz e si lamentò: «Santo di Israele, abbi pietà di una povera anima che 
da dieci anni vaga di vortice in vortice».

«Chi sei tu?», chiese il Magghid. «E che hai compiuto nella tua vita terrena?».

«Ero un suonatore», disse la voce, «e i cembali il mio strumento, e ho peccato come 
peccano tutti i suonatori ambulanti».

«E chi ti ha mandato da me?».

Allora l’anima gemette: «Ho suonato alle vostre nozze, Rabbi, e voi mi lodaste e voleste 
che suonassi ancora, e io suonai un pezzo dopo l’altro e voi ne aveste piacere».

«Sai ancora la melodia che suonasti quando mi condussero sotto il baldacchino 
nuziale?».



M. BUBER – I Racconti dei Chassidim (seguito)

La voce cantò la melodia.

«Allora il prossimo Sabato otterrai la liberazione», disse il Magghid.

La sera del venerdì seguente il Magghid cantò davanti al leggio dell’officiante il canto: 
«Vieni, o mio caro, incontro alla sposa, accogliamo la festa» in un modo che nessuno 
conosceva e che i cantori non erano capaci di seguire.

[Il canto menzionato è la nota poesia mistica ispirata al Cantico dei Cantici, composta nel 
circolo qabbalistico di Tzfat per accogliere il Sabato, ancora oggi cantata in tutte le 
Sinagoghe]



M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 121

Shabbataj Tzevi, il «falso Messia», morto molto tempo prima, andò dal Baal Shem e lo 
pregò di ottenergli la liberazione. L’opera di liberazione avviene, com’è noto, legando 
sostanza della vita a sostanza della vita, spirito a spirito e anima ad anima. Così il Baal 
Shem cominciò a legarsi con quello, ma senza fervore, perché temeva i suoi brutti colpi.

Una volta che Baal Shem dormiva, Shabbataj Tzevi venne e cercò di indurlo a diventare 
come lui. Allora il Baal Shem lo allontanò da sé con tale violenza che Shabbataj cadde 
fino in fondo al mondo dei morti.

Quando il Baal Shem parlava di lui diceva: «C’era in lui una sacra scintilla, ma Satana l’ha 
preso nella rete dell’orgoglio».


	Diapositiva 1: TRASMIGRAZIONE DELLE ANIME NELLA MISTICA EBRAICA
	Diapositiva 2: LA QABBALAH LURIANA
	Diapositiva 3: GHILGUL  Nella Qabbalah luriana
	Diapositiva 4: GHILGUL E IBBUR  NELLA QABBALAH LURIANA
	Diapositiva 5: Chajim Vital – Sha‘ar haGhilgulim 3 (Porta delle trasmigrazioni) 
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7: Chajim Vital – Sefer haGhilgulim 87b (Libro delle trasmigrazioni) 
	Diapositiva 8: IN TALE CONTESTO
	Diapositiva 9: Safed Spirituality 23 (L. Fine Ed., New Jersey 1984)
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14: TALI PRATICHE
	Diapositiva 15: TUTTO CIÒ VIENE RIPRESO DAL CHASSIDISMO
	Diapositiva 16: IL CASSHIDISMO
	Diapositiva 17: CHASSIDIM E CHASSIDISMO
	Diapositiva 18: LA VITA DEL BAAL SHEM TOV
	Diapositiva 19: LO TZADDIQ – IL GIUSTO
	Diapositiva 20: GHILGUL E IBBUR  NEL CHASSIDISMO
	Diapositiva 21: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 438
	Diapositiva 22: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994 p. 191
	Diapositiva 23: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)
	Diapositiva 24: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 238-239
	Diapositiva 25: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 324
	Diapositiva 26: NEL CHASSIDISMO
	Diapositiva 27: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 172-173
	Diapositiva 28: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994  p. 216-217
	Diapositiva 29: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov, Firenze 1994  p. 217-218
	Diapositiva 30: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)
	Diapositiva 31: A.Y. AGNON – Le storie del Baal Shem Tov (seguito)
	Diapositiva 32: IL DIBBUQ E GLI ESORCISMI PER INTERROMPERLO
	Diapositiva 33: DIBBUQ
	Diapositiva 34: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 342
	Diapositiva 35: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim (seguito)
	Diapositiva 36: M. BUBER – I Racconti dei Chassidim, Milano 1979 p. 121

