
1 

 

IL “MONDO AVVENIRE” NELL’EBRAISMO 
 
pubblicato in: E.L. BARTOLINI DE ANGELI – P. FORNARE – G. LAPIS – B. NUTI G. OLIVIERO – D. VELLA, Il 

mondo che verrà. Le immagini dell‟oltretomba nelle religioni del mondo, SEI, Torino 2015, pp. 109-147 
 

 

Introduzione 

 

Nell‟ebraismo, e più precisamente nel giudaismo sia biblico che post-biblico
1
, la fede nei confronti 

di un “Al di là”, di un mondo “avvenire”, è legata all‟attesa dei “tempi messianici”. L‟idea della 

resurrezione, o meglio di una “rivivificazione” dopo la morte
2
, si delinea a partire da alcuni testi 

profetici nei quali emerge l‟idea che Dio “ridarà la vita” ai morti (cfr. Ez 37,1-14), e matura 

all‟interno della tradizione legandosi all‟attesa messianica, dimensione importante, tuttavia 

relativamente centrale, all‟interno della coscienza giudaica. 

Per comprendere in che modo tale attesa si colloca nell‟orizzonte di una speranza che va oltre la 

storia, ripartiremo dagli elementi costitutivi della coscienza ebraica: la Torah o insegnamento 

divino rivelato al Sinai
3
, la dimensione di “popolo” e il rapporto con la Terra di Israele; 

proseguiremo poi delineando le caratteristiche dei “tempi messianici” e del modo in cui Dio 

“ridarà” la vita ai morti nella prospettiva del mondo “avvenire”; infine ci soffermeremo sul 

“giudizio finale” e sulle sue conseguenze. Nel corso della riflessione faremo qualche sintetico 

rimando al contesto nel quale si collocano la predicazione di Gesù di Nazareth e la redazione dei 

testi neotestamentari, in quanto si tratta di un periodo particolare per la storia ebraica e per la 

riflessione su questi temi che si intreccia inevitabilmente con il sorgere del cristianesimo. 

 

 

Gli elementi costitutivi della coscienza ebraica 
 

Nel corso della plurimillenaria storia ebraica, caratterizzata da periodi piuttosto diversi fra loro e da 

una multiformità difficile da generalizzare
4
, è possibile comunque individuare tre elementi 

costitutivi della coscienza ebraica costantemente rilevabili. Si tratta della triade Torah – popolo – 

Terra, comprendente dimensioni fra loro correlate, delle quali nelle diverse epoche può essere 

prevalente una rispetto le altre, senza tuttavia escluderle. 

La Torah, l‟insegnamento divino rivelato al Sinai
5
, considerato dalla tradizione come una sorta di 

“Lettera d‟amore” da parte di Colui che ha liberato dalla schiavitù d‟Egitto, è sicuramente 

l‟elemento centrale attorno al quale si forma la realtà di popolo. Il popolo di Israele infatti impara ad 

essere il “popolo di Dio” osservando gli insegnamenti rivelati, e questo non riguarda solo il 

cammino nel deserto verso la “Terra promessa”, ma è un richiamo costante per l‟ebreo di ogni 

epoca chiamato a mettersi in ascolto della “voce del Sinai” che si rende particolarmente manifesta 

                                                 
1
 Nell‟orizzonte di tutta la storia dell‟ebraismo, il giudaismo designa il periodo dal ritorno dall‟esilio di Babilonia ad 

oggi, periodo nel quale la storia degli ebrei è legata ai discendenti della tribù di Giuda che, tornati da Babilonia, 

ricostituiscono il Tempio di Gerusalemme e consolidano la tradizione, che sarà mantenuta viva anche dopo la disfatta 

del 70 dell‟era cristiana ad opera dei Romani. Oggi i termini “giudaismo” ed “ebraismo” sono coincidenti. 
2
 Nell‟antropologia unitaria che non separa corpo e spirito che caratterizza l‟ebraismo, si ritiene che con la morte muoia 

anche la parte spirituale dell‟uomo. Con l‟avvento dei tempi messianici Dio ridonerà la vita e l‟uomo verrà 

“rivivificato” nella sua unità di corpo e spirito. 
3
 Preferisco non utilizzare il termine “Legge” che rimanda ad un orizzonte prevalentemente giuridico e riduttivo per una 

rivelazione che comprende molto di più della Legge mosaica. 
4
 Una caratteristica dell‟ebraismo di ogni epoca è la tendenza a manifestare la propria ebraicità in modi diversi, secondo 

una multiformità difficile da generalizzare. L‟ebraismo è sempre l‟ebraismo di qualcuno, non c‟è un “modello” di ebreo 

che valga esaustivamente per tutti. 
5
 In senso stretto il termine si riferisce al Pentateuco, in senso più ampio può comprendere tutto il canone biblico e gli 

insegnamenti tradizionali anch‟essi ricondotti al Sinai. 



2 

 

durante ogni proclamazione pubblica della Torah. Lo Shema„, la professione di fede
6
, è infatti un 

richiamo all‟ascolto di JHWH
7
: “Ascolta Israele, il Signore è il nostro Dio, il Signore è Uno” (Dt 

6,4), nel senso che è l‟unico capace di trasformare una storia anonima in storia di salvezza. 

Gli insegnamenti divini rivelati al Sinai riguardano ogni aspetto della vita: dall‟alimentazione, alle 

relazioni umane, alla testimonianza della tradizione di generazione in generazione, al calendario 

delle feste, all‟organizzazione della vita comunitaria, e molto altro…; una parte di questi però può 

essere osservata solo nella “Terra promessa”: si tratta in particolare dei precetti relativi all‟anno 

sabbatico, alla coltivazione della terra e alla liturgia del Tempio che, unitamente agli altri, 

costituisce la modalità attraverso la quale la “Terra promessa” diventa “Terra santa”. Si tratta di un 

concetto di santità “al presente”, nel quale il rapporto con la Terra diventa lo spazio nel quale vivere 

una dimensione “sponsale” di santificazione. Per questo il rapporto con la Terra di Israele è una 

dimensione costante anche per l‟ebreo in diaspora, che ne fa “memoria” attraverso la liturgia e 

attraverso una serie di tradizioni che, come vedremo, comprendono anche il rito funebre e la 

possibilità di riportare i defunti nella Terra dei padri. Essere sepolti in Terra di Israele è infatti la 

condizione per essere fra i primi ai quali il Signore ridarà la vita, in quanto la “rivivificazione” dei 

“tempi messianici” comincerà proprio da quel luogo. 

Nel periodo biblico ha sicuramente prevalso la dimensione di “popolo”, mentre dopo la caduta del 

Tempio del 70 dell‟era attuale il giudaismo si è ricostituito attorno allo studio della Torah, e oggi, 

dopo la rinascita dello Stato di Israele del 1948, è predominante la dimensione della Terra; tuttavia 

la triade Torah – popolo – Terra continua a costituire un elemento fondamentale della coscienza 

ebraica che non può prescindere dal continuo riferimento a queste tre dimensioni e, solo 

nell‟orizzonte delle medesime, considera l‟attesa dei “tempi messianici” e del “mondo avvenire” 

che è fra i capisaldi della vita religiosa e costituisce un elemento ricorrente sia nella liturgia 

quotidiana che in quella del Sabato e delle feste. Un esempio significativo al riguardo è la seconda 

benedizione della „Amidah, la serie di diciotto benedizioni che segue lo Shema„ Jisra‟el, dove si 

dice: 

 
Tu sei potente in eterno, Signore, Tu fai rivivere i morti, Tu sei grande nel salvare, Tu sei Colui che 

nutre i viventi con bontà, fa rivivere i morti con grande misericordia, sostiene coloro che cadono, 

risana gli ammalati, scioglie coloro che sono legati e mantiene la sua parola fedelmente a coloro che 

dormono nella polvere. Chi è pari a Te, operatore di prodigi? Chi Ti somiglia, Re che fa morire, fa 

rivivere e fa germogliare la salvezza? 

Tu sei fedele nel far rivivere i morti. Benedetto tu Signore, che fa rivivere i morti
8
. 

 

Nella coscienza ebraica l‟idea di “resurrezione” è maturata lentamente, ne troviamo le prime tracce 

nel Libro di Ezechiele e nei Sapienziali (cfr. Ez 37,10; Gb 19,25; Sal 16,10 e 49,16); all‟epoca di 

Gesù era condivisa fra Farisei e Sadducei, sebbene questi ultimi ne negassero le elaborazioni orali 

confluite poi nella tradizione rabbinica, che le ha fissate dando origine ai commenti giunti sino a noi 

sui quali si innesta tutto il pensiero ebraico relativo all‟escatologia. Vediamone dunque le 

caratteristiche fondamentali. 

 

 

Dai “tempi messianici” al “mondo avvenire” 
 

“Io credo, con fede assoluta, nella „venuta del messia‟: e benché tardi a venire, nonostante tutto, io 

credo!” Queste le parole di un inno che si canta durante la cena pasquale ebraica ricordando i 

                                                 
6
 Lo Shema„ è composto da tre brani della Torah: Dt 6,4; 11,13 e Nm 15,37. 

7
 È il Tetragramma sacro riferito al Dio di Israele che non si pronunzia per rispettarne la trascendenza. 

8
 Il testo della „Amidah si trova in tutti i Siddur, i “Libri di preghiera”. La benedizione citata è tratta da: Siddur 

hashallem, a c. di S.J. SIERRA E RAV S. BEKHOR, Ed. DLI, Milano 1998, pp. 116-117. Mie le rettifiche della traduzione 

italiana a fronte dell‟ebraico. 



3 

 

superstiti del Ghetto di Varsavia che, durante la Shoah, vanno incontro alla morte assieme ad altri 

sei milioni di ebrei. Tale inno è stato ripreso dalla musica popolare israeliana e fa da supporto ad 

una delle danze popolari tradizionali. Può capitare quindi di sentirlo riproporre durante i tragitti in 

volo dall‟Europa a Tel Aviv con la compagnia El Al, oppure è ritrovabile su qualche CD acquistato 

durante un viaggio in Israele. Solitamente è indicato con le parole iniziali: ‟ani ma‟amin, “Io 

credo”. 

Tale fede ha un suo significativo riferimento alla “venuta del messia” nella quindicesima 

benedizione che segue la recita dello Shema„ Jsra‟el ripresa da molti altri testi liturgici: 

 
Fa rifiorire al più presto il germoglio di David, tuo servo, che sollevi la sua fronte, grazie alla Tua 

salvezza, poiché noi ogni giorno speriamo nella salvezza che ci viene da Te. Benedetto sei Tu, 

Signore, che fa germogliare la gloria della salvezza
9
. 

 

Come si può notare, nonostante l‟iniziale riferimento ad un “messia davidico”, l‟accento si sposta 

poi sulla salvezza che “viene da Dio”, lasciando intendere che, comunque vadano le cose, tutto 

dipenderà da Lui. A differenza infatti di quanto solitamente si pensa, nel giudaismo l‟attesa 

messianica va considerata soprattutto in riferimento ai “tempi messianici”, questa è la fede comune; 

sul fatto poi che i medesimi possano essere inaugurati o meno da un “messia inviato da Dio” è 

oggetto di discussioni millenarie, così come si discute sulla sua possibile discendenza davidica o 

meno. Nel Talmud, fonte autorevole della tradizione rabbinica
10

, sono confluite attese messianiche 

molto diverse fra loro, alcune delle quali completamente slegate da un possibile “messia”, che 

comunque è un “inviato da Dio” che non ha nulla a che vedere con l‟idea dell‟incarnazione, in 

quanto ciò andrebbe contro il secondo comandamento che vieta qualsiasi forma di immagine divina 

(cfr. Es 20,4-6 e Dt 5,7-10). In ogni caso, i “tempi messianici” avranno una fase storica, durante la 

quale scompariranno il dolore, le contraddizioni storiche e la morte secondo la profezia di Isaia (cfr. 

Is 11,6-9), alla quale seguirà una fase metastorica – il “mondo avvenire” – del quale faranno parte 

anche i defunti ai quali Dio “ridarà” la vita. 

Vediamo allora, almeno nelle linee generali, come tutto ciò è confluito nelle fonti rabbiniche a 

partire dalle radici bibliche. 

 

 

I “tempi messianici” 

Le tracce di una speranza nei “tempi messianici” sono ritrovabili sia nei libri profetici che in quelli 

sapienziali. Fra i testi più significativi è sicuramente la testimonianza del Libro di Isaia al capitolo 

undicesimo, dove fra i “segni dei tempi messianici” inaugurati da un “messia davidico” troviamo “il 

lupo che dimorerà con l‟agnello”, la “pantera che si sdraierà accanto al capretto”, “il vitello e il 

leoncello che pascoleranno insieme guidati da un fanciullo”, “il lattante che giocherà sulla buca 

dell‟aspide” e “il bambino che metterà la mano nel covo di serpenti velenosi”, inoltre “la saggezza 

del Signore riempirà tutto il paese come le acque ricoprono il mare” (cfr. Is 11,6-9). Segni 

parzialmente ripresi nel Salmo 91 (cfr. Sal 91,13), che richiamano quelli della “nuova alleanza” nel 

Libro di Geremia (cfr. Ger 31,33-34) e “dell‟acqua che risana” in quello di Ezechiele (cfr. Ez 47,9). 

La tradizione rabbinica li ha rielaborati tentando di raffigurare in che modo il mondo e la storia 

subiranno una radicale trasformazione che farà sì che la natura possa dare il meglio di sé, eliminerà 

qualsiasi forma di sofferenza, realizzerà la pace e farà scomparire la morte. Fra i tanti esempi 

citabili, possiamo ricordare le seguenti affermazioni: 

 

                                                 
9
 Ritrovabile in: Siddur hashallem, a c. di S.J. SIERRA E RAV S. BEKHOR, op. cit., pp. 126-127. Mie le rettifiche della 

traduzione italiana a fronte dell‟ebraico. 
10

 Il Talmud, letteralmente “studio”, è costituito dalla Mishnah – la Torah orale codificata attorno al II secolo dell‟era 

cristiana – e dai suoi commenti secondo una duplice redazione: palestinese (V secolo dell‟era attuale) e babilonese (V-

VI secolo dell‟era attuale). 



4 

 

[nell‟era “messianica”] l‟uomo porterà un solo acino [d‟uva] in un carro o su una nave, lo deporrà in 

un angolo della sua casa e ne trarrà vino abbastanza da riempirne un grosso fiasco e il suo gambo 

servirà da combustibile sotto la pentola. Non ci sarà acino che non darà trenta misure di vino
11

. 

 

[normalmente] il grano si produce in sei mesi e gli alberi danno frutto in dodici, nei “tempi 

messianici” il grano si produrrà in un mese e gli alberi daranno frutto in due. Rabbi Josè diceva: 

nell‟era “messianica” il grano si produrrà in quindici giorni e gli alberi daranno frutto in un mese
12

. 

 

E ancora, secondo un‟immaginazione ancor più originale: 

 
La Terra di Israele darà pani della più fine farina, vesti della lana più pura; il suolo produrrà spighe 

di grano grandi come due reni di un grosso bue
13

. 

 

Le donne partoriranno bambini ogni giorno e gli alberi ogni giorno produrranno frutti
14

. 

 

Inoltre, nel commento rabbinico all‟Esodo, utilizzando simbolicamente il numero dieci che ricorda 

le “dieci Parole al Sinai”, si descrivono le “dieci cose” che Dio rinnoverà nei “tempi messianici”: 

(1) Egli stesso illuminerà il mondo e, attraverso i raggi del sole, guarirà i malati; (2) farà scaturire 

da Gerusalemme acqua corrente capace di guarire qualsiasi malattia (cfr. Ez 47,9); (3) farà produrre 

mensilmente frutti utili che serviranno come cibo le cui foglie avranno effetto curativo; (4) 

riedificherà le città cadute in rovina, comprese Sodoma e Gomorra (cfr. Ez 16,55); (5) riedificherà 

Gerusalemme con pietre di zaffiro (cfr. Is 54,11); (6) la pace regnerà su tutta la natura (cfr. Is 11,7); 

(7) stabilirà un “patto” fra il mondo animale e Israele (cfr. Os 2,20); (8) cesseranno pianti e lamenti 

(cfr. Is 65,19); (9) cesserà la morte (cfr. Is 25,8); (10) non vi saranno più sospiri, gemiti e angoscia 

ma tutti saranno lieti (cfr. Is 35,10)
15

. 

Tutto ciò viene ribadito insistendo sul fatto che la pace, la serenità e la gioia dei “tempi messianici” 

saranno durevoli, in questo stesso periodo Dio restaurerà la Città Santa e il Tempio e riunirà le tribù 

di Israele, cesseranno i sacrifici ad eccezione dell‟offerta di grazie che non avrà mai fine
16

. Si 

discute poi sulla durata di questa particolare era e, naturalmente, le opinioni sono molto variegate: si 

spazia dai quarant‟anni – come il periodo trascorso da Israele nel deserto – ai duemila, come 

insegna la scuola di Elijah: 

 
Il mondo durerà seimila anni, di cui duemila nel caos [dalla creazione alla rivelazione al Sinai], 

duemila con la Torah e duemila che saranno i “giorni del Messia”
17

. 

 

Al di là delle discussioni sulle modalità con le quali si manifesteranno i “tempi messianici” e sulla 

loro durata, è solo a partire dai medesimi che è possibile affermare che Dio “ridarà la vita” ai morti 

così come promesso dalle Scritture. 

 

La vita “ridonata” ai morti 

Nel Libro di Ezechiele troviamo una testimonianza significativa riguardo la fede in Dio che “ridarà 

la vita”, espressa attraverso la visione delle “ossa aride” riportate in vita dallo Spirito divino 

attraverso la profezia (cfr. Ez 37,1-14), fede che emerge con particolare forza anche in alcuni passi 

di Isaia e Daniele: 

                                                 
11

 Talmud Babilonese, Ketubbot 111b. Mie le precisazioni fra parentesi. 
12

 Talmud Palestinese, Ta„anit 64a. Mie le precisazioni fra parentesi. 
13

 Talmud Babilonese, Ketubbot 111b. 
14

 Talmud Babilonese, Shabbat 30b. 
15

 Cfr. Shemot Rabbah XV,21. Si tratta del commento rabbinico all‟Esodo redatto attorno al XII secolo dell‟era attuale. 
16

 Cfr. Pesiqta de Rav Kahana 79a. Si tratta di una autorevole raccolta di commenti rabbinici sulle sezioni della Torah 

proclamate in Sinagoga durante alcuni Sabati e le feste. È stata redatta fra l‟VIII e il X secolo dell‟era attuale. 
17

 Talmud Babilonese, Sanhedrin 97a. Mie le precisazioni fra parentesi. 



5 

 

 
Di nuovo vivranno i tuoi morti, 

saranno vivificati i loro cadaveri. 

Sorgeranno, si sveglieranno ed esulteranno 

quelli che giacciono nella polvere, 

perché la tua rugiada è rugiada luminosa, 

e la terra getterà fuori i morti. 

(Is 26,19) 

 

Molti di quelli che dormono nella polvere della terra si sveglieranno: alcuni alla vita eterna ed altri 

alla vergogna e per l‟infamia eterna. I saggi splenderanno come lo splendore del firmamento; coloro 

che avranno indotto molti alla giustizia risplenderanno come le stelle per sempre. 

(Dn 12,2-3) 

 

Sulla base di testimonianze come queste – dove non solo emerge la possibilità di una nuova vita 

dopo la morte ma si delinea già l‟idea di un giudizio divino dal quale dipenderà la qualità della “vita 

eterna” – la tradizione orale ha elaborato la fede in una nuova vita “ridonata” da Dio dopo la morte 

collegandola ai “tempi messianici”. Si legge nel Talmud al riguardo: 

 
Chi ripudia la fede nella rivivificazione dei morti, non avrà parte nella rivivificazione

18
, 

 

e tale fede è così importante da essere ripresa nei 13 articoli di Maimonide
19

 entrati a far parte della 

liturgia quotidiana, dove il dodicesimo e il tredicesimo recitano: 

 
(12) – Ogni giorno può arrivare il Re Messia; 

(13) – i morti, in futuro, torneranno alla vita
20

. 

 

Ai tempi di Gesù, quindi nel periodo medio giudaico
21

, la fede nei “tempi messianici” e nella vita 

“ridonata” da Dio ai morti è pressoché comune nelle molteplici e variegate correnti del tempo, 

nell‟orizzonte delle quali si registra una vivace diatriba fra quella dei farisei – da cui nascerà la 

tradizione rabbinica – che sostiene e promuove la tradizione orale e quella dei sadducei che invece 

rifiuta l‟elaborazione orale del dato biblico: la discussione infatti verte principalmente sulla 

modalità e sulle dinamiche con cui comprendere le Scritture. Tale controversia portò ad una 

modificazione del testo liturgico usato nel Tempio, dove, al termine di ogni benedizione, si usava 

dire “per sempre”, ma, per sottolineare meglio l‟idea che Dio “ridarà la vita” non solo secondo la 

tradizione scritta ma anche secondo quella orale, si ordinò di modificare l‟espressione “per sempre” 

in “di eternità in eternità”
22

. 

Sempre per questa ragione, i maestri del tempo cercarono ulteriori fondamenti delle loro posizioni 

sia nella Torah che in tutte e tre le sezioni del canone biblico ebraico che verrà fissato 

definitivamente a Javne (Jamnia) nel 90 dell‟era attuale; erano certi infatti che la fede nella vita 

“ridonata” da Dio fosse presente fin dalla Genesi, il problema semmai era trovare la giusta chiave 

interpretativa: 

                                                 
18

 Talmud Babilonese, Sanhedrin 90a. 
19

 Rabbi Moshe ben Maimon – conosciuto anche con l‟acrostico “Rambam” –, medico, filosofo, talmudista e autorevole 

commentatore delle Scritture vissuto nel XII secolo dell‟era attuale. 
20

 Siddur hashallem, a c. di S.J. SIERRA E RAV S. BEKHOR, op. cit., pp. 204-205 
21

 Mi riferisco alla suddivisione della storia ebraica proposta da Gabriele Boccacini nel suo saggio: Il medio giudaismo, 

Marietti, Genova 1993, che individua tale periodo fra il terzo secolo prima dell‟era attuale e il secondo della medesima. 

Secondo questa prospettiva, la nascita del cristianesimo si colloca come corrente messianica all‟interno dei “giudaismi” 

di un‟epoca caratterizzata da fermenti religiosi e tensioni unici nel loro genere, non ritrovabili nel periodo precedente e 

in quello successivo. 
22

 Cfr. Mishnah, Berakhot IX,5. La Mishnah è la codificazione scritta della Torah orale avvenuta attorno al II secolo 

dell‟era cristiana 



6 

 

 
Non esiste sezione della Torah [scritta]

23
 che non implichi la dottrina della rivivificazione, solo che a 

noi manca la capacità di interpretarla in questo senso
24

. 

 

Cercarono pertanto di individuare tutti i passaggi delle Scritture interpretabili nel senso della 

“rivivificazione” e, fra gli esempi più significativi al riguardo, possiamo ricordare un dialogo fra 

Rabbi Gamaliele e alcuni sadducei riportato dal Talmud, dove il riferimento è innanzitutto alla 

Torah laddove si dice: 

 
Ecco tu dormirai con i tuoi padri e sorgerai (Dt 31,16), 

 

poi nei Profeti dove è scritto: 

 
Di nuovo i tuoi morti vivranno… (Is 26,19), 

 

e infine negli Agiografi poiché è detto: 

 
La tua bocca è come il vino migliore, che va giù liscio per il mio amato, facendo muovere le labbra 

dei dormienti
25

(Ct 7,9); 

 

dal momento che i sadducei non accettano tali argomentazioni, Rabbi Gamaliele porta a favore 

della sua posizione il passo del Deuteronomio dove si precisa: 

 
la Terra che il Signore giurò ai vostri padri di dar loro (Dt 11,9), 

 

dove la precisazione “loro” (e non “voi”) implica che venga a loro “ridonata” la vita
26

. E per 

confutare coloro che dichiarano che la vita potrebbe essere “ridata” da una Potenza diversa dal Dio 

creatore, si ripropone con forza il passaggio del Deuteronomio dove si trova scritto: 

 
Sono Io [Dio] che faccio morire e faccio vivere, 

che ho ferito e Io [Dio] guarisco (Dt 32,39). 

 

E gli esempi potrebbero continuare… 

Vale comunque la pena ricordare che è in questo contesto che si colloca sia la vicenda storico-

salvifica di Gesù di Nazareth che la sua rielaborazione da parte della comunità giudaico-cristiana 

delle origini, che inevitabilmente rilegge il mistero pasquale di Gesù alla luce della fede ebraica 

nella resurrezione dei morti nell‟orizzonte delle tensioni dialettiche del tempo. 

Ritornando alle fonti rabbiniche riguardo tale fede, il Talmud discute a lungo sui “particolari” della 

“rivivificazione”: ci sono maestri che affermano che tale evento, collegato ai “tempi messianici” 

riguarderà solo chi è sepolto in Terra di Israele, altri invece allargano la possibilità oltre i confini 

della Terra dei padri precisando però che Dio “ridarà la vita” ai morti a partire da questo luogo, 

lasciando così intendere una sorta di precedenza per chi è sepolto nella Terra “promessa” ove è 

sorto il Tempio
27

. Pertanto alcuni di coloro che muoiono in diaspora cercano di farsi seppellire in 

questo luogo; mentre per tutti gli altri – e sono la maggioranza – è sorta l‟usanza, ancora oggi in 

vigore, di gettare qualche manciata della Terra di Israele nella fossa di chi viene sepolto in diaspora, 

                                                 
23

 Intesa anche in senso ampio come intero canone biblico. 
24

 Sifrè su Dt 32,2, § 306; 132a. Il Sifrè è un commento rabbinico su Numeri e Deuteronomio redatto verso la fine del 

III secolo dell‟era attuale. 
25

 Il sonno viene qui inteso come il sonno della morte. 
26

 Cfr. Talmud Babilonese, Sanhedrin 90b. 
27

 Cfr. Talmud Babilonese, Ketubbot 111a. 



7 

 

così come c‟è anche chi sparge un po‟ della medesima sugli occhi del defunto affinché, come Mosè, 

possa vedere la Terra promessa almeno da lontano. 

Sono poi numerose le discussioni riguardo il “come” si riavrà la vita, l‟aspetto con cui si “rivedrà la 

luce” – rimarranno i difetti? – e il “rinascere” nudi piuttosto che vestiti. Fra i tanti esempi possibili, 

possiamo ricordare il seguente aneddoto riportato nel commento rabbinico alla Genesi: 

 
Adriano domandò a Rabbi Jeoshua ben Chananja: “Da che cosa trarrà l‟essere umano il Santo, che 

benedetto sia, nell‟Al di la?” “Da un osso della colonna vertebrale chiamato Luz [vertebra]”, egli 

rispose. “Come lo sai?” “Portamelo e te lo mostrerò”. Quando lo ebbe portato, tentarono di 

macinarlo in una macina ma non si macinò; tentarono di bruciarlo nel fuoco, ma non si bruciò; lo 

misero nell‟acqua, ma non si sciolse; lo misero su di una incudine e lo colpirono con un martello, ma 

si spaccò l‟incudine e si ruppe il martello senza che l‟osso si fosse neppure scheggiato
28

. 

 

Ciò che si vuole dire è che, nonostante il naturale disfacimento di ogni cadavere, rimane comunque 

qualcosa di “non deteriorabile” che conserva un “principio vitale” a partire dal quale avverrà la 

rinascita per opera divina, ed anche su questo le opinioni sono diverse e le discussioni al riguardo 

piuttosto numerose. Si è concordi comunque sul fatto che la salma del defunto non debba essere 

violata in nessun modo, neppure riesumata se non per tornare dalla diaspora in Terra di Israele, 

come è accaduto per le spoglie di Giuseppe (cfr. Es 13,19). Tali attenzioni vogliono sottolineare che 

il defunto inumato in terra
29

 ontologicamente appartiene alla sfera divina, quindi trascendente, 

inoltre sono le sue spoglie mortali che “riavranno” la vita da Dio, pertanto vanno rispettate e 

custodite fino ai “tempi messianici” inaugurati dal ritorno del profeta Elia (cfr. Mal 3,23), durante i 

quali la vita “ridestata” non avrà fine e coloro che Dio “ricondurrà” di nuovo all‟esistenza non 

torneranno mai più alla polvere
30

. 

Come si può notare, al di là delle discussioni più o meno vivaci e delle opinioni più o meno 

divergenti, emerge con chiarezza il fatto che Dio “ridarà la vita” ai morti mantenendo intatta 

l‟individualità che caratterizza ogni uomo prima del suo decesso. Si può discutere sulle modalità 

attraverso le quali tutto ciò accadrà, ma è certo che ciascuno riavrà la vita individualmente. Ciò 

significa che, seppur in un‟altra dimensione, ognuno manterrà quell‟unicità che caratterizza ogni 

persona creata ad immagine di Dio. 

 

 

Il mondo “avvenire” 

Nel corso dei tempi la dottrina escatologica confluita nel Talmud ha subito dei mutamenti. Le prime 

generazioni dei maestri identificavano “l‟era messianica” con il mondo “avvenire”, i maestri più 

recenti invece considerano il “periodo messianico” come un‟epoca di transizione fra questo mondo 

e il mondo “avvenire”, nella quale ci sarà una fase storica positiva che precederà quella metastorica. 

Tutti comunque concordano sul fatto che questa vita è il preludio a quella definitiva in una 

dimensione metastorica: 

 
Questo mondo è come un vestibolo che precede il mondo “avvenire”; preparati nel vestibolo per 

entrare nella sala
31

. 

 

Tuttavia i profeti di Israele non hanno svelato ciò che vedranno coloro che avranno il privilegio di 

potervi entrare: 

 

                                                 
28

 Bereshit Rabbah XXVIII,3. Si tratta di un commento rabbinico alla Genesi redatto nella prima metà del V secolo 

dell‟era attuale. 
29

 L‟inumazione in terra è la sola modalità di sepoltura ammessa dalla tradizione. 
30

 Cfr. Mishnah, Sotah IX,15; Talmud Babilonese, Sanhedrin 92a. 
31

 Mishnah, Avoth IV,21. 



8 

 

Tutto Israele si riunì presso Mosè e gli disse: “Mosè, nostro maestro, dicci quali beni il Santo – che 

benedetto sia – ci darà nel mondo „avvenire‟ ”. Rispose loro: “Non so che dirvi. Siate felici per ciò 

che vi è preparato”
32

. 

 

Nonostante questa riserva, i maestri di Israele non si sono astenuti nel descrivere l‟Al di là. Le loro 

riflessioni sui problemi della vita li hanno spinti a figurarselo come un mondo in cui le 

ineguaglianze di quello presente sarebbero livellate e risplenderebbe la divina giustizia. In questo 

modo si risolverebbe il problema del male storico. 

La differenza più notevole fra i due mondi è la rivalutazione dei valori: tutto ciò che in questo 

mondo è tanto stimato da costituire la suprema aspirazione dell‟uomo cessa di esistere quando si 

varca la soglia del mondo “avvenire”: 

 
Nel mondo “avvenire” non c‟è né mangiare né bere, né procreazione di figli, né contrattazioni 

commerciali, né invidia, né odio, né rivalità; ma i giusti seggono in trono, la corona in capo, e 

godono lo splendore della Shekhinah
33

. 

 

Tutta la vita si svolgerà su un piano diverso rispetto al presente: i desideri del corpo non faranno 

sentire più a lungo i loro stimoli e dominerà l‟aspetto spirituale dell‟uomo, ciò che su questa terra è 

la dinamica dello Shabbath (il Sabato ebraico) rispetto gli altri giorni della settimana sarà su scala 

infinitamente superiore il mondo “avvenire”. Si dice infatti che lo Shabbath è un sesto del mondo 

“avvenire”
34

. E per sottolineare il contrasto fra l‟incostanza della vita presente e l‟immutabilità di 

quella futura, con un paradosso tipicamente rabbinico si precisa: 

 
É migliore un‟ora di pentimento e di buone azioni in questo mondo che la vita intera nel mondo 

“avvenire”; ed è migliore un‟ora di beatitudine di spirito nel mondo “avvenire” che la vita intera in 

questo mondo
35

. 

 

Per prepararsi alla permanenza nel mondo “avvenire” l‟uomo deve studiare la Torah e osservare gli 

insegnamenti rivelati, i precetti: 

 
Chi si è acquistato le parole della Torah, si è acquistato la vita nel mondo “avvenire”

36
. 

 

E ancor più esplicita è la dichiarazione: 

 
Nell‟ora della dipartita dell‟uomo dal mondo, non lo accompagneranno né oro, né argento, né pietre 

preziose, né perle, ma solo la Torah e le opere buone; come è detto: “Quando cammini ti guiderà, 

quando ti corichi vigilerà su di te e quando ti desti parlerà con te” (Pr 6,22); “quando cammini ti 

guiderà” in questo mondo, “quando ti corichi vigilerà su di te” nella tomba, “e quando ti desti parlerà 

con te” nel mondo “avvenire”
37

. 

 

I maestri di Israele cercano inoltre di chiarire meglio chi sarà ammesso o meno a godere delle gioie 

dell‟Al di là. Ecco alcuni esempi significativi tratti dal Talmud: 

 
Quando Rabbi Eliezer era ammalato, i suoi discepoli andarono a visitarlo. Gli dissero: “maestro, 

insegnaci le vie della vita per le quali possiamo essere degni della vita nel mondo „avvenire‟.” 

                                                 
32

 Sifrè su Dt 33,29. § 356; 148b. 
33

 Talmud Babilonese, Berakhot 17a. La Shekhinah è la presenza divina. 
34

 Cfr. Talmud Babilonese, Berakhot 57b. 
35

 Mishnah, Avoth IV,22. 
36

 Mishnah, Avoth II,8. 
37

 Mishnah, Avoth VI,9. 



9 

 

Rispose loro: “siate solleciti nell‟onore dei vostri colleghi; distogliete i vostri figli dalla recitazione
38

, 

e fateli sedere fra le ginocchia dei discepoli dei saggi, e quando pregate, sappiate dinnanzi a Chi 

state; e sarete così degni della vita nel mondo “avvenire”
39

. 

 

Per l‟uomo che gode del frutto del proprio lavoro è scritto: “Quando mangi della fatica delle tue 

mani, felice tu sarai e bene sarà a te” (Sal 128,2); “felice tu sarai”, in questo mondo, e “bene sarà a 

te” nel mondo “avvenire”
40

. 

 

Fra coloro che erediteranno il mondo “avvenire” sono: colui che dimora nella Terra di Israele e colui 

che educa suo figlio nello studio della Torah 
41

. 

 

Come si può notare si spazia dalle esortazioni morali, alla positività del frutto della fatica umana 

che produce il pane quotidiano, all‟importanza dell‟abitare nella Terra di Israele educando i propri 

figli allo studio della Torah. Si tratta comunque di azioni positive volte al bene secondo gli 

insegnamenti divini rivelati; di conseguenza saranno esclusi coloro che li trasgrediscono e si 

allontanano dalla tradizione, come chi sostiene che la fede nella “rivivificazione” non è deducibile 

dalla Torah o chi sostiene che la medesima non viene dal cielo
42

. 

Ma c‟è anche un passo del Talmud nel quale si riporta un singolare dialogo fra Rabbi Baruqa di 

Chuzah e il profeta Elia che gli appare presso la piazza di un mercato
43

, con cui si vuole sottolineare 

l‟importanza dell‟essere portatori di serenità e di pace per poter aver parte al mondo “avvenire”: 

 
Rabbi Baruqa di Chuzah andava spesso nella piazza del mercato di Lapet. Là un giorno gli apparve il 

profeta Elia, e Rabbi Baruqa gli domandò: “Fra tutti questi uomini, ce n‟è almeno uno che avrà parte 

al mondo „avvenire‟?” Elia rispose: “Nessuno”. 

Ma più tardi nella piazza del mercato vennero due uomini, ed Elia disse a Rabbi Baruqa: “Questi due 

avranno parte al mondo futuro”. Rabbi Baruqa chiese ai due nuovi venuti: “Qual è la vostra 

professione?” Essi risposero: “Noi siamo buffoni. Quando vediamo qualcuno che è triste, lo 

rassereniamo. E quando vediamo due persone litigare, cerchiamo di farle riconciliare”
44

. 

 

Attraverso questo particolare genere narrativo, che si intreccia con le discussioni talmudiche 

relative ad aspetti normativi, la tradizione vuole portare l‟accento sull‟importanza dell‟azione volta 

al bene a prescindere dalla categoria di appartenenza: i “buffoni” non sono maestri studiosi della 

Torah, praticano inoltre una professione che può essere considerata da “perditempo”; tuttavia nel 

racconto sono i soli ad aver trasformato la tristezza in serenità e ad aver riconciliato due litiganti. È 

un modo per dire: non sentitevi troppo sicuri del vostro essere “nel giusto” perché la vostra vita è 

apparentemente ineccepibile, interrogatevi invece su quanto siete costruttori di serenità e di pace, 

poiché coloro che forse considerate dei “perditempo” potrebbero precedervi nel mondo “avvenire”. 

La letteratura rabbinica inoltre, nella sua multiformità espressiva, presenta anche affermazioni come 

la seguente: 

Tutto Israele ha parte nel mondo “avvenire”, come è detto: “Il tuo popolo sarà tutto di giusti, 

erediteranno la Terra per sempre” (Is 60,21)
45

. 

 

                                                 
38

 La frase è oscura, può essere intesa nel senso di evitare una conoscenza solo mnemonica delle Scritture oppure in 

quello di evitare la speculazione filosofica, in quanto il termine utilizzato nell‟ebraico medioevale indica la “logica”. 

C‟è anche chi la intende nel senso di evitare la lettura dei testi apocrifi. 
39

 Talmud Babilonese, Berakhot 28b. 
40

 Talmud Babilonese, Berakhot 8a. 
41

 Talmud Babilonese, Pesachim 113a. 
42

 Cfr. Mishnah, Sanhedrin X,1. 
43

 Nella letteratura rabbinica sovente il profeta Elia appare, soprattutto ai maestri, come portavoce di Dio o come 

elemento qualificante del discorso sui “tempi messianici” e sul mondo “avvenire”. 
44

 Talmud Babilonese, Ta„anith 22a. 
45

 Mishnah, Sanhedrin X,1. 



10 

 

Apparentemente sembrerebbe trattarsi di un favoritismo divino nei confronti del popolo di Israele; 

tuttavia, considerato il periodo storico a cui l‟espressione appartiene (II secolo dell‟era attuale), la 

medesima va interpretata nel senso di un incoraggiamento a non perdere la propria identità nel 

momento dell‟accentuarsi della diaspora dopo la distruzione del Tempio, un‟esortazione quindi a 

non lasciarsi assimilare da altre culture. La tradizione rabbinica, ripresa anche da Maimonide
46

, 

afferma infatti che i “giusti fra le nazioni” avranno parte al mondo “avvenire”, e il testo di 

riferimento è la seguente discussione: 

 
Rabbi Eliezer diceva: “nessun pagano avrà parte nel mondo „avvenire‟; come è detto: „i malvagi 

torneranno agli inferi, come tutte le Nazioni che dimenticano Dio‟ (Sal 9,18); „i malvagi‟ si riferisce 

ai malvagi in Israele”. Rabbi Jeoshua gli replicò: “se il versetto dicesse: „i malvagi torneranno agli 

inferi, come tutte le Nazioni‟, e si fosse fermato lì, sarei d‟accordo con te. Ma poiché il testo 

aggiunge: „che dimenticano Dio‟, ecco, vi devono essere fra le Nazioni dei giusti che avranno parte 

nel mondo “avvenire”
47

. 

 

È in tale orizzonte che sono stati elaborati i “precetti di Noè”
48

 per riconoscere i “giusti fra le 

nazioni”, i “timorati di Dio” menzionati anche da Luca negli Atti degli Apostoli (cfr. At 2,11 e 

10,2). Il mondo “avvenire” è pertanto per tutti i giusti sia del popolo di Israele che delle Nazioni. 

Dio infatti giudicherà ogni uomo. 

 

 

Il “giudizio finale” e le sue conseguenze 

 

Il “giudizio finale” da parte di Dio è in stretta relazione al dono della libertà: se l‟uomo può 

scegliere di conseguenza Dio può giudicare, e lo fa a partire dalle due “vie” che Egli stesso ha posto 

davanti a lui: 

 
Vedi, ho posto davanti di fronte a te oggi la vita e il bene, la morte e il male; poiché Io ti comando di 

amare il Signore tuo Dio, di camminare per le Sue vie, di osservare i suoi precetti, le Sue leggi e le 

Sue norme, perché tu viva e ti moltiplichi e il Signore tuo Dio ti benedica nella Terra in cui stai per 

entrare […]. Ti ho posto davanti la vita e la morte, la benedizione e la maledizione; scegli dunque la 

vita! (Dt 31,15-19). 

 

Il passo del Deuteronomio appena ricordato, da una parte invita a scegliere la vita e il bene, tuttavia 

dall‟altra non esclude la possibilità che qualcuno scelga invece la morte e il male. Si tratta quindi di 

capire in che modo Dio eserciti il suo giudizio riguardo l‟umanità. 

La tradizione insegna che i due modi di indicare Dio nella Scrittura corrispondono a due suoi 

attributi ben precisi: Elohim, che si traduce come “Dio”, corrisponde all‟attributo della giustizia, 

mentre JHWH, che si traduce come “Signore”, corrisponde a quello della misericordia
49

. I due nomi 

appaiono combinati insieme all‟inizio del secondo capitolo della Genesi: 

 
Queste sono le generazioni del cielo e della terra quando furono creati, nel giorno in cui il Signore 

Dio (JHWH Elohim) fece terra e cielo (Gen 2,4). 

 

E così vengono interpretati: 

 

                                                 
46

 Cfr. Hilkhot haTeshuvah III,5. 
47

 Tosefta, Sanhedrin XIII,2. La Tosefta è una raccolta di “aggiunte” alla Mishnah redatta fra il III e il IV secolo dell‟era 

attuale. 
48

 Cfr. Talmud Babilonese, Sanhedrin 56b. 
49

 Cfr. Bereshit Rabbah XXXIII,3. 



11 

 

Si può paragonare al caso di un re che aveva dei vasi vuoti. Disse: “Se ci verso dell‟acqua molto 

calda, scoppieranno; se ci metto acqua gelida, si restringeranno”. Che fece il re? Mescolò l‟acqua 

bollente con la fredda e la versò mischiata nei vasi, che rimasero com‟erano. Così il Santo, che 

benedetto sia, disse: “Se creo il mondo col solo attributo della misericordia, i peccati si 

moltiplicheranno oltre ogni limite; se lo creo con la sola giustizia, come il mondo potrà conservarsi? 

Lo creerò dunque con ambedue gli attributi; possa così durare!”
50

. 

 

Il commento lascia intravedere una sorta di conflitto fra la giustizia e la misericordia di Dio che, 

come attesta la Scrittura, hanno fra loro un rapporto a netto vantaggio della misericordia: 

 
Io, il Signore, sono il tuo Dio, un Dio geloso, che punisce la colpa dei padri nei figli fino alla terza e 

alla quarta generazione, per coloro che mi odiano, ma che dimostra la Sua misericordia fino a mille 

generazioni, per quelli che mi amano e osservano i miei precetti (Es 20,5-6). 

 

Un segno significativo che rimanda a tale rapporto sono i due colori tradizionali del tallit, lo scialle 

per la preghiera: il fondo è bianco con alcune strisce scure (blu o nere); il bianco, colore prevalente, 

rappresenta la misericordia, mentre le strisce scure rappresentano la giustizia. Avvolgendosi nel 

medesimo si sperimenta la misericordia divina nettamente superiore alla giustizia. E c‟è anche chi 

utilizza il tallit solo bianco per sottolineare che, comunque, la misericordia divina prevale 

nettamente sulla giustizia. 

La letteratura rabbinica pertanto si muove all‟interno della tensione fra giustizia e misericordia, 

mostrando l‟incompatibilità fra quest‟ultima e la teoria della retribuzione. 

 

 

Il “giudizio finale” 

Nell‟orizzonte appena delineato, la tradizione ritiene che il “giudizio finale” non riguarderà solo i 

singoli ma anche le Nazioni pagane in relazione al modo con cui si sono rapportate al popolo di 

Israele, così come indicato nella promessa di Dio ad Abramo (cfr. Gen 12,3). Ecco un passo 

significativo al riguardo: 

 
Nell‟ Al di là, il Santo, che benedetto sia, sarà seduto e gli angeli disporranno troni per i grandi di 

Israele che su quelli siederanno; il Santo, che benedetto sia, siederà con gli anziani di Israele come il 

presidente di un Beth Din [Tribunale rabbinico], e giudicherà le Nazioni pagane, come è detto: “Il 

Signore entrerà in giudizio con gli anziani del Suo popolo” (Is 3,14)
51

. 

 

Segue la descrizione del processo che si conclude con la sconfitta delle Nazioni e la glorificazione 

del popolo di Israele. Si tratta di una modalità per sottolineare che, alla fine, la giustizia di Dio 

ripagherà i discendenti di Abramo di tutte le traversie subite e di tutte le persecuzioni da parte degli 

altri popoli. 

Tuttavia, accanto ad affermazioni di questo tipo, sembrano prevalere quelle riferite al “giudizio 

finale” di ogni uomo, sia ebreo che gentile come sottolinea Rabbi El‟azar Hakappar in questo passo 

della Mishnah: 

 
I nati sono destinati a morire e i morti a rivivere; i vivi ad essere giudicati, sì da sapere, far sapere e 

rendere noto che Egli è Dio, Egli è il Plasmatore, Egli è il Creatore, Egli intuisce, Egli è il Giudice, 

Egli è il testimone, Egli è la parte in causa, ed è destinato in futuro a giudicare. Benedetto che non ha 

dinanzi né violenza, né dimenticanza,, né riguardi personali, né corruttela perché tutto è Suo. E sappi 

che tutto avviene secondo un piano, né ti rassicuri il tuo istinto che l‟oltretomba sarà un comodo 

                                                 
50

 Bereshit Rabbah XII,15. 
51

 Midrash Tanchuma, Qedoshim § I. Mie le precisazioni fra parentesi. Si tratta di un commento rabbinico alla Torah di 

tipo omiletico. L‟epoca della sua redazione finale è oggetto di discussione, che spazia fra il V e il IX secolo dell‟era 

attuale. 



12 

 

rifugio, perché tuo malgrado fosti concepito, tuo malgrado nascesti, tuo malgrado sei vivo, tuo 

malgrado muori e tuo malgrado sei destinato a render conto in futuro al Re dei Re dei Re, il Santo 

che benedetto sia
52

. 

 

Secondo una modalità tipicamente semitica, che per affermare un valore procede per negazione, si 

vuole sottolineare che la vita è un bene, un‟occasione unica per compiere la volontà divina, perché 

dopo la morte non sarà più possibile (cfr. Sal 88,6 e Gb 3,19), ci sarà solo il “giudizio finale” di Dio 

che, per l‟ebreo, sarà più severo in quanto depositario della Torah e chiamato ad una testimonianza 

di santità fra le genti (cfr. Es 19,5-6); in questo infatti consiste “l‟elezione” e, di conseguenza, una 

responsabilità maggiore. 

Fra le domande che verranno poste durante il “giudizio finale” troviamo indicate le seguenti: 

 
Hai fatto onestamente i tuoi affari? Hai stabilito dei periodi di tempo per lo studio della Torah? Hai 

compiuto il tuo dovere di crearti una famiglia? Hai sperato nella salvezza? Hai ricercato la saggezza? 

Hai tentato di dedurre cosa da cosa [nello studio]? Anche quando la risposta a tutte queste domande è 

affermativa, se “il timore dell‟Eterno è il suo tesoro” (Is 33,6) [cioè se ha ispirato tutte le sue azioni], 

gli varrà, altrimenti no
53

. 

 

Come si può notare si spazia dall‟onestà negli affari, ai doveri religiosi come lo studio della Torah, 

al dovere di crearsi una famiglia
54

, alla speranza nella salvezza, e via di seguito; ma la precisazione 

più importante e che, se il “timore di Dio” non ha ispirato tutte le azioni, queste, anche se “positive” 

non verranno considerate. In altri termini: non basta agire bene, bisogna innanzitutto “temere Dio”, 

che non significa averne paura, bensì essere consapevoli della differenza fra Creatore e creatura. 

C‟è inoltre un altro passaggio talmudico interessante, nel quale si precisa: 

 
nel mondo “avvenire” l‟uomo deve rendere conto di tutto ciò in cui il suo occhio ha trovato piacere e 

di cui tuttavia egli non ha goduto
55

. 

 

Con questa espressione si vuole riaffermare che il mondo è stato dato da Dio per il godimento 

dell‟uomo, che deve servirsene secondo gli insegnamenti divini rivelati, quindi secondo un 

orizzonte etico. Se, pur osservando tutti i precetti, ci si priva di qualcosa che Dio non ha vietato 

bisogna “renderne conto”. L‟obiettivo è quello di evitare una spiritualità fondata su privazioni non 

richieste per considerarsi migliori di chi pratica una normale osservanza, riaffermando quindi che 

Dio vuole la gioia degli uomini, del loro corpo inseparabile dal loro spirito, pertanto non serve 

privarsi di ciò che è permesso. Per questo motivo infatti erano richiesti anticamente i sacrifici di 

espiazione allo scioglimento del voto di nazireato, periodo nel quale ci si privava volontariamente 

di ciò che Dio ha dato in dono all‟uomo (cfr. Nm 6,1ss.). 

Il “giudizio finale” verterà pertanto su tutti gli aspetti della vita, anche sulla capacità di godere con 

tutto il prioprio essere dei doni della creazione. 

Riguardo infine l‟esito del “giudizio finale”, si afferma che per i “giusti” ci sarà una felicità eterna, 

mentre si discute sulla possibile durata del castigo per “malvagi”. Fra le discussioni più famose e 

più rappresentative del dibattito al riguardo fissatesi nel Talmud, c‟è quella fra la scuola di Shammai 

e la scuola di Hillel, due autorevoli maestri del I secolo – quindi contemporanei a Gesù di Nazareth 

– noti per le loro posizioni contrastanti: Shammai sempre rigido e poco incline all‟apertura e al 

dialogo, Hillel invece noto per il suo amore e la sua misericordia verso i peccatori, per la sua 

                                                 
52

 Mishnah, Avoth IV,29. 
53

 Talmud Babilonese, Shabbat 31a. Mie le precisazioni fra parentesi.  
54

 Per l‟ebreo il matrimonio è un precetto fondato sull‟essere creati ad immagine di Dio come “coppia” (cfr. Gen 1,27; 

2,23-24; 5,2), e comunque si ritiene che questo sia il modo migliore per realizzare la propria umanità. 
55

 Talmud Palestinese, Qiddushin IV,12. 



13 

 

attenzione ad ogni fascia sociale e per la sua apertura verso tutti. Fra i passaggi più salienti troviamo 

quanto segue: 

 
La scuola di Shammai dichiarava: rispetto al giorno del Giudizio vi sono tre categorie: i 

perfettamente giusti, gli assolutamente malvagi e la gente media. Quella della prima categoria sono 

immediatamente scritti e suggellati per la vita eterna. Quelli della seconda categoria sono 

immediatamente scritti e suggellati per il Ghehinnom [luogo di punizione]; come è detto: “Molti di 

coloro che dormono nella polvere della terra si sveglieranno, gli uni per la vita eterna, gli altri per la 

vergogna e per l‟infamia eterna” (Dan 12,2). La terza categoria discenderà nel Ghehinnom, griderà 

[per i dolori che subirà] e quindi salirà; come è detto: “Porterò la terza parte verso il fuoco, li 

raffinerò come si raffina l‟argento e li proverò come si prova l‟oro; invocheranno il Mio nome e li 

ascolterò” (Zc 13,9). Per essi Hanna ha detto: “Il Signore fa morire e fa rivivere, fa discendere nello 

She‟ol
56

e fa risalire” (I Sam 2,6). La scuola di Hille citava: “Egli è abbondante nella misericordia” 

(Es 34,6); Egli è incline alla pietà; e per loro Davide ha detto: “Amo il Signore, perché ha udito la 

mia voce e le mie suppliche” (Sal 116,1). Tutto questo Salmo fu composto da Davide per loro: “Ero 

in basso ed Egli mi salvò” (Sal 116,6)
57

. 

 

Come si può notare, le posizioni della scuola di Shammai sono più sulla linea della giustizia divina, 

mentre quelle della scuola di Hillel preferiscono quella della misericordia. La tensione fra le due 

dinamiche ha continuato ad alimentare il dibattito. Una cosa tuttavia è certa: la felicità dei giusti 

sarà eterna, mentre sulla “punizione” dei malvagi e sulle sue modalità si discute, ed è difficile 

negare la possibilità che la misericordia divina possa comunque prevalere sulla giustizia. 

 

 

Il Ghehinnom 

Coloro che durante il “giudizio finale” verranno dichiarati malvagi scenderanno nel Ghehinnom, 

ovvero nel luogo della punizione. Riguardo la sua origine, c‟è chi ritiene che sia anteriore alla 

creazione, e chi invece sostiene che preesistente sia solo lo spazio che lo contiene: 

 
Sette cose furono create prima che l‟Universo fosse. Esse sono: Torah, pentimento, Gan ‟Eden

58
, 

Ghehinnom, il Trono della Gloria, il Santuario e il Nome del Messia. 

[…] 

Lo spazio del Ghehinnom fu creato prima dell‟Universo, mentre il suo fuoco fu creato la 

vigilia del primo Shabbath. Tuttavia è stato detto: perché la Scrittura non aggiunge: “Dio 

vide che era buono” a proposito dell‟opera del secondo giorno? Perché in quel giorno fu 

creato il fuoco del Ghehinnom! Fatto sta che lo spazio del Ghehinnom fu creato prima 

dell‟Universo, il suo fuoco il secondo giorno e l‟idea di creare il fuoco ordinario entrò nella 

mente di Dio la vigilia dello Shabbath, ma non fu attuata fino al termine dello Shabbath
59

 

 

Si è inoltre scoperta nella Scrittura una serie di nomi indicanti il luogo della punizione, e questo è 

quanto è confluito nel Talmud: 

 
Il Ghehinnom viene chiamato con sette nomi: She‟ol (Gn 2,3)

60
, ‟Abaddon o Distruzione (Sal 88,13), 

Corruzione (Sal 16,10), Orribile abisso e Fango melmoso (Sal 40,3), Ombra di morte (Sal 107,10) e 

Mondo inferiore, quest‟ultimo appartenente alla tradizione. Non vi sono altri nomi? Ad esempio, 

                                                 
56

 Con il cielo e la terra è una delle tre parti del mondo (cfr. Es 20,4). Prima che maturasse l‟idea della “rivivificazione” 

e del mondo “avvenire” indicava il luogo sotterraneo dove “scendono” tutti i morti (cfr. Gen 37,35) e dal quale non è 

possibile “risalire” (cfr. Gb 7,9); tuttavia è un luogo che rimane ben visibile a Dio (cfr. Sal 139, 11-12). 
57

 Talmud Babilonese, Rosh haShanah 16b. Mie le precisazioni fra parentesi. 
58

 Giardino di ‟Eden, luogo di felicità eterna. 
59

 Talmud Babilonese, Pesachim 54a. La precisazione finale circa la creazione del “fuoco ordinario”, tiene conto del 

divieto sabbatico di accendere fuochi o produrre scintille. 
60

 In questo contesto il “regno dei morti” viene interpretato come luogo di punizione eterna. 



14 

 

Ghehinnom: Ghe‟, profonda “valle” in cui tutti discendono per le loro “concupiscenze” (Hinnom) e 

Tofeth (Is 30,33) così detto perché vi cade chi si lascia fuorviare (mithpatteh) dalle passioni.
61

 

 

Riguardo le sue dimensioni si precisa che: 

 
Il mondo è un sessantesimo del Gan ‟Eden e il Gan ‟Eden e un sessantesimi del Ghehinnom; di 

conseguenza, il mondo intero a paragone del Ghehinnom è come il coperchio di una pentola. Alcuni 

dicono che il Gan ‟Eden non ha confini ed altri sostengono il medesimo assunto per il Ghehinnom
62

. 

 

E riguardo i suoi accessi il Talmud dice: 

 
Ve ne sono tre: uno nel deserto, un secondo nel mare, e un terzo a Gerusalemme. Un‟altra tradizione 

narra: vi sono due palme da dattero nella valle di Ben-Hinnom, in mezzo alle quali si alza un fumo: 

quello è l‟ingresso del Ghehinnom 
63

 

 

Il riferimento all‟accesso di Gerusalemme riguarda la zona ancora oggi chiamata Ghehinnom o 

“Geenna”, dall‟ebraico Ghe Hinnom, “Valle di Hinnom”, che separa il Monte Sion – più in alto – la 

Città di Davide e l‟Ofel (area a sud del Tempio) – più in basso – dal Monte del Cattivo Consiglio. 

Questa valle all‟epoca dei Re è stata teatro di culti idolatrici e di sacrifici umani (cfr. 2Re 16,3 e 

21,6) e all‟epoca dei profeti assunse un significato di maledizione (cfr. Is 66,24). Tutto ciò avveniva 

in particolare nella zona del Tofet, l‟altare, che probabilmente era ubicato presso la confluenza con 

il Cedron, per il resto la valle era adibita anche ad altri usi. Presso la sorgente di Roghel, ad 

esempio, si esercitavano alcuni lavori artigianali come la conciatura delle pelli e la tintura dei panni, 

attività maleodoranti che probabilmente inducevano a prenderne le distanze da questo luogo 

considerato “immondo”. Ai tempi di Gesù la valle era diventata l‟immondezzaio della Città sul 

quale si apriva la “porta del letame”, dove si rifugiavano i lebbrosi allontanati dal centro abitato, e 

dove il fuoco che continuamente bruciava i rifiuti esprimeva quel senso di maledizione già 

individuato dagli scrittori apocalittici. Per questo, anche nei Vangeli, la Geenna diventa sinonimo 

del castigo eterno (cfr. Mt 10,28; Mc 9,43ss.; Lc 12,5). 

Per quanto riguarda invece la struttura del Gheinnom, lo si descrive diviso in sette piani e, più il 

peccatore è malvagio, più scende in basso
64

, mentre il principale supplizio è il fuoco: 

 
Il fuoco [ordinario] è un sessantesimo del [fuoco del] Ghehinnom

65
. 

 

Un fiume di fuoco usciva e scorreva dinnanzi a Lui (Dan 7,10). Donde proviene? Dal sudore delle 

sante Chajjoth
66

. E dove si riversa? Sulla testa dei malvagi nel Ghehinnom; come è detto: “[la 

tempesta del Signore] si riverserà sulla testa dei malvagi” (Ger 23,19)
67

. 

 

Si tratta quindi di un fuoco divino, non a caso riferito a visioni apocalittiche, che secondo alcuni 

non si estinguerà mai, mentre per la già menzionata scuola di Hillel avrà una fine. 

Secondo una tradizione, coloro che soffrono nel Ghehinnom godono di una tregua durante lo 

Shabbath
68

, e per coloro che sono condannati a questo luogo solo per un certo tempo sarà il 

patriarca Abramo a favorirne la liberazione
69

. Inoltre C‟è anche chi nega l‟esistenza del Ghehinnom, 

                                                 
61

 Talmud Babilonese, Eruvim 19a. Il Tofet è l‟altare del culto idolatrico e dei sacrifici umani. 
62

 Talmud Babilonese, Ta„anit 10a. 
63

 Talmud Babilonese, Eruvim 19a. 
64

 Cfr. Talmud Babilonese, Sotah 10b. 
65

 Talmud Babilonese, Berakhot 57b. Mie le precisazioni fra parentesi. 
66

 Creature celesti nella visione del “carro della Gloria” di Ezechiele (cfr. Ez 1,1ss. e 10,1ss.). 
67

 Talmud Babilonese, Chaghigah 13b. Mie le precisazioni fra parentesi. 
68

 Cfr. Talmud Babilonese, „Avodah Zarah 3b. 
69

 Cfr. Talmud Babilonese, Eruvim 19a. 



15 

 

come Rabbi Shimon ben Lakish vissuto nel III secolo dell‟era attuale, in quanto Dio “annienterà” i 

malvagi prima dell‟inizio del mondo “avvenire”: 

 
Non c‟è Ghehinnom nell‟Al di là; ma il Santo, che benedetto sia, farà uscire il sole dalla sua custodia 

e annerirà [il mondo con suoi raggi ardenti]. Così i malvagi saranno puniti e i giusti salvati
70

. 

 

Al di là della varietà delle immagini con cui si cerca di descrivere un possibile luogo di supplizio 

eterno, la preoccupazione principale è quella di affermare la giustizia divina in rapporto 

all‟esercizio della libertà umana; ma il fatto stesso che si ipotizza che si posa essere condannati 

anche solo per un breve periodo e poi liberati – quindi riammessi con coloro che godranno felicità 

eterna – significa che ancora una volta si cerca di coniugare la “necessità” della giustizia divina con 

la misericordia nettamente più abbondante. Fra le righe si legge che il Ghehinnom esiste come 

possibilità: le sue descrizioni sono una sorta di monito affinché gli uomini si ravvedano e possano 

evitarlo, e vanno quindi interpretate nell‟orizzonte della profezia che annuncia un possibile castigo 

non per annientare ma per invitare alla teshuvah, il “ritorno” a Dio che può modificare quanto già è 

stato decretato
71

. Non a caso i maestri sottolineano con insistenza che l‟osservanza dei precetti e lo 

studio della Torah salvaguardano dal Ghehinnom
72

, così come non è casuale che sia Abramo a 

favorire la liberazione di chi è condannato solo per un periodo di tempo: la liturgia di Rosh 

haShanah (il Capodanno religioso ebraico) e di Kippur (il giorno del perdono) invoca la 

misericordia divina per i peccati in nome della fedeltà di Abramo durante la prova della “legatura di 

Isacco”
73

, e questo vale sia per il popolo di Israele che celebra la teshuvah che per tutta l‟umanità 

rappresentata dal medesimo davanti a Dio
74

. In altri termini: alla fine dei tempi, potrebbero non 

esserci malvagi da condannare o malvagi destinati al Ghehinnom. 

 

 

Il Gan ‟Eden 

Il luogo ove i giusti godono la felicità eterna è chiamato Gan ‟Eden (Giardino di ‟Eden), che la 

tradizione considera diverso da quello con lo stesso nome preparato da Dio per Adamo: 

 
Che significa il versetto: “nessun occhio ha veduto ciò che Dio, e nessun altro all‟infuori di Te, 

opererà per colui che lo attende [per chi confida in Lui] (Is 64,4)?”. Allude all‟ ‟Eden, che nessun 

occhio umano ha mai contemplato. Potreste domandare: allora dove stava Adamo? Nel 

Giardino. Potreste dire, forse, che Giardino e ‟Eden sono la stessa cosa! Per questa ragione 

un testo insegna: “ Un fiume usciva da ‟Eden per irrigare il Giardino (Gen 2,10)”. ‟Eden e 

Giardino sono quindi due cose distinte
75

. 

 

Mentre per il Giardino terrestre si discute sulla possibile ubicazione, per quello di ‟Eden si ipotizza 

che debba essere in cielo e, come per il Gheinnom, si presuppone che comprenda sette divisioni 

riservate alle categorie dei giusti che, dall‟alto in basso, vengono così chiamate: Presenza, Atri, 

Casa, Tabernacolo, Monte santo, Monte del Signore, Luogo santo; tutte definizioni tratte dai 

Salmi
76

. 

Caratteristica fondamentale della dimora celeste nel Gan ‟Eden è la ricchezza dei giusti che, durante 

il soggiorno terrestre, hanno sofferto privazioni: 

                                                 
70

 Talmud Babilonese, „Avodah Zarah 3b. Mie le precisazioni fra parentesi. 
71

 Per ulteriori approfondimenti al riguardo si rimanda a: A. HESCHEL, Il messaggio dei profeti, Borla, Roma [1981]. 
72

 Cfr. Talmud Babilonese, Chaghigah 27a. 
73

 Così viene chiamato dalla tradizione ebraica il sacrificio non compiuto di Isacco narrato al capitolo ventidue della 

Genesi. 
74

 Cfr. J.J. PETUCHOWSKI, Le feste del Signore, Ed. Dehoniane, Napoli 1987, pp. 77-112. 
75

 Talmud Babilonese, Berakhot 34b. Mie le precisazioni fra parentesi. 
76

 Cfr. Sifrè su Dt 1,10; § 10; 67a. 



16 

 

 
In questo mondo i malvagi sono ricchi e godono benessere e riposano, mentre i giusti sono poveri. 

Ma nell‟Al di là, quando il Santo, che benedetto sia, aprirà per i giusti i tesori del Gan ‟Eden, i 

malvagi, che praticavano l‟usura, morderanno la propria carne coi denti; come è detto: “Lo stolto 

incrocia le braccia e mangia la propria carne (Qo 4,5)”, ed esclameranno: “Magari fossimo stati 

operai, facchini o schiavi e la nostra sorte fosse come la loro!” Come è detto: “Val meglio una 

manciata con la tranquillità che due manciate con la fatica [e la corsa dietro il vento]” (Qo 4,6 

[4])”
77

. 

 

Come si può notare il riferimento biblico è ad un testo sapienziale nel quale la teologia della 

retribuzione è stata messa in discussione, sottolineando in questo modo che non è vero che Dio 

ripaga in questo mondo il giusto con gioia, salute ed abbondanza mentre punisce il malvagio con 

dolore, malattia e ristrettezze, poiché ci sono giusti che soffrono e malvagi che godono; pertanto il 

premio e il castigo devono riguardare il mondo “avvenire” dove finalmente la giustizia divina 

prevarrà. 

La felicità che attende coloro che meritano il Gan ‟Eden è simbolicamente rappresentata da un 

meraviglioso banchetto che richiama quello descritto da Isaia nella sua Apocalisse (cfr. Is 25,6). La 

principale vivanda sarà il Leviathan, un mostro ucciso da Dio e dato “come carne” al popolo (cfr. 

Sal 74,14): 

 
Il Santo, che benedetto sia, creò un Leviathan maschio e uno femmina; se si fossero accoppiati 

avrebbero distrutto il mondo intero. Che fece Iddio? Castrò il maschio e uccise la femmina, la cui 

carne conservò sotto sale per i giusti nell‟Al di là
78

. 

 

Con la sua pelle Dio farà una tenda per i commensali
79

, che per bevanda avranno: 

 
vino conservato nel grappolo dai sei giorni della creazione

80
. 

 

Inoltre la presenza reale di Dio sarà causa di gioia immensa per tutti: 

 
Nell‟Al di là il Santo, che benedetto sia, preparerà un banchetto per i giusti nel Gan ‟Eden e non vi 

sarà bisogno di provvedere aromi e profumi, perché un vento di settentrione e un vento di 

mezzogiorno soffieranno e circoleranno fra tutte le piante aromatiche del Gan ‟Eden, caricandosi 

della loro fragranza. E diranno gli israeliti [a nome di tutti i giusti] dinanzi al Santo, che benedetto 

sia: “Può un ospite preparare un banchetto per dei viandanti senza sedersi a mensa con loro? Può uno 

sposo preparare un banchetto per degli invitati senza sedere con loro? Se Tu vuoi, “Venga il mio 

Amato nel Suo giardino e mangi i Suoi frutti preziosi” (Ct 4,16). Il Santo, che benedetto sia, 

risponderà loro: “Farò come desiderate”. Entrerà quindi nel Suo giardino; come è scritto: “Sono 

entrato nel Mio giardino, sorella Mia, Mia sposa” (Ct 5,1)
81

. 

 

Come si può notare, viene qui utilizzato il testo del Cantico dei Cantici secondo una lettura 

allegorica che reinterpreta la storia dei due amanti come paradigma del rapporto fra JHWH e il suo 

popolo che si realizza pienamente nel Gan ‟Eden
82

. 

                                                 
77

 Shemot Rabbah XXXI,5. Mie le precisazioni fra parentesi. 
78

 Talmud Babilonese, Baba Batra 74b. 
79

 Cfr. Talmud Babilonese, Baba Batra 75a. 
80

 Talmud Babilonese, Berakhot 34b. 
81

 Bamidbar Rabbah XIII,2. Si tratta del commento rabbinico al Libro dei Numeri redatto fra l‟XI e il XIII secolo 

dell‟era attuale. 
82

 Riguardo la lettura allegorica del Cantico dei Cantici si rimanda a: Il Cantico dei Cantici. Targum e antiche 

interpretazioni ebraiche, a c. di U. NERI, Città Nuova, Roma 1976; RASHI DI TROYES, Commento al Cantico dei 

Cantici, Ed. Qiqajon, Magnano (BI) 1997. 



17 

 

Il banchetto invece è una situazione conviviale che non solo rimanda alla celebrazione delle feste, 

che nell‟ebraismo – tranne che per il digiuno di Kippur – avviene sempre durante il pasto, ma è 

anche il contesto ricorrente nelle parabole dei maestri, come quella con cui Rabbi Jochanan ben 

Zakkaj
83

 insegna ad essere sempre pronti per il mondo “avvenire”: 

 
Rabbi Eliezer insegnava: “Convertiti un giorno prima della tua morte” I discepoli gli domandarono: 

“Ma si può sapere in che giorno si muore?” Rabbi Eliezer replicò: “Ragione di più per convertirsi già 

da oggi; poiché si potrebbe morire anche domani”. 

[…] 

Rabbi Jochana ben Zakkaj applicò questo a una parabola. Questo è simile a un re che invitò i suoi 

servi a un banchetto, senza indicare l‟ora esatta del convito. I servi prudenti si prepararono subito e 

attesero all‟ingresso del palazzo. Pensavano che nel palazzo reale non mancasse nulla e che la porta 

potesse aprirsi ogni momento. I servi stolti invece continuarono il loro lavoro. Credevano che per un 

convito si dovessero prima fare i preparativi e ci fosse ancora tempo all‟apertura della porta. 

Improvvisamente il re chiese la presenza dei suoi servi. I servi prudenti entrarono con l‟abito di gala, 

i servitori stolti con l‟abito sporco. Il re si rallegrò con i servi prudenti, ma si adirò con i servi stolti. 

Egli comandò: “Coloro che si sono preparati per il convito, si siedano per mangiare e bere. Quelli 

invece che non si sono cambiati d‟abito per il banchetto stiano in piedi a guardare!”
84

. 

 

La narrazione rimanda a testi evangelici simili (cfr. Mt 22,1-14; Lc 14,16-24), segno di quanto 

insegnamenti di questi tipo circolassero fra i maestri del giudaismo medio, in particolare del primo 

secolo. E come si può notare la condanna per i servi stolti consiste nel “guardare in piedi” ciò a cui 

stanno rinunciando, un castigo piuttosto diverso dal fuoco del Ghehinnom. 

Ma la letteratura rabbinica non utilizza solo l‟immagine del banchetto per descrivere la gioia dei 

giusti nel Gan ‟Eden, c‟è anche quella della danza, che per il popolo di Israele nasce nel periodo 

biblico come forma di preghiera capace di dar lode a Dio con tutta la persona e con tutte le capacità 

espressive umane (cfr. Sal 150)
85

, e si tratta di una danza disposta dal Signore stesso: 

 
Nell‟Al di là il Santo, che benedetto sia, disporrà una danza per i giusti nel Gan ‟Eden, e siederà in 

mezzo ad essi [nel cerchio dei danzatori]
86

; e ciascuno lo additerà dicendo: “Ecco questi è il nostro 

Dio; Lo abbiamo atteso ed Egli ci salverà. Questi è il Signore; Lo abbiamo atteso, saremo lieti e 

godremo della Sua salvezza” (Is 25,9)
87

. 

 

Dio danzerà coi giusti e “camminerà in mezzo a loro” (cfr. Lv 26,12) nel Gan ‟Eden ma, assicurano 

i maestri, Egli rimarrà il Dio trascendente e gli uomini non cesseranno di essere il Suo “popolo” 

umano
88

. Inoltre la ricompensa per gli studiosi della Torah sarà la soluzione di tutti problemi 

intellettuali che li hanno tormentati sulla terra: 

 
Quanto ai discepoli dei saggi che in questo mondo corrugavano la fronte nella studio della Torah, il 

Santo, che benedetto sia, rivelerà loro i misteri nel mondo “avvenire”
89

. 

 

C‟è infine una descrizione dove, nella divisione più bassa, Dio stesso siede in mezzo ai beati, 

persone semplici che nella vita non hanno avuto modo di accedere a grandi scuole, e spiega loro 

personalmente la Torah. Lo studio pertanto costituisce un elemento di beatitudine
90

. 

                                                 
83

 È stato lui a rifondare il giudaismo attorno allo studio della Torah dopo la caduta del Tempio ad opera dei romani. 
84

 Talmud Babilonese, Shabbath 153a. 
85

 Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: E. BARTOLINI, Come sono belli i passi… la danza nella tradizione 

ebraica, Ancora, Milano 2000. 
86

 Le danze bibliche tradizionali si danzano in cerchio. 
87

 Talmud Babilonese, Ta„anit 31a. Mie le precisazioni fra parentesi. 
88

 Cfr. Sifra su Lv 26,12. Commento rabbinico al Levitico redatto nella seconda metà del III secolo dell‟era attuale. 
89

 Talmud Babilonese, Chaghigah 14b. 
90

 Cfr. Jalkut Shimeoni, Genesi, § 20. Raccolta di commenti rabbinici redatta attorno al XIII secolo dell‟era attuale. 



18 

 

Le numerose descrizioni parallele a queste e alle successive, confermano gli elementi di fondo 

arricchendoli di ulteriori dettagli; ciò che comunque si conferma è che il Gan ‟Eden non è il 

Giardino di Adamo bensì una sorta di “sorpresa” che andrà oltre le nostre attese. Per questo i 

maestri abbondano nelle descrizioni, anche paradossali, per sottolinearne l‟unicità. 

In ogni caso, nel mondo “avvenire”, con la speranza che nel Ghehinnom non finisca nessuno, 

ciascuno di noi sarà ancora se stesso, manterrà la sua individualità e unicità nell‟essere stato creato 

ad immagine divina; c‟è una sorta di imprintig che né la “rivivificazione” né la vita eterna possono 

cambiare. Il pensiero semitico, non troppo incline all‟astrazione concettuale, anziché ragionare in 

termini di “forma” e “sostanza”, preferisce descrivere con immagini – anche fantasiose – la 

consapevolezza che ogni essere umano rimane unico davanti a Dio sia in questa vita che in quella 

futura. Ed è in tale contesto che si è formata la coscienza cristiana circa le “cose ultime”. 

 

 


