IL “MONDO AVVENIRE” NELL’EBRAISMO

pubblicato in: E.L. BARTOLINI DE ANGELI — P. FORNARE — G. LAPIS — B. NUTI G. OLIVIERO — D. VELLA, Il
mondo che verra. Le immagini dell ‘oltretomba nelle religioni del mondo, SEI, Torino 2015, pp. 109-147

Introduzione

Nell’ebraismo, e pill precisamente nel giudaismo sia biblico che post-biblico®, la fede nei confronti
di un “Al di 137, di un mondo “avvenire”, ¢ legata all’attesa dei “tempi messianici”. L’idea della
resurrezione, o meglio di una “rivivificazione” dopo la morte?, si delinea a partire da alcuni testi
profetici nei quali emerge 1’idea che Dio “ridara la vita” ai morti (cfr. Ez 37,1-14), e matura
all’interno della tradizione legandosi all’attesa messianica, dimensione importante, tuttavia
relativamente centrale, all’interno della coscienza giudaica.

Per comprendere in che modo tale attesa si colloca nell’orizzonte di una speranza che va oltre la
storia, ripartiremo dagli elementi costitutivi della coscienza ebraica: la Torah o insegnamento
divino rivelato al Sinai®, la dimensione di “popolo” e il rapporto con la Terra di Israele;
proseguiremo poi delineando le caratteristiche dei “tempi messianici” e del modo in cui Dio
“ridara” la vita ai morti nella prospettiva del mondo ‘“avvenire”; infine ci soffermeremo sul
“giudizio finale” e sulle sue conseguenze. Nel corso della riflessione faremo qualche sintetico
rimando al contesto nel quale si collocano la predicazione di Gesu di Nazareth e la redazione dei
testi neotestamentari, in quanto si tratta di un periodo particolare per la storia ebraica e per la
riflessione su questi temi che si intreccia inevitabilmente con il sorgere del cristianesimo.

Gli elementi costitutivi della coscienza ebraica

Nel corso della plurimillenaria storia ebraica, caratterizzata da periodi piuttosto diversi fra loro e da
una multiformita difficile da generalizzare®, & possibile comunque individuare tre elementi
costitutivi della coscienza ebraica costantemente rilevabili. Si tratta della triade Torah — popolo —
Terra, comprendente dimensioni fra loro correlate, delle quali nelle diverse epoche pud essere
prevalente una rispetto le altre, senza tuttavia escluderle.

La Torah, I’insegnamento divino rivelato al Sinai®, considerato dalla tradizione come una sorta di
“Lettera d’amore” da parte di Colui che ha liberato dalla schiavitu d’Egitto, ¢ sicuramente
I’elemento centrale attorno al quale si forma la realta di popolo. Il popolo di Israele infatti impara ad
essere il “popolo di Dio” osservando gli insegnamenti rivelati, e questo non riguarda solo il
cammino nel deserto verso la “Terra promessa”, ma ¢ un richiamo costante per 1’ebreo di ogni
epoca chiamato a mettersi in ascolto della “voce del Sinai” che si rende particolarmente manifesta

! Nell’orizzonte di tutta la storia dell’ebraismo, il giudaismo designa il periodo dal ritorno dall’esilio di Babilonia ad
oggi, periodo nel quale la storia degli ebrei € legata ai discendenti della tribu di Giuda che, tornati da Babilonia,
ricostituiscono il Tempio di Gerusalemme e consolidano la tradizione, che sara mantenuta viva anche dopo la disfatta
del 70 dell’era cristiana ad opera dei Romani. Oggi i termini “giudaismo” ed “ebraismo” sono coincidenti.

2 Nell’antropologia unitaria che non separa corpo e spirito che caratterizza 1’ebraismo, si ritiene che con la morte muoia
anche la parte spirituale dell’'uvomo. Con I’avvento dei tempi messianici Dio ridonera la vita e 1'uomo verra
“rivivificato” nella sua unita di corpo e spirito.

¥ Preferisco non utilizzare il termine “Legge” che rimanda ad un orizzonte prevalentemente giuridico e riduttivo per una
rivelazione che comprende molto di piu della Legge mosaica.

* Una caratteristica dell’ebraismo di ogni epoca ¢& la tendenza a manifestare la propria ebraicita in modi diversi, secondo
una multiformita difficile da generalizzare. L ebraismo ¢ sempre 1’ebraismo di qualcuno, non ¢’¢ un “modello” di ebreo
che valga esaustivamente per tutti.

> In senso stretto il termine si riferisce al Pentateuco, in senso pitl ampio pud comprendere tutto il canone biblico e gli
insegnamenti tradizionali anch’essi ricondotti al Sinai.

1



durante ogni proclamazione pubblica della Torah. Lo Shema*, la professione di fede®, & infatti un
richiamo all’ascolto di JHWH': “Ascolta Israele, il Signore ¢ il nostro Dio, il Signore ¢ Uno” (Dt
6,4), nel senso che € I’unico capace di trasformare una storia anonima in storia di salvezza.

Gli insegnamenti divini rivelati al Sinai riguardano ogni aspetto della vita: dall’alimentazione, alle
relazioni umane, alla testimonianza della tradizione di generazione in generazione, al calendario
delle feste, all’organizzazione della vita comunitaria, € molto altro...; una parte di questi perd puo
essere osservata solo nella “Terra promessa™: si tratta in particolare dei precetti relativi all’anno
sabbatico, alla coltivazione della terra e alla liturgia del Tempio che, unitamente agli altri,
costituisce la modalita attraverso la quale la “Terra promessa” diventa “Terra santa”. Si tratta di un
concetto di santita “al presente”, nel quale il rapporto con la Terra diventa lo spazio nel quale vivere
una dimensione “sponsale” di santificazione. Per questo il rapporto con la Terra di Israele ¢ una
dimensione costante anche per 1’ebreo in diaspora, che ne fa “memoria” attraverso la liturgia e
attraverso una serie di tradizioni che, come vedremo, comprendono anche il rito funebre e la
possibilita di riportare i defunti nella Terra dei padri. Essere sepolti in Terra di Israele é infatti la
condizione per essere fra i primi ai quali il Signore ridara la vita, in quanto la “rivivificazione” dei
“tempi messianici” comincera proprio da quel luogo.

Nel periodo biblico ha sicuramente prevalso la dimensione di “popolo”, mentre dopo la caduta del
Tempio del 70 dell’era attuale il giudaismo si ¢ ricostituito attorno allo studio della Torah, e oggi,
dopo la rinascita dello Stato di Israele del 1948, é predominante la dimensione della Terra; tuttavia
la triade Torah — popolo — Terra continua a costituire un elemento fondamentale della coscienza
ebraica che non pud prescindere dal continuo riferimento a queste tre dimensioni e, solo
nell’orizzonte delle medesime, considera ’attesa dei “tempi messianici” e del “mondo avvenire”
che e fra i capisaldi della vita religiosa e costituisce un elemento ricorrente sia nella liturgia
quotidiana che in quella del Sabato e delle feste. Un esempio significativo al riguardo e la seconda
benedizione della ‘Amidah, la serie di diciotto benedizioni che segue lo Shema* Jisra’el, dove si
dice:

Tu sei potente in eterno, Signore, Tu fai rivivere i morti, Tu sei grande nel salvare, Tu sei Colui che
nutre i viventi con bonta, fa rivivere i morti con grande misericordia, sostiene coloro che cadono,
risana gli ammalati, scioglie coloro che sono legati e mantiene la sua parola fedelmente a coloro che
dormono nella polvere. Chi ¢ pari a Te, operatore di prodigi? Chi Ti somiglia, Re che fa morire, fa
rivivere e fa germogliare la salvezza?

Tu sei fedele nel far rivivere i morti. Benedetto tu Signore, che fa rivivere i morti®.

Nella coscienza ebraica 1’idea di “resurrezione” ¢ maturata lentamente, ne troviamo le prime tracce
nel Libro di Ezechiele e nei Sapienziali (cfr. Ez 37,10; Gb 19,25; Sal 16,10 e 49,16); all’epoca di
Gesu era condivisa fra Farisei e Sadducei, sebbene questi ultimi ne negassero le elaborazioni orali
confluite poi nella tradizione rabbinica, che le ha fissate dando origine ai commenti giunti Sino a noi
sui quali si innesta tutto il pensiero ebraico relativo all’escatologia. Vediamone dunque le
caratteristiche fondamentali.

Dai “tempi messianici” al “mondo avvenire”

“lo credo, con fede assoluta, nella ‘venuta del messia’: e benché tardi a venire, nonostante tutto, io
credo!” Queste le parole di un inno che si canta durante la cena pasquale ebraica ricordando i

® Lo Shema ‘& composto da tre brani della Torah: Dt 6,4; 11,13 e Nm 15,37.

" E il Tetragramma sacro riferito al Dio di Israele che non si pronunzia per rispettarne la trascendenza.

& Il testo della ‘Amidah si trova in tutti i Siddur, i “Libri di preghiera”. La benedizione citata ¢ tratta da: Siddur
hashallem, a c. di S.J. SIERRA E RAV S. BEKHOR, Ed. DLI, Milano 1998, pp. 116-117. Mie le rettifiche della traduzione
italiana a fronte dell’ebraico.

2



superstiti del Ghetto di Varsavia che, durante la Shoah, vanno incontro alla morte assieme ad altri
sei milioni di ebrei. Tale inno e stato ripreso dalla musica popolare israeliana e fa da supporto ad
una delle danze popolari tradizionali. Puo capitare quindi di sentirlo riproporre durante i tragitti in
volo dall’Europa a Tel Aviv con la compagnia El Al, oppure ¢ ritrovabile su qualche CD acquistato
durante un viaggio in lIsraele. Solitamente é indicato con le parole iniziali: ’ani ma’amin, “Io
credo”.

Tale fede ha un suo significativo riferimento alla “venuta del messia” nella quindicesima
benedizione che segue la recita dello Shema ‘ Jsra el ripresa da molti altri testi liturgici:

Fa rifiorire al piu presto il germoglio di David, tuo servo, che sollevi la sua fronte, grazie alla Tua
salvezza, poiché noi ogni giorno speriamo nella salvezza che ci viene da Te. Benedetto sei Tu,
Signore, che fa germogliare la gloria della salvezza®.

Come si puo notare, nonostante 1’iniziale riferimento ad un “messia davidico”, 1’accento si sposta
poi sulla salvezza che “viene da Dio”, lasciando intendere che, comunque vadano le cose, tutto
dipendera da Lui. A differenza infatti di quanto solitamente si pensa, nel giudaismo 1’attesa
messianica va considerata soprattutto in riferimento ai “tempi messianici”, questa ¢ la fede comune;
sul fatto poi che 1 medesimi possano essere inaugurati o0 meno da un “messia inviato da Dio” ¢
oggetto di discussioni millenarie, cosi come si discute sulla sua possibile discendenza davidica o
meno. Nel Talmud, fonte autorevole della tradizione rabbinica®, sono confluite attese messianiche
molto diverse fra loro, alcune delle quali completamente slegate da un possibile “messia”, che
comunque ¢ un “inviato da Dio” che non ha nulla a che vedere con I’idea dell’incarnazione, in
quanto cio andrebbe contro il secondo comandamento che vieta qualsiasi forma di immagine divina
(cfr. Es 20,4-6 e Dt 5,7-10). In ogni caso, i “tempi messianici”” avranno una fase storica, durante la
quale scompariranno il dolore, le contraddizioni storiche e la morte secondo la profezia di Isaia (cfr.
Is 11,6-9), alla quale seguira una fase metastorica — il “mondo avvenire” — del quale faranno parte
anche 1 defunti ai quali Dio “ridara” la vita.

Vediamo allora, almeno nelle linee generali, come tutto cio e confluito nelle fonti rabbiniche a
partire dalle radici bibliche.

1 “tempi messianici”

Le tracce di una speranza nei “tempi messianici” sono ritrovabili sia nei libri profetici che in quelli
sapienziali. Fra i testi piu significativi € sicuramente la testimonianza del Libro di lIsaia al capitolo
undicesimo, dove fra 1 “segni dei tempi messianici” inaugurati da un “messia davidico” troviamo “il
lupo che dimorera con 1’agnello”, la “pantera che si sdraiera accanto al capretto”, “il vitello e il
leoncello che pascoleranno insieme guidati da un fanciullo”, “il lattante che giochera sulla buca
dell’aspide” e “il bambino che mettera la mano nel covo di serpenti velenosi”, inoltre “la saggezza
del Signore riempira tutto il paese come le acque ricoprono il mare” (cfr. Is 11,6-9). Segni
parzialmente ripresi nel Salmo 91 (cfr. Sal 91,13), che richiamano quelli della “nuova alleanza™ nel
Libro di Geremia (cfr. Ger 31,33-34) ¢ “dell’acqua che risana” in quello di Ezechiele (cfr. Ez 47,9).
La tradizione rabbinica li ha rielaborati tentando di raffigurare in che modo il mondo e la storia
subiranno una radicale trasformazione che fara si che la natura possa dare il meglio di sé, eliminera
qualsiasi forma di sofferenza, realizzera la pace e fara scomparire la morte. Fra i tanti esempi
citabili, possiamo ricordare le seguenti affermazioni:

° Ritrovabile in: Siddur hashallem, a c. di S.J. SIERRA E RAV S. BEKHOR, op. cit., pp. 126-127. Mie le rettifiche della
traduzione italiana a fronte dell’ebraico.

101 Talmud, letteralmente “studio”, & costituito dalla Mishnah — la Torah orale codificata attorno al II secolo dell’era
cristiana — e dai suoi commenti secondo una duplice redazione: palestinese (V secolo dell’era attuale) e babilonese (V-
VI secolo dell’era attuale).

3



[nell’era “messianica”] 1’uomo portera un solo acino [d’uva] in un carro o su una nave, lo deporra in
un angolo della sua casa e ne trarra vino abbastanza da riempirne un grosso fiasco e il suo gambo
servira da combustibile sotto la pentola. Non ci sara acino che non dara trenta misure di vino™.

[normalmente] il grano si produce in sei mesi e gli alberi danno frutto in dodici, nei “tempi
messianici” il grano si produrra in un mese e gli alberi daranno frutto in due. Rabbi Jose diceva:
nell’era “messianica” il grano si produrra in quindici giorni e gli alberi daranno frutto in un mese™.

E ancora, secondo un’immaginazione ancor piu originale:

La Terra di Israele dara pani della piu fine farina, vesti della lana piu pura; il suolo produrra spighe
di grano grandi come due reni di un grosso bue®.

Le donne partoriranno bambini ogni giorno e gli alberi ogni giorno produrranno frutti'*.

Inoltre, nel commento rabbinico all’Esodo, utilizzando simbolicamente il numero dieci che ricorda
le “dieci Parole al Sinai”, si descrivono le “dieci cose” che Dio rinnovera nei “tempi messianici’:
(1) Egli stesso illuminera il mondo e, attraverso i raggi del sole, guarira i malati; (2) fara scaturire
da Gerusalemme acqua corrente capace di guarire qualsiasi malattia (cfr. Ez 47,9); (3) fara produrre
mensilmente frutti utili che serviranno come cibo le cui foglie avranno effetto curativo; (4)
riedifichera le citta cadute in rovina, comprese Sodoma e Gomorra (cfr. Ez 16,55); (5) riedifichera
Gerusalemme con pietre di zaffiro (cfr. Is 54,11); (6) la pace regnera su tutta la natura (cfr. Is 11,7);
(7) stabilira un “patto” fra il mondo animale ¢ Israele (cfr. Os 2,20); (8) cesseranno pianti ¢ lamenti
(cfr. Is 65,19); (9) cessera la morte (cfr. Is 25,8); (10) non vi saranno piu sospiri, gemiti e angoscia
ma tutti saranno lieti (cfr. Is 35,10)%.

Tutto ci10 viene ribadito insistendo sul fatto che la pace, la serenita e la gioia dei “tempi messianici”
saranno durevoli, in questo stesso periodo Dio restaurera la Citta Santa e il Tempio e riunira le tribu
di Israele, cesseranno i sacrifici ad eccezione dell’offerta di grazie che non avra mai fine'®. Si
discute poi sulla durata di questa particolare era e, naturalmente, le opinioni sono molto variegate: si
spazia dai quarant’anni — come il periodo trascorso da Israele nel deserto — ai duemila, come
insegna la scuola di Elijah:

Il mondo durera seimila anni, di cui duemila nel caos [dalla creazione alla rivelazione al Sinai],

duemila con la Torah e duemila che saranno i “giorni del Messia™"".

Al di 1a delle discussioni sulle modalita con le quali si manifesteranno i “tempi messianici” e sulla
loro durata, ¢ solo a partire dai medesimi che ¢ possibile affermare che Dio “ridara la vita” ai morti
cosi come promesso dalle Scritture.

La vita “ridonata” ai morti

Nel Libro di Ezechiele troviamo una testimonianza significativa riguardo la fede in Dio che “ridara
la vita”, espressa attraverso la visione delle “ossa aride” riportate in vita dallo Spirito divino
attraverso la profezia (cfr. Ez 37,1-14), fede che emerge con particolare forza anche in alcuni passi
di Isaia e Daniele:

! Talmud Babilonese, Ketubbot 111b. Mie le precisazioni fra parentesi.

12 Talmud Palestinese, Ta ‘anit 64a. Mie le precisazioni fra parentesi.

3 Talmud Babilonese, Ketubbot 111b.

 Talmud Babilonese, Shabbat 30b.

15 Cfr. Shemot Rabbah XV,21. Si tratta del commento rabbinico all’Esodo redatto attorno al XII secolo dell’era attuale.
16 Cfr. Pesiqta de Rav Kahana 79a. Si tratta di una autorevole raccolta di commenti rabbinici sulle sezioni della Torah
proclamate in Sinagoga durante alcuni Sabati e le feste. E stata redatta fra I’VIII e il X secolo dell’era attuale.

7 Talmud Babilonese, Sanhedrin 97a. Mie le precisazioni fra parentesi.



Di nuovo vivranno i tuoi morti,

saranno vivificati i loro cadaveri.
Sorgeranno, si sveglieranno ed esulteranno
quelli che giacciono nella polvere,

perché la tua rugiada é rugiada luminosa,

e la terra gettera fuori i morti.

(Is 26,19)

Molti di quelli che dormono nella polvere della terra si sveglieranno: alcuni alla vita eterna ed altri
alla vergogna e per I’infamia eterna. I saggi splenderanno come lo splendore del firmamento; coloro
che avranno indotto molti alla giustizia risplenderanno come le stelle per sempre.

(Dn 12,2-3)

Sulla base di testimonianze come queste — dove non solo emerge la possibilita di una nuova vita
dopo la morte ma si delinea gia I’idea di un giudizio divino dal quale dipendera la qualita della “vita
eterna” — la tradizione orale ha elaborato la fede in una nuova vita “ridonata” da Dio dopo la morte
collegandola ai “tempi messianici”. Si legge nel Talmud al riguardo:

Chi ripudia la fede nella rivivificazione dei morti, non avra parte nella rivivificazione®®,

e tale fede & cosi importante da essere ripresa nei 13 articoli di Maimonide™ entrati a far parte della
liturgia quotidiana, dove il dodicesimo e il tredicesimo recitano:

(12) — Ogni giorno puo arrivare il Re Messia;
(13) — i morti, in futuro, torneranno alla vita®.

Ai tempi di Gest, quindi nel periodo medio giudaico?, la fede nei “tempi messianici” e nella vita
“ridonata” da Dio ai morti ¢ pressoché¢ comune nelle molteplici e variegate correnti del tempo,
nell’orizzonte delle quali si registra una vivace diatriba fra quella dei farisei — da cui nascera la
tradizione rabbinica — che sostiene e promuove la tradizione orale e quella dei sadducei che invece
rifiuta 1’elaborazione orale del dato biblico: la discussione infatti verte principalmente sulla
modalita e sulle dinamiche con cui comprendere le Scritture. Tale controversia portd ad una
modificazione del testo liturgico usato nel Tempio, dove, al termine di ogni benedizione, si usava
dire “per sempre”’, ma, per sottolineare meglio 1’idea che Dio “ridara la vita” non solo secondo la
tradizione scritta ma anche secondo quella orale, si ordino di modificare I’espressione “per sempre”
in “di eternita in eternita”*%.

Sempre per questa ragione, i maestri del tempo cercarono ulteriori fondamenti delle loro posizioni
sia nella Torah che in tutte e tre le sezioni del canone biblico ebraico che verra fissato
definitivamente a Javne (Jamnia) nel 90 dell’era attuale; erano certi infatti che la fede nella vita
“ridonata” da Dio fosse presente fin dalla Genesi, il problema semmai era trovare la giusta chiave
interpretativa:

'8 Talmud Babilonese, Sanhedrin 90a.

19 Rabbi Moshe ben Maimon — conosciuto anche con 1’acrostico “Rambam” —, medico, filosofo, talmudista e autorevole
commentatore delle Scritture vissuto nel XII secolo dell’era attuale.

2 Siddur hashallem, a c. di S.J. SIERRA E RAV S. BEKHOR, op. Cit., pp. 204-205

21 Mi riferisco alla suddivisione della storia ebraica proposta da Gabriele Boccacini nel suo saggio: Il medio giudaismo,
Marietti, Genova 1993, che individua tale periodo fra il terzo secolo prima dell’era attuale e il secondo della medesima.
Secondo questa prospettiva, la nascita del cristianesimo si colloca come corrente messianica all’interno dei “giudaismi”
di un’epoca caratterizzata da fermenti religiosi e tensioni unici nel loro genere, non ritrovabili nel periodo precedente e
in quello successivo.

22 Cfr. Mishnah, Berakhot IX,5. La Mishnah & la codificazione scritta della Torah orale avvenuta attorno al Il secolo
dell’era cristiana

5



Non esiste sezione della Torah [scritta]®® che non implichi la dottrina della rivivificazione, solo che a
noi manca la capacita di interpretarla in questo senso®.

Cercarono pertanto di individuare tutti i passaggi delle Scritture interpretabili nel senso della
“rivivificazione” e, fra gli esempi piu significativi al riguardo, possiamo ricordare un dialogo fra
Rabbi Gamaliele e alcuni sadducei riportato dal Talmud, dove il riferimento e innanzitutto alla
Torah laddove si dice:

Ecco tu dormirai con i tuoi padri e sorgerai (Dt 31,16),
poi nei Profeti dove e scritto:

Di nuovo i tuoi morti vivranno... (Is 26,19),
e infine negli Agiografi poiché é detto:

La tua bocca e come il vino migliore, che va giu liscio per il mio amato, facendo muovere le labbra
dei dormienti®®(Ct 7,9):

dal momento che i sadducei non accettano tali argomentazioni, Rabbi Gamaliele porta a favore
della sua posizione il passo del Deuteronomio dove si precisa:

la Terra che il Signore giuro ai vostri padri di dar loro (Dt 11,9),
dove la precisazione “loro” (e non “voi”) implica che venga a loro “ridonata” la vita®. E per
confutare coloro che dichiarano che la vita potrebbe essere “ridata” da una Potenza diversa dal Dio
creatore, si ripropone con forza il passaggio del Deuteronomio dove si trova scritto:

Sono lo [Dio] che faccio morire e faccio vivere,
che ho ferito e lo [Dio] guarisco (Dt 32,39).

E gli esempi potrebbero continuare...

Vale comunque la pena ricordare che é in questo contesto che si colloca sia la vicenda storico-
salvifica di Gesu di Nazareth che la sua rielaborazione da parte della comunita giudaico-cristiana
delle origini, che inevitabilmente rilegge il mistero pasquale di Gesu alla luce della fede ebraica
nella resurrezione dei morti nell’orizzonte delle tensioni dialettiche del tempo.

Ritornando alle fonti rabbiniche riguardo tale fede, il Talmud discute a lungo sui “particolari” della
“rivivificazione™: c¢i sono maestri che affermano che tale evento, collegato ai “tempi messianici”
riguardera solo chi é sepolto in Terra di Israele, altri invece allargano la possibilita oltre i confini
della Terra dei padri precisando pero che Dio “ridara la vita” ai morti a partire da questo luogo,
lasciando cosi intendere una sorta di precedenza per chi & sepolto nella Terra “promessa” ove €
sorto il Tempio?’. Pertanto alcuni di coloro che muoiono in diaspora cercano di farsi seppellire in
questo luogo; mentre per tutti gli altri — e sono la maggioranza — ¢ sorta 1’'usanza, ancora oggi in
vigore, di gettare qualche manciata della Terra di Israele nella fossa di chi viene sepolto in diaspora,

% Intesa anche in senso ampio come intero canone biblico.

24 Sjfre su Dt 32,2, § 306; 132a. Il Sifré & un commento rabbinico su Numeri e Deuteronomio redatto verso la fine del
III secolo dell’era attuale.

2 || sonno viene qui inteso come il sonno della morte.

% Cfr. Talmud Babilonese, Sanhedrin 90b.

2" Cfr. Talmud Babilonese, Ketubbot 111a.



cosi come c¢’¢ anche chi sparge un po’ della medesima sugli occhi del defunto affinché, come Mose,
possa vedere la Terra promessa almeno da lontano.

Sono poi numerose le discussioni riguardo il “come” si riavra la vita, I’aspetto con cui si “rivedra la
luce” — rimarranno i difetti? — e il “rinascere” nudi piuttosto che vestiti. Fra i tanti esempi possibili,
possiamo ricordare il seguente aneddoto riportato nel commento rabbinico alla Genesi:

Adriano domando a Rabbi Jeoshua ben Chananja: “Da che cosa trarra 1’essere umano il Santo, che
benedetto sia, nell’Al di 1a?” “Da un osso della colonna vertebrale chiamato Luz [vertebra]”, egli
rispose. “Come lo sai?” “Portamelo e te lo mostrero”. Quando lo ebbe portato, tentarono di
macinarlo in una macina ma non si macino; tentarono di bruciarlo nel fuoco, ma non si brucio; lo
misero nell’acqua, ma non si sciolse; lo misero su di una incudine e lo colpirono con un martello, ma
si spacco I’incudine e si ruppe il martello senza che 1’0sso si fosse neppure scheggiato®.

Cio che si vuole dire € che, nonostante il naturale disfacimento di ogni cadavere, rimane comunque
qualcosa di “non deteriorabile” che conserva un “principio vitale” a partire dal quale avverra la
rinascita per opera divina, ed anche su questo le opinioni sono diverse e le discussioni al riguardo
piuttosto numerose. Si € concordi comunque sul fatto che la salma del defunto non debba essere
violata in nessun modo, neppure riesumata se non per tornare dalla diaspora in Terra di Israele,
come & accaduto per le spoglie di Giuseppe (cfr. Es 13,19). Tali attenzioni vogliono sottolineare che
il defunto inumato in terra®® ontologicamente appartiene alla sfera divina, quindi trascendente,
inoltre sono le sue spoglie mortali che “riavranno” la vita da Dio, pertanto vanno rispettate ¢
custodite fino ai “tempi messianici” inaugurati dal ritorno del profeta Elia (cfr. Mal 3,23), durante i
quali la vita “ridestata” non avra fine e coloro che Dio “ricondurra” di nuovo all’esistenza non
torneranno mai piti alla polvere®.

Come si puo notare, al di la delle discussioni pit 0 meno vivaci e delle opinioni pit 0 meno
divergenti, emerge con chiarezza il fatto che Dio “ridara la vita” ai morti mantenendo intatta
I’individualita che caratterizza ogni uomo prima del suo decesso. Si puo discutere sulle modalita
attraverso le quali tutto cid accadra, ma e certo che ciascuno riavra la vita individualmente. Cio
significa che, seppur in un’altra dimensione, ognuno manterra quell’unicita che caratterizza ogni
persona creata ad immagine di Dio.

1l mondo “avvenire”

Nel corso dei tempi la dottrina escatologica confluita nel Talmud ha subito dei mutamenti. Le prime
generazioni dei maestri identificavano “lI’era messianica” con il mondo “avvenire”, i maestri piu
recenti invece considerano il “periodo messianico” come un’epoca di transizione fra questo mondo
e il mondo “avvenire”, nella quale ci sara una fase storica positiva che precedera quella metastorica.
Tutti comunque concordano sul fatto che questa vita é il preludio a quella definitiva in una
dimensione metastorica:

Questo mondo ¢ come un vestibolo che precede il mondo “avvenire”; preparati nel vestibolo per
entrare nella sala®'.

Tuttavia i profeti di Israele non hanno svelato cio che vedranno coloro che avranno il privilegio di
potervi entrare:

% Bereshit Rabbah XXVII1,3. Si tratta di un commento rabbinico alla Genesi redatto nella prima meta del V secolo
dell’era attuale.

# I’ inumazione in terra ¢ la sola modalita di sepoltura ammessa dalla tradizione.

%0 Cfr. Mishnah, Sotah 1X,15; Talmud Babilonese, Sanhedrin 92a.

*! Mishnah, Avoth IV,21.



Tutto Israele si riuni presso Mosé e gli disse: “Mosé, nostro maestro, dicci quali beni il Santo — che
benedetto sia — ci dara nel mondo ‘avvenire’ ”. Rispose loro: “Non so che dirvi. Siate felici per cio
che vi ¢ preparato”™®.

Nonostante questa riserva, i maestri di Israele non si sono astenuti nel descrivere 1’Al di 1a. Le loro
riflessioni sui problemi della vita li hanno spinti a figurarselo come un mondo in cui le
ineguaglianze di quello presente sarebbero livellate e risplenderebbe la divina giustizia. In questo
modo si risolverebbe il problema del male storico.

La differenza piu notevole fra i due mondi e la rivalutazione dei valori: tutto cio che in questo
mondo € tanto stimato da costituire la suprema aspirazione dell’uomo cessa di esistere quando si
varca la soglia del mondo “avvenire”:

Nel mondo “avvenire” non c¢’¢ né mangiare né bere, né procreazione di figli, né contrattazioni
commerciali, né invidia, né odio, né rivalita; ma i giusti seggono in trono, la corona in capo, e
godono lo splendore della Shekhinah®.

Tutta la vita si svolgera su un piano diverso rispetto al presente: i desideri del corpo non faranno
sentire piu a lungo 1 loro stimoli e dominera 1’aspetto spirituale dell’uomo, cio che su questa terra &
la dinamica dello Shabbath (il Sabato ebraico) rispetto gli altri giorni della settimana sara su scala
infinitamente superiore il mondo “avvenire”. Si dice infatti che lo Shabbath e un sesto del mondo
“ayvenire™*. E per sottolineare il contrasto fra I’incostanza della vita presente e I’immutabilita di
quella futura, con un paradosso tipicamente rabbinico si precisa:

E migliore un’ora di pentimento e di buone azioni in questo mondo che la vita intera nel mondo
“avvenire”; ed & migliore un’ora di beatitudine di spirito nel mondo “avvenire” che la vita intera in
questo mondo®.

Per prepararsi alla permanenza nel mondo “avvenire” I’'uvomo deve studiare la Torah e osservare gli
insegnamenti rivelati, i precetti:

Chi si & acquistato le parole della Torah, si & acquistato la vita nel mondo “avvenire”*®.

E ancor piu esplicita € la dichiarazione:

Nell’ora della dipartita dell’uomo dal mondo, non lo accompagneranno né oro, né argento, né pietre
preziose, né perle, ma solo la Torah e le opere buone; come ¢ detto: “Quando cammini ti guidera,
quando ti corichi vigilera su di te e quando ti desti parlera con te” (Pr 6,22); “quando cammini ti
guidera” in questo mondo, “quando ti corichi vigilera su di te” nella tomba, “e quando ti desti parlera
con te” nel mondo “avvenire”®.

I maestri di Israele cercano inoltre di chiarire meglio chi sara ammesso 0 meno a godere delle gioie
dell’Al di la. Ecco alcuni esempi significativi tratti dal Talmud:

Quando Rabbi Eliezer era ammalato, i suoi discepoli andarono a visitarlo. Gli dissero: “maestro,

29

insegnaci le vie della vita per le quali possiamo essere degni della vita nel mondo ‘avvenire’.

%2 Sjfré su Dt 33,29. § 356; 148b.

% Talmud Babilonese, Berakhot 17a. La Shekhinah & la presenza divina.
% Cfr. Talmud Babilonese, Berakhot 57b.

% Mishnah, Avoth 1V,22.

% Mishnah, Avoth I1,8.

3" Mishnah, Avoth V1,9.



Rispose loro: “siate solleciti nell’onore dei vostri colleghi; distogliete i vostri figli dalla recitazione®,
e fateli sedere fra le ginocchia dei discepoli dei saggi, e quando pregate, sappiate dinnanzi a Chi
state; e sarete cosi degni della vita nel mondo “avvenire™.

Per I'uomo che gode del frutto del proprio lavoro ¢ scritto: “Quando mangi della fatica delle tue
mani, felice tu sarai ¢ bene sara a te” (Sal 128,2); “felice tu sarai”, in questo mondo, ¢ “bene sara a

te” nel mondo “avvenire”*.

Fra coloro che erediteranno i1l mondo “avvenire” sono: colui che dimora nella Terra di Israele e colui
che educa suo figlio nello studio della Torah *'.

Come si puo notare si spazia dalle esortazioni morali, alla positivita del frutto della fatica umana
che produce il pane quotidiano, all’importanza dell’abitare nella Terra di Isracle educando i propri
figli allo studio della Torah. Si tratta comunque di azioni positive volte al bene secondo gli
insegnamenti divini rivelati; di conseguenza saranno esclusi coloro che li trasgrediscono e si
allontanano dalla tradizione, come chi sostiene che la fede nella “rivivificazione” non ¢ deducibile
dalla Torah o chi sostiene che la medesima non viene dal cielo®.

Ma c¢’¢ anche un passo del Talmud nel quale si riporta un singolare dialogo fra Rabbi Baruga di
Chuzah e il profeta Elia che gli appare presso la piazza di un mercato®, con cui si vuole sottolineare
I’importanza dell’essere portatori di serenita e di pace per poter aver parte al mondo “avvenire”:

Rabbi Baruga di Chuzah andava spesso nella piazza del mercato di Lapet. La un giorno gli apparve il
profeta Elia, e Rabbi Baruqga gli domando: “Fra tutti questi uomini, ce n’¢ almeno uno che avra parte
al mondo ‘avvenire’?” Elia rispose: “Nessuno”.

Ma piu tardi nella piazza del mercato vennero due uomini, ed Elia disse a Rabbi Baruga: “Questi due
avranno parte al mondo futuro”. Rabbi Baruqa chiese ai due nuovi venuti: “Qual ¢ la vostra

professione?” Essi risposero: “Noi siamo buffoni. Quando vediamo qualcuno che ¢ triste, 10

. . .. . . . o 44
rassereniamo. E quando vediamo due persone litigare, cerchiamo di farle riconciliare”™".

Attraverso questo particolare genere narrativo, che si intreccia con le discussioni talmudiche
relative ad aspetti normativi, la tradizione vuole portare I’accento sull’importanza dell’azione volta
al bene a prescindere dalla categoria di appartenenza: i “buffoni” non sono maestri studiosi della
Torah, praticano inoltre una professione che puo essere considerata da “perditempo”; tuttavia nel
racconto sono i soli ad aver trasformato la tristezza in serenita e ad aver riconciliato due litiganti. E
un modo per dire: non sentitevi troppo sicuri del vostro essere “nel giusto” perché la vostra vita ¢
apparentemente ineccepibile, interrogatevi invece su quanto siete costruttori di serenita e di pace,
poiché coloro che forse considerate dei “perditempo” potrebbero precedervi nel mondo “avvenire”.
La letteratura rabbinica inoltre, nella sua multiformita espressiva, presenta anche affermazioni come
la seguente:

Tutto Israele ha parte nel mondo “avvenire”, come ¢ detto: “Il tuo popolo sara tutto di giusti,
. ” 45
erediteranno la Terra per sempre” (Is 60,21) ™.

% |a frase & oscura, pud essere intesa nel senso di evitare una conoscenza solo mnemonica delle Scritture oppure in
quello di evitare la speculazione filosofica, in quanto il termine utilizzato nell’ebraico medioevale indica la “logica”.
C’¢ anche chi la intende nel senso di evitare la lettura dei testi apocrifi.

% Talmud Babilonese, Berakhot 28b.

“0 Talmud Babilonese, Berakhot 8a.

“! Talmud Babilonese, Pesachim 113a.

%2 Cfr. Mishnah, Sanhedrin X,1.

** Nella letteratura rabbinica sovente il profeta Elia appare, soprattutto ai maestri, come portavoce di Dio o come
elemento qualificante del discorso sui “tempi messianici” e sul mondo “avvenire”.

*“ Talmud Babilonese, Ta ‘anith 22a.

** Mishnah, Sanhedrin X,1.



Apparentemente sembrerebbe trattarsi di un favoritismo divino nei confronti del popolo di Israele;
tuttavia, considerato il periodo storico a cui 1’espressione appartiene (II secolo dell’era attuale), la
medesima va interpretata nel senso di un incoraggiamento a non perdere la propria identita nel
momento dell’accentuarsi della diaspora dopo la distruzione del Tempio, un’esortazione quindi a
non lasciarsi assimilare da altre culture. La tradizione rabbinica, ripresa anche da Maimonide®,
afferma infatti che 1 “giusti fra le nazioni” avranno parte al mondo “avvenire”, e il testo di
riferimento € la seguente discussione:

Rabbi Eliezer diceva: “nessun pagano avra parte nel mondo ‘avvenire’; come ¢ detto: ‘i malvagi
torneranno agli inferi, come tutte le Nazioni che dimenticano Dio’ (Sal 9,18); ‘i malvagi’ si riferisce
ai malvagi in Israele”. Rabbi Jeoshua gli replico: “se il versetto dicesse: ‘i malvagi torneranno agli
inferi, come tutte le Nazioni’, ¢ si fosse fermato li, sarei d’accordo con te. Ma poiché il testo
aggiunge: ‘che dimenticano Dio’, ecco, vi devono essere fra le Nazioni dei giusti che avranno parte
nel mondo “avvenire™’.
E in tale orizzonte che sono stati elaborati i “precetti di No¢”*® per riconoscere i “giusti fra le
nazioni”, 1 “timorati di Dio” menzionati anche da Luca negli Atti degli Apostoli (cfr. At 2,11 e
10,2). Il mondo “avvenire” ¢ pertanto per tutti i giusti sia del popolo di Israele che delle Nazioni.
Dio infatti giudichera ogni uomo.

Il “giudizio finale” e le sue conseguenze

Il “giudizio finale” da parte di Dio ¢ in stretta relazione al dono della liberta: se 1’'uomo puo
scegliere di conseguenza Dio puo giudicare, e lo fa a partire dalle due “vie” che Egli stesso ha posto
davanti a lui:

Vedi, ho posto davanti di fronte a te oggi la vita e il bene, la morte e il male; poiché lo ti comando di
amare il Signore tuo Dio, di camminare per le Sue vie, di osservare i suoi precetti, le Sue leggi e le
Sue norme, perché tu viva e ti moltiplichi e il Signore tuo Dio ti benedica nella Terra in cui stai per

entrare [...]. Ti ho posto davanti la vita e la morte, la benedizione e la maledizione; scegli dunque la
vital (Dt 31,15-19).

Il passo del Deuteronomio appena ricordato, da una parte invita a scegliere la vita e il bene, tuttavia
dall’altra non esclude la possibilita che qualcuno scelga invece la morte e il male. Si tratta quindi di
capire in che modo Dio eserciti il suo giudizio riguardo I’umanita.

La tradizione insegna che i due modi di indicare Dio nella Scrittura corrispondono a due suoi
attributi ben precisi: Elohim, che si traduce come “Dio”, corrisponde all’attributo della giustizia,
mentre JHWH, che si traduce come “Signore”, corrisponde a quello della misericordia®. I due nomi
appaiono combinati insieme all’inizio del secondo capitolo della Genesi:

Queste sono le generazioni del cielo e della terra quando furono creati, nel giorno in cui il Signore
Dio (JHWH Elohim) fece terra e cielo (Gen 2,4).

E cosi vengono interpretati:

% Cfr. Hilkhot haTeshuvah I11,5.

47 Tosefta, Sanhedrin XI111,2. La Tosefta & una raccolta di “aggiunte” alla Mishnah redatta fra il I1I e il IV secolo dell’era
attuale.

*8 Cfr. Talmud Babilonese, Sanhedrin 56b.

%9 Cfr. Bereshit Rabbah XXXI11,3.

10



Si puod paragonare al caso di un re che aveva dei vasi vuoti. Disse: “Se ci verso dell’acqua molto
calda, scoppieranno; se ci metto acqua gelida, si restringeranno”. Che fece il re? Mescold ’acqua
bollente con la fredda e la verso mischiata nei vasi, che rimasero com’erano. Cosi il Santo, che
benedetto sia, disse: “Se creo il mondo col solo attributo della misericordia, i peccati si
moltiplicheranno oltre ogni limite; se lo creo con la sola giustizia, come il mondo potra conservarsi?
Lo creerd dunque con ambedue gli attributi; possa cosi durare!”.

Il commento lascia intravedere una sorta di conflitto fra la giustizia e la misericordia di Dio che,
come attesta la Scrittura, hanno fra loro un rapporto a netto vantaggio della misericordia:

lo, il Signore, sono il tuo Dio, un Dio geloso, che punisce la colpa dei padri nei figli fino alla terza e
alla quarta generazione, per coloro che mi odiano, ma che dimostra la Sua misericordia fino a mille
generazioni, per quelli che mi amano e osservano i miei precetti (Es 20,5-6).

Un segno significativo che rimanda a tale rapporto sono i due colori tradizionali del tallit, lo scialle
per la preghiera: il fondo € bianco con alcune strisce scure (blu o nere); il bianco, colore prevalente,
rappresenta la misericordia, mentre le strisce scure rappresentano la giustizia. Avvolgendosi nel
medesimo si sperimenta la misericordia divina nettamente superiore alla giustizia. E c’¢ anche chi
utilizza il tallit solo bianco per sottolineare che, comunque, la misericordia divina prevale
nettamente sulla giustizia.

La letteratura rabbinica pertanto si muove all’interno della tensione fra giustizia e misericordia,
mostrando 1’incompatibilita fra quest’ultima e la teoria della retribuzione.

1l “giudizio finale”

Nell’orizzonte appena delineato, la tradizione ritiene che il “giudizio finale” non riguardera solo 1
singoli ma anche le Nazioni pagane in relazione al modo con cui si sono rapportate al popolo di
Israele, cosi come indicato nella promessa di Dio ad Abramo (cfr. Gen 12,3). Ecco un passo
significativo al riguardo:

Nell” Al di 1a, il Santo, che benedetto sia, sara seduto e gli angeli disporranno troni per i grandi di
Israele che su quelli siederanno; il Santo, che benedetto sia, siedera con gli anziani di Israele come il
presidente di un Beth Din [Tribunale rabbinico], e giudichera le Nazioni pagane, come & detto: “II
Signore entrera in giudizio con gli anziani del Suo popolo” (Is 3,14)°".

Segue la descrizione del processo che si conclude con la sconfitta delle Nazioni e la glorificazione
del popolo di Israele. Si tratta di una modalita per sottolineare che, alla fine, la giustizia di Dio
ripaghera i discendenti di Abramo di tutte le traversie subite e di tutte le persecuzioni da parte degli
altri popoli.

Tuttavia, accanto ad affermazioni di questo tipo, sembrano prevalere quelle riferite al “giudizio
finale” di ogni uomo, sia ebreo che gentile come sottolinea Rabbi El’azar Hakappar in questo passo
della Mishnah:

| nati sono destinati a morire e i morti a rivivere; i vivi ad essere giudicati, si da sapere, far sapere e
rendere noto che Egli & Dio, Egli e il Plasmatore, Egli & il Creatore, Egli intuisce, Egli ¢ il Giudice,
Egli e il testimone, Egli € la parte in causa, ed € destinato in futuro a giudicare. Benedetto che non ha
dinanzi né violenza, né dimenticanza,, né riguardi personali, né corruttela perché tutto & Suo. E sappi
che tutto avviene secondo un piano, né ti rassicuri il tuo istinto che I’oltretomba sara un comodo

%0 Bereshit Rabbah XI1,15.

*! Midrash Tanchuma, Qedoshim § I. Mie le precisazioni fra parentesi. Si tratta di un commento rabbinico alla Torah di
tipo omiletico. L’epoca della sua redazione finale ¢ oggetto di discussione, che spazia fra il V e il IX secolo dell’era
attuale.

11



rifugio, perché tuo malgrado fosti concepito, tuo malgrado nascesti, tuo malgrado sei vivo, tuo
malgrado muori e tuo malgrado sei destinato a render conto in futuro al Re dei Re dei Re, il Santo
che benedetto sia™.

Secondo una modalita tipicamente semitica, che per affermare un valore procede per negazione, si
vuole sottolineare che la vita ¢ un bene, un’occasione unica per compiere la volonta divina, perché
dopo la morte non sara piu possibile (cfr. Sal 88,6 e Gb 3,19), ci sara solo il “giudizio finale” di Dio
che, per I’ebreo, sara piu severo in quanto depositario della Torah e chiamato ad una testimonianza
di santita fra le genti (cfr. Es 19,5-6); in questo infatti consiste “I’clezione” e, di conseguenza, una
responsabilita maggiore.

Fra le domande che verranno poste durante il “giudizio finale” troviamo indicate le seguenti:

Hai fatto onestamente i tuoi affari? Hai stabilito dei periodi di tempo per lo studio della Torah? Hai
compiuto il tuo dovere di crearti una famiglia? Hai sperato nella salvezza? Hai ricercato la saggezza?
Hai tentato di dedurre cosa da cosa [nello studio]? Anche guando la risposta a tutte queste domande &
affermativa, se “il timore dell’Eterno ¢ il suo tesoro” (Is 33,6) [cio¢ se ha ispirato tutte le sue azioni],
gli varra, altrimenti no>.

Come si puo notare si spazia dall’onesta negli affari, ai doveri religiosi come lo studio della Torah,
al dovere di crearsi una famiglia™, alla speranza nella salvezza, e via di seguito; ma la precisazione
piu importante e che, se il “timore di Dio” non ha ispirato tutte le azioni, queste, anche se “positive”
non verranno considerate. In altri termini: non basta agire bene, bisogna innanzitutto “temere Dio”,
che non significa averne paura, bensi essere consapevoli della differenza fra Creatore e creatura.
C’¢ inoltre un altro passaggio talmudico interessante, nel quale si precisa:

nel mondo “avvenire” 1’uomo deve rendere conto di tutto ¢io in cui il suo occhio ha trovato piacere e
di cui tuttavia egli non ha goduto™.

Con questa espressione si vuole riaffermare che il mondo é stato dato da Dio per il godimento
dell’'uvomo, che deve servirsene secondo gli insegnamenti divini rivelati, quindi secondo un
orizzonte etico. Se, pur osservando tutti i precetti, ci si priva di qualcosa che Dio non ha vietato
bisogna “renderne conto”. L’obiettivo ¢ quello di evitare una spiritualita fondata su privazioni non
richieste per considerarsi migliori di chi pratica una normale osservanza, riaffermando quindi che
Dio vuole la gioia degli uomini, del loro corpo inseparabile dal loro spirito, pertanto non serve
privarsi di ci0 che & permesso. Per questo motivo infatti erano richiesti anticamente i sacrifici di
espiazione allo scioglimento del voto di nazireato, periodo nel quale ci si privava volontariamente
di ci0 che Dio ha dato in dono all’uomo (cfr. Nm 6,1ss.).

11 “giudizio finale” vertera pertanto su tutti gli aspetti della vita, anche sulla capacita di godere con
tutto il prioprio essere dei doni della creazione.

Riguardo infine I’esito del “giudizio finale”, si afferma che per i “giusti” ci sara una felicita eterna,
mentre si discute sulla possibile durata del castigo per “malvagi”. Fra le discussioni piu famose e
piu rappresentative del dibattito al riguardo fissatesi nel Talmud, c¢’¢ quella fra la scuola di Shammai
e la scuola di Hillel, due autorevoli maestri del I secolo — quindi contemporanei a Gesu di Nazareth
— noti per le loro posizioni contrastanti: Shammai sempre rigido e poco incline all’apertura e al
dialogo, Hillel invece noto per il suo amore e la sua misericordia verso i peccatori, per la sua

%2 Mishnah, Avoth 1V,29.

%% Talmud Babilonese, Shabbat 31a. Mie le precisazioni fra parentesi.

> Per ’ebreo il matrimonio & un precetto fondato sull’essere creati ad immagine di Dio come “coppia” (cfr. Gen 1,27;
2,23-24; 5,2), e comunque si ritiene che questo sia il modo migliore per realizzare la propria umanita.

*® Talmud Palestinese, Qiddushin 1V,12.

12



attenzione ad ogni fascia sociale e per la sua apertura verso tutti. Fra i passaggi piu salienti troviamo
quanto segue:

La scuola di Shammai dichiarava: rispetto al giorno del Giudizio vi sono tre categorie: i
perfettamente giusti, gli assolutamente malvagi e la gente media. Quella della prima categoria sono
immediatamente scritti e suggellati per la vita eterna. Quelli della seconda categoria sono
immediatamente scritti e suggellati per il Ghehinnom [luogo di punizione]; come ¢ detto: “Molti di
coloro che dormono nella polvere della terra si sveglieranno, gli uni per la vita eterna, gli altri per la
vergogna e per I’infamia eterna” (Dan 12,2). La terza categoria discendera nel Ghehinnom, gridera
[per i1 dolori che subira] e quindi salird; come ¢ detto: “Porterd la terza parte verso il fuoco, li
raffinerd come si raffina 1’argento e li proverd come si prova 1’oro; invocheranno il Mio nome e li
ascoltero” (Zc¢ 13,9). Per essi Hanna ha detto: “Il Signore fa morire e fa rivivere, fa discendere nello
She’ol’®e fa risalire” (I Sam 2,6). La scuola di Hille citava: “Egli ¢ abbondante nella misericordia”
(Es 34,6); Egli ¢ incline alla pieta; e per loro Davide ha detto: “Amo il Signore, perché ha udito la
mia voce ¢ le mie suppliche” (Sal 116,1). Tutto questo Salmo fu composto da Davide per loro: “Ero
in basso ed Egli mi salvd” (Sal 116,6)*".

Come si pu0 notare, le posizioni della scuola di Shammai sono piu sulla linea della giustizia divina,
mentre quelle della scuola di Hillel preferiscono quella della misericordia. La tensione fra le due
dinamiche ha continuato ad alimentare il dibattito. Una cosa tuttavia é certa: la felicita dei giusti
sara eterna, mentre sulla “punizione” dei malvagi e sulle sue modalita si discute, ed € difficile
negare la possibilita che la misericordia divina possa comunque prevalere sulla giustizia.

I1 Ghehinnom

Coloro che durante il “giudizio finale” verranno dichiarati malvagi scenderanno nel Ghehinnom,
ovvero nel luogo della punizione. Riguardo la sua origine, c’¢ chi ritiene che sia anteriore alla
creazione, e chi invece sostiene che preesistente sia solo lo spazio che lo contiene:

Sette cose furono create prima che I’Universo fosse. Esse sono: Torah, pentimento, Gan "Eden’®,
Ghehinnom, il Trono della Gloria, il Santuario e il Nome del Messia.

[...]

Lo spazio del Ghehinnom fu creato prima dell’Universo, mentre il suo fuoco fu creato la
vigilia del primo Shabbath. Tuttavia é stato detto: perché la Scrittura non aggiunge: “Dio
vide che era buono” a proposito dell’opera del secondo giorno? Perché in quel giorno fu
creato il fuoco del Ghehinnom! Fatto sta che lo spazio del Ghehinnom fu creato prima
dell’Universo, il suo fuoco il secondo giorno e I’idea di creare il fuoco ordinario entro nella
mente di Dio la vigilia dello Shabbath, ma non fu attuata fino al termine dello Shabbath®®

Si e inoltre scoperta nella Scrittura una serie di nomi indicanti il luogo della punizione, e questo &
quanto é confluito nel Talmud:

Il Ghehinnom viene chiamato con sette nomi: Skhe’ol (Gn 2,3)60, "Abaddon o Distruzione (Sal 88,13),
Corruzione (Sal 16,10), Orribile abisso e Fango melmoso (Sal 40,3), Ombra di morte (Sal 107,10) e
Mondo inferiore, quest’ultimo appartenente alla tradizione. Non vi sono altri nomi? Ad esempio,

% Con il cielo e la terra ¢ una delle tre parti del mondo (cfr. Es 20,4). Prima che maturasse I’idea della “rivivificazione”
e del mondo “avvenire” indicava il luogo sotterraneo dove “scendono” tutti i morti (cfr. Gen 37,35) e dal quale non ¢
possibile “risalire” (cfr. Gb 7,9); tuttavia € un luogo che rimane ben visibile a Dio (cfr. Sal 139, 11-12).

> Talmud Babilonese, Rosh haShanah 16b. Mie le precisazioni fra parentesi.

% Giardino di "Eden, luogo di felicita eterna.

% Talmud Babilonese, Pesachim 54a. La precisazione finale circa la creazione del “fuoco ordinario”, tiene conto del
divieto sabbatico di accendere fuochi o produrre scintille.

% In questo contesto il “regno dei morti” viene interpretato come luogo di punizione eterna.

13



Ghehinnom: Ghe’, profonda “valle” in cui tutti discendono per le loro “concupiscenze” (Hinnom) e
Tofeth (Is 30,33) cosi detto perché vi cade chi si lascia fuorviare (mithpatteh) dalle passioni.®*

Riguardo le sue dimensioni si precisa che:

Il mondo & un sessantesimo del Gan 'Eden e il Gan 'Eden e un sessantesimi del Ghehinnom; di
conseguenza, il mondo intero a paragone del Ghehinnom e come il coperchio di una pentola. Alcuni
dicono che il Gan ’Eden non ha confini ed altri sostengono il medesimo assunto per il Ghehinnom®.

E riguardo i suoi accessi il Talmud dice:

Ve ne sono tre: uno nel deserto, un secondo nel mare, € un terzo a Gerusalemme. Un’altra tradizione
narra: vi sono due palme da dattero nella valle di Ben-Hinnom, in mezzo alle quali si alza un fumo:
quello & I’ingresso del Ghehinnom %

Il riferimento all’accesso di Gerusalemme riguarda la zona ancora oggi chiamata Ghehinnom o
“Geenna”, dall’ebraico Ghe Hinnom, “Valle di Hinnom”, che separa il Monte Sion — piu in alto — la
Citta di Davide e I’Ofel (area a sud del Tempio) — piu in basso — dal Monte del Cattivo Consiglio.
Questa valle all’epoca dei Re ¢ stata teatro di culti idolatrici e di sacrifici umani (cfr. 2Re 16,3 ¢
21,6) e all’epoca dei profeti assunse un significato di maledizione (cfr. Is 66,24). Tutto cid avveniva
in particolare nella zona del Tofet, 1’altare, che probabilmente era ubicato presso la confluenza con
il Cedron, per il resto la valle era adibita anche ad altri usi. Presso la sorgente di Roghel, ad
esempio, si esercitavano alcuni lavori artigianali come la conciatura delle pelli e la tintura dei panni,
attivita maleodoranti che probabilmente inducevano a prenderne le distanze da questo luogo
considerato “immondo”. Ai tempi di Gesu la valle era diventata I’immondezzaio della Citta sul
quale si apriva la “porta del letame”, dove si rifugiavano i lebbrosi allontanati dal centro abitato, e
dove il fuoco che continuamente bruciava i rifiuti esprimeva quel senso di maledizione gia
individuato dagli scrittori apocalittici. Per questo, anche nei Vangeli, la Geenna diventa sinonimo
del castigo eterno (cfr. Mt 10,28; Mc 9,43ss.; Lc 12,5).

Per gquanto riguarda invece la struttura del Gheinnom, lo si descrive diviso in sette piani e, piu il
peccatore & malvagio, pitl scende in basso®, mentre il principale supplizio € il fuoco:

Il fuoco [ordinario] & un sessantesimo del [fuoco del] Ghehinnom®.

Un fiume di fuoco usciva e scorreva dinnanzi a Lui (Dan 7,10). Donde proviene? Dal sudore delle
sante Chajjoth®. E dove si riversa? Sulla testa dei malvagi nel Ghehinnom; come ¢ detto: “[la
tempesta del Signore] si riversera sulla testa dei malvagi” (Ger 23,19)°".

Si tratta quindi di un fuoco divino, non a caso riferito a visioni apocalittiche, che secondo alcuni
non si estinguera mai, mentre per la gia menzionata scuola di Hillel avra una fine.

Secondo una tradizione, coloro che soffrono nel Ghehinnom godono di una tregua durante lo
Shabbath®®, e per coloro che sono condannati a questo luogo solo per un certo tempo sara il
patriarca Abramo a favorimne la liberazione®. Inoltre C’¢ anche chi nega 1’esistenza del Ghehinnom,

®1 Talmud Babilonese, Eruvim 19a. Il Tofet & I’altare del culto idolatrico e dei sacrifici umani.
62 Talmud Babilonese, Ta ‘anit 10a.
% Talmud Babilonese, Eruvim 19a.
8 Cfr. Talmud Babilonese, Sotah 10b.
% Talmud Babilonese, Berakhot 57b. Mie le precisazioni fra parentesi.
% Creature celesti nella visione del “carro della Gloria” di Ezechiele (cfr. Ez 1,1ss. ¢ 10,1ss.).
% Talmud Babilonese, Chaghigah 13b. Mie le precisazioni fra parentesi.
%8 Cfr. Talmud Babilonese, ‘Avodah Zarah 3b.
% Cfr. Talmud Babilonese, Eruvim 19a.
14



come Rabbi Shimon ben Lakish vissuto nel III secolo dell’era attuale, in quanto Dio “annientera” i
malvagi prima dell’inizio del mondo “avvenire™:

Non c¢’¢ Ghehinnom nell’ Al di 1a; ma il Santo, che benedetto sia, fara uscire il sole dalla sua custodia
e annerira [il mondo con suoi raggi ardenti]. Cosi i malvagi saranno puniti e i giusti salvati’.

Al di la della varieta delle immagini con cui si cerca di descrivere un possibile luogo di supplizio
eterno, la preoccupazione principale € quella di affermare la giustizia divina in rapporto
all’esercizio della liberta umana; ma il fatto stesso che si ipotizza che si posa essere condannati
anche solo per un breve periodo e poi liberati — quindi riammessi con coloro che godranno felicita
eterna — significa che ancora una volta si cerca di coniugare la “necessita” della giustizia divina con
la misericordia nettamente piu abbondante. Fra le righe si legge che il Ghehinnom esiste come
possibilita: le sue descrizioni sono una sorta di monito affinché gli uomini si ravvedano e possano
evitarlo, e vanno quindi interpretate nell’orizzonte della profezia che annuncia un possibile castigo
non per annientare ma per invitare alla teshuvah, il “ritorno” a Dio che puo modificare quanto gia ¢
stato decretato’*. Non a caso i maestri sottolineano con insistenza che ’osservanza dei precetti ¢ lo
studio della Torah salvaguardano dal Ghehinnom™, cosi come non & casuale che sia Abramo a
favorire la liberazione di chi & condannato solo per un periodo di tempo: la liturgia di Rosh
haShanah (il Capodanno religioso ebraico) e di Kippur (il giorno del perdono) invoca la
misericordia divina per i peccati in nome della fedelta di Abramo durante la prova della “legatura di
Isacco””, e questo vale sia per il popolo di Israele che celebra la teshuvah che per tutta ’'umanita
rappresentata dal medesimo davanti a Dio”*. In altri termini: alla fine dei tempi, potrebbero non
esserci malvagi da condannare o malvagi destinati al Ghehinnom.

1l Gan ’'Eden
Il luogo ove i giusti godono la felicita eterna € chiamato Gan ’Eden (Giardino di ’Eden), che la
tradizione considera diverso da quello con lo stesso nome preparato da Dio per Adamo:

Che significa il versetto: “nessun occhio ha veduto cid che Dio, e nessun altro all’infuori di Te,
operera per colui che lo attende [per chi confida in Lui] (Is 64,4)?”. Allude all’ ’Eden, che nessun
occhio umano ha mai contemplato. Potreste domandare: allora dove stava Adamo? Nel
Giardino. Potreste dire, forse, che Giardino e ’Eden sono la stessa cosa! Per questa ragione
un testo insegna: “ Un fiume usciva da 'Eden per irrigare il Giardino (Gen 2,10)”. 'Eden €
Giardino sono quindi due cose distinte’.

Mentre per il Giardino terrestre si discute sulla possibile ubicazione, per quello di ’Eden si ipotizza
che debba essere in cielo e, come per il Gheinnom, si presuppone che comprenda sette divisioni
riservate alle categorie dei giusti che, dall’alto in basso, vengono cosi chiamate: Presenza, Atri,
Casa, 7('Sl'abernacolo, Monte santo, Monte del Signore, Luogo santo; tutte definizioni tratte dai
Salmi®™.

Caratteristica fondamentale della dimora celeste nel Gan 'Eden é la ricchezza dei giusti che, durante
il soggiorno terrestre, hanno sofferto privazioni:

" Talmud Babilonese, ‘Avodah Zarah 3b. Mie le precisazioni fra parentesi.

™ per ulteriori approfondimenti al riguardo si rimanda a: A. HESCHEL, |l messaggio dei profeti, Borla, Roma [1981].

72 Cfr. Talmud Babilonese, Chaghigah 27a.

" Cosi viene chiamato dalla tradizione ebraica il sacrificio non compiuto di Isacco narrato al capitolo ventidue della
Genesi.

™ Cfr. J.J. PETUCHOWSKI, Le feste del Signore, Ed. Dehoniane, Napoli 1987, pp. 77-112.

" Talmud Babilonese, Berakhot 34b. Mie le precisazioni fra parentesi.

' Cfr. Sifre su Dt 1,10; § 10; 67a.

15



In questo mondo i malvagi sono ricchi e godono benessere e riposano, mentre i giusti sono poveri.
Ma nell’Al di la, quando il Santo, che benedetto sia, aprira per i giusti i tesori del Gan 'Eden, i
malvagi, che praticavano 1’usura, morderanno la propria carne coi denti; come ¢ detto: “Lo stolto
incrocia le braccia e mangia la propria carne (Qo 4,5)”, ed esclameranno: “Magari fossimo stati
operai, facchini o schiavi e la nostra sorte fosse come la loro!” Come ¢ detto: “Val meglio una
manciata con la tranquillita che due manciate con la fatica [e la corsa dietro il vento]” (Qo 4,6

[41)"".

Come si puo notare il riferimento biblico é ad un testo sapienziale nel quale la teologia della
retribuzione e stata messa in discussione, sottolineando in questo modo che non € vero che Dio
ripaga in questo mondo il giusto con gioia, salute ed abbondanza mentre punisce il malvagio con
dolore, malattia e ristrettezze, poiché ci sono giusti che soffrono e malvagi che godono; pertanto il
premio e il castigo devono riguardare il mondo “avvenire” dove finalmente la giustizia divina
prevarra.

La felicita che attende coloro che meritano il Gan ’Eden € simbolicamente rappresentata da un
meraviglioso banchetto che richiama quello descritto da Isaia nella sua Apocalisse (cfr. Is 25,6). La
principale vivanda sara il Leviathan, un mostro ucciso da Dio e dato “come carne” al popolo (cfr.
Sal 74,14):

Il Santo, che benedetto sia, cred un Leviathan maschio e uno femmina; se si fossero accoppiati
avrebbero distrutto il mondo intero. Che fece Iddio? Castrd il maschio e uccise la femmina, la cui
carne conservo sotto sale per i giusti nell’Al di 13",

Con la sua pelle Dio fara una tenda per i commensali’®, che per bevanda avranno:
vino conservato nel grappolo dai sei giorni della creazione®.
Inoltre la presenza reale di Dio sara causa di gioia immensa per tutti:

Nell’Al di 1a il Santo, che benedetto sia, preparera un banchetto per i giusti nel Gan 'Eden € non vi
sara bisogno di provvedere aromi e profumi, perché un vento di settentrione e un vento di
mezzogiorno soffieranno e circoleranno fra tutte le piante aromatiche del Gan 'Eden, caricandosi
della loro fragranza. E diranno gli israeliti [a nome di tutti i giusti] dinanzi al Santo, che benedetto
sia: “Puo un ospite preparare un banchetto per dei viandanti senza sedersi a mensa con loro? Pud uno
sposo preparare un banchetto per degli invitati senza sedere con loro? Se Tu vuoi, “Venga il mio
Amato nel Suo giardino e mangi i Suoi frutti preziosi” (Ct 4,16). Il Santo, che benedetto sia,
rispondera loro: “Fard come desiderate”. Entrera quindi nel Suo giardino; come ¢ scritto: “Sono
entrato nel Mio giardino, sorella Mia, Mia sposa” (Ct 5,1)%".

Come si puo notare, viene qui utilizzato il testo del Cantico dei Cantici secondo una lettura
allegorica che reinterpreta la storia dei due amanti come paradigma del rapporto fra JHWH e il suo
popolo che si realizza pienamente nel Gan *Eden®.

7 Shemot Rabbah XXXI,5. Mie le precisazioni fra parentesi.
"8 Talmud Babilonese, Baba Batra 74b.
" Cfr. Talmud Babilonese, Baba Batra 75a.
8 Talmud Babilonese, Berakhot 34b.
8 Bamidbar Rabbah XIII,2. Si tratta del commento rabbinico al Libro dei Numeri redatto fra I'XI e il XIII secolo
dell’era attuale.
8 Riguardo la lettura allegorica del Cantico dei Cantici si rimanda a: Il Cantico dei Cantici. Targum e antiche
interpretazioni ebraiche, a c¢. di U. Neri, Citta Nuova, Roma 1976; RASHI DI TROYES, Commento al Cantico dei
Cantici, Ed. Qigajon, Magnano (BI) 1997.

16



Il banchetto invece e una situazione conviviale che non solo rimanda alla celebrazione delle feste,
che nell’ebraismo — tranne che per il digiuno di Kippur — avviene sempre durante il pasto, ma é
anche il contesto ricorrente nelle parabole dei maestri, come quella con cui Rabbi Jochanan ben
Zakkaj® insegna ad essere sempre pronti per il mondo “avvenire”:

Rabbi Eliezer insegnava: “Convertiti un giorno prima della tua morte” I discepoli gli domandarono:
“Ma si puo sapere in che giorno si muore?” Rabbi Eliezer replico: “Ragione di piu per convertirsi gia
da oggi; poiché si potrebbe morire anche domani”.

[-.]

Rabbi Jochana ben Zakkaj applicd questo a una parabola. Questo € simile a un re che invito i suoi
servi a un banchetto, senza indicare 1’ora esatta del convito. I servi prudenti si prepararono subito e
attesero all’ingresso del palazzo. Pensavano che nel palazzo reale non mancasse nulla e che la porta
potesse aprirsi ogni momento. | servi stolti invece continuarono il loro lavoro. Credevano che per un
convito si dovessero prima fare i preparativi e ci fosse ancora tempo all’apertura della porta.
Improvvisamente il re chiese la presenza dei suoi servi. I servi prudenti entrarono con 1’abito di gala,
i servitori stolti con 1’abito sporco. Il re si rallegro con i servi prudenti, ma si adir0 con i servi stolti.
Egli comando: “Coloro che si sono preparati per il convito, si siedano per mangiare ¢ bere. Quelli
invece che non si sono cambiati d’abito per il banchetto stiano in piedi a guardare!”®,

La narrazione rimanda a testi evangelici simili (cfr. Mt 22,1-14; Lc 14,16-24), segno di quanto
insegnamenti di questi tipo circolassero fra i maestri del giudaismo medio, in particolare del primo
secolo. E come si puo notare la condanna per i servi stolti consiste nel “guardare in piedi” cid a cui
stanno rinunciando, un castigo piuttosto diverso dal fuoco del Ghehinnom.

Ma la letteratura rabbinica non utilizza solo I’immagine del banchetto per descrivere la gioia dei
giusti nel Gan ’Eden, c’¢ anche quella della danza, che per il popolo di Isracle nasce nel periodo
biblico come forma di preghiera capace di dar lode a Dio con tutta la persona e con tutte le capacita
espressive umane (cfr. Sal 150)®, e si tratta di una danza disposta dal Signore stesso:

Nell’Al di 1a il Santo, che benedetto sia, disporra una danza per i giusti nel Gan ’Eden, e siedera in
mezzo ad essi [nel cerchio dei danzatori]®®; e ciascuno lo additera dicendo: “Ecco questi ¢ il nostro
Dio; Lo abbiamo atteso ed Egli ci salvera. Questi & il Signore; Lo abbiamo atteso, saremo lieti e
godremo della Sua salvezza” (Is 25,9)%.

Dio danzera coi giusti e “camminera in mezzo a loro” (cfr. Lv 26,12) nel Gan ’Eden ma, assicurano
1 maestri, Egli rimarra il Dio trascendente e gli uomini non cesseranno di essere il Suo “popolo”
umano®. Inoltre la ricompensa per gli studiosi della Torah sara la soluzione di tutti problemi
intellettuali che li hanno tormentati sulla terra:

Quanto ai discepoli dei saggi che in questo mondo corrugavano la fronte nella studio della Torah, il

Santo, che benedetto sia, rivelera loro i misteri nel mondo “avvenire”®.

C’¢ infine una descrizione dove, nella divisione piu bassa, Dio stesso siede in mezzo ai beati,
persone semplici che nella vita non hanno avuto modo di accedere a grandi scuole, e spiega loro
personalmente la Torah. Lo studio pertanto costituisce un elemento di beatitudine®.

8 E stato lui a rifondare il giudaismo attorno allo studio della Torah dopo la caduta del Tempio ad opera dei romani.

8 Talmud Babilonese, Shabbath 153a.

8 Per un approfondimento al riguardo si rimanda a: E. BARTOLINI, Come sono belli i passi... la danza nella tradizione
ebraica, Ancora, Milano 2000.

8 |_e danze bibliche tradizionali si danzano in cerchio.

8 Talmud Babilonese, T ‘anit 31a. Mie le precisazioni fra parentesi.

8 Cfr. Sifra su Lv 26,12. Commento rabbinico al Levitico redatto nella seconda meta del III secolo dell’era attuale.

# Talmud Babilonese, Chaghigah 14b.

% cfr. Jalkut Shimeoni, Genesi, § 20. Raccolta di commenti rabbinici redatta attorno al XIII secolo dell’era attuale.

17



Le numerose descrizioni parallele a queste e alle successive, confermano gli elementi di fondo
arricchendoli di ulteriori dettagli; cio che comunque si conferma e che il Gan 'Eden non é il
Giardino di Adamo bensi una sorta di “sorpresa” che andra oltre le nostre attese. Per questo i
maestri abbondano nelle descrizioni, anche paradossali, per sottolinearne 1’unicita.

In ogni caso, nel mondo “avvenire”, con la speranza che nel Ghehinnom non finisca nessuno,
ciascuno di noi sara ancora se stesso, manterra la sua individualita e unicita nell’essere stato creato
ad immagine divina; c’¢ una sorta di imprintig che né la “rivivificazione” né la vita eterna possono
cambiare. Il pensiero semitico, non troppo incline all’astrazione concettuale, anziché ragionare in
termini di “forma” e “sostanza”, preferisce descrivere con immagini — anche fantasiose — la
consapevolezza che ogni essere umano rimane unico davanti a Dio sia in questa vita che in quella
futura. Ed ¢ in tale contesto che si ¢ formata la coscienza cristiana circa le “cose ultime”.

18



