
TRASMIGRAZIONE 
DELLE ANIME NELLA 
MISTICA EBRAICA

Introduzione generale

Prof. Elena Lea Bartolini – ISSR 
Milano A.A. 2023-2024



PREMESSA 
GENERALE

• L’idea che l’anima/spirito umano possa trasmigrare

da un corpo all’altro rappresenta una posizione

minoritaria nell’ebraismo

• Rimette in discussione la visione antropologica

unitaria tradizionale secondo la quale corpo e

spirito sono inseparabili

• La prima formulazione di questo tipo risale all’VIII

secolo dell’era attuale e troverà poi sviluppo, alcuni

secoli dopo, in alcuni testi della Qabbalah

• Tale prospettiva si radica in una concezione

tripartita dello spirito presente nell’uomo attestata

per la prima volta nel Sefer Jetzirah, il Libro della

Formazione/Creazione, redatto fra il III e il VI secolo

dell’era attuale (notevoli influssi babilonesi)



VISIONE 
TRADIZIONALE

• Nell’ebraico biblico è difficile individuare un termine
che corrisponda al concetto di «anima» separabile dal
corpo

• Si parla piuttosto di «spirito che vive», utilizzando i
termini:

• Ruach, alito/respiro sia negli esseri umani che negli
animali, ma anche vento

• Nefesh, essere vivente che respira, persona

• Neshamah, spirito di vita nell’uomo e in ogni essere
vivente

• Inoltre: il termine basar (carne) può designare l’essere
vivente sia nella sua dimensione corporea che nella sua
unitarietà di corpo e spirito

• Centro vitale della persona è il cuore (lev): sede dei
sentimenti, della ragione e della volontà



TALE VISIONE

Si riflette nei riti funebri e nei precetti legati alla
sepoltura:

• Corpo e spirito riposano, inscindibilmente uniti,
nella terra della sepoltura in attesa dei Tempi
messianici in cui verranno «rivivificati»

• È vietato sia cremare le salme che esumarle
(tranne che in casi molto particolari)



CORPO E SPIRITO NELLA 
QABBALAH



LA 
TRADIZIONE 
MISTICA 
(QABBALAH)

• Che si sviluppa anche grazie al confronto con altre
culture (greca, babilonese, filosofia occidentale)

• Rilegge la concezione tradizionale inizialmente con
simbolismi e analogie (Sefer Jetzirah)

• Grazie anche all’apporto di neoplatonici ebrei, come
Abraham Ibn Ezra e Abraham bar Hijja di Barcellona, i
simbolismi del Sefer Jetzirah si diffondono in tutto
l’ebraismo spagnolo

• Attraverso la complessa redazione dello Zohar, il Libro
dello Splendore (XIII sec. circa), si consolida una
concezione tripartita dell’idea di «anima» che viene
sintetizzata nell’acronimo NaRaN: Nefesh, Ruach,
Neshamah



ACRONIMO
NaRaN

• Nefesh: è il principio vitale, l’anima naturale o
vegetativa, che entra in ogni uomo/donna con la
nascita ed è la fonte della vitalità animale e di tutte le
funzioni psicofisiche. È la dimensione attraverso la
quale si può peccare ed è quindi soggetta alla
punizione divina

• Ruach: è il soffio divino, l’anima sensitiva che
permette di distinguere fra bene e male (cf. Qo 3,21)
e si alimenta con lo studio della Torah e l’osservanza
dei precetti

• Neshamah: è lo spirito propriamente detto, l’anima
superiore, una parte di Dio stesso, e che si alimenta
attraverso la pratica mistica



OPINIONI 
DIVERSE

Secondo i qabbalisti di Gerona, la neshamah è la vera e
propria anima umana, l’anima razionale dei filosofi che
conferisce sia la facoltà intuitiva che quella profetica

Secondo lo Zohar, la neshamah è patrimonio di pochi
eletti e si origina da un livello più alto rispetto a quello
degli Angeli. Pertanto, quando l’uomo/donna compiono
il bene diventano superiori alle gerarchie celesti, quando
compiono il male la neshamah si allontana da loro



NON SI TRATTA 
DI ANIME 
SEPARATE

• Nefesh, Ruach e Neshamah nella Qabbalah non sono
anime separate: la prima contiene in potenza la seconda
che, a sua volta, contiene la terza

• Tuttavia: nell’uomo/donna comune è sviluppata solo la
Nefesh, mentre la Ruach si sviluppa grazie allo studio della
Torah. Lo sviluppo della Neshamah è favorito dalla
meditazione mistica e dalla pratica della Qabbalah

• La Neshamah, in quanto anima superiore, preesiste al
corpo e non muore con esso, è un riflesso delle sefiroth, le
emanazioni divine. Per questo può scendere sulla terra
rimanendo ancorata alla sua origine divina (simbolismo
coniugale insito nell’albero sefirotico)



Albero sefirotico – emanazioni divine



• All’inizio la Neshamah fiorisce sull’Albero delle anime
(amplesso mistico fra le sefiroth Tifferet e Malkut, che
rappresentano la congiunzione della Nefesh e della Ruach
per preparare la dimora della personalità umana)

• Poi un fiume la trasporta quaggiù: si ferma nella sefirah
Jesod (fondamento), da dove si dirige nello «scrigno delle
anime» (’Oshar haNeshamot), in cui vive una vita beata

• Quando viene chiamata in Terra assume una forma umana



LA SCUOLA 
MISTICA DI 
TZAFAT (SAFED)

In alta Galilea nel XVI secolo, completa la tripartizione
tradizionale aggiungendo altre due dimensioni:

• Chajjah, vita «superiore» donata da Dio

• Jechidah, unicità, dimensione propria dell’anima del
Messia

Queste due dimensioni sono accessibili solo a pochi
eletti

La quintuplice divisione dell’anima viene espressa con
l’acronimo: NaRaN-ChJ, le cui cinque componenti
formano una unità, un’unica aura visibile solo con
l’occhio spirituale. Tale unità costituisce l’immagine di
Dio, il principio dell’Io, cioè la «veste» che permane
anche dopo la morte del corpo, una sorta di «abito
eterico» che accompagna la vita terrena in maniera
dinamica



IL GHILGUL
(TRASMIGRAZIONE DELL’ANIMA)



GHILGUL
גלגול

• In ebraico indica una rotazione, un ciclo, una realtà
circolare che «ritorna» su sé stessa, simile all’onda
(gal) del mare che «ruota» incessantemente

• Pertanto, il termine ghilgul nell’ambito della Qabbalah
esprime l’idea trasmigrazione delle anime



PRIMA 
FORMULAZIONE

• Risale ad ‘Anan ben Dawid (VIII secolo), autore del
Libro delle luci e fondatore del qaraismo, gruppo
ebraico che rifiuta la tradizione orale e accetta solo la
rivelazione biblica

• ‘Anan era babilonese e probabilmente conosceva
tradizioni ebraiche molto antiche; purtroppo le sue
idee sono giunte a noi solo attraverso confutazioni di
altri riguardo le sue posizioni in contrasto con la
tradizione rabbinica

• Alcune fonti sostengono che abbia mutuato la
credenza nella trasmigrazione dell’anima da alcuni
gruppi islamici, tuttavia tale dottrina era molto diffusa
in Asia (es. India) e fra le popolazioni con cui ‘Anan
ebbe contatti…

• Le sue argomentazioni rimasero tuttavia isolate e non
furono riprese dal pensiero qabbalistico



IL SEFER 
HABAHIR

• A distanza di alcuni secoli, l’idea del ghilgul viene
riproposta nel Sefer haBahir, il Libro fulgido, un’opera
composita considerata come il primo documento
della Qabbalah medievale, molto nota ai qabbalisti
provenzali che, secondo Gershom Scholem, la
avrebbero mutuata dai catari…

• Tuttavia: molti studiosi si oppongono a tale ipotesi, in
quanto per i catari la discesa dell’anima costituisce
una «caduta», mentre nel Sefer haBahir è presentata
come un premio dato al popolo di Israele per le sue
buone azioni, per preparare l’avvento dei Tempi
messianici

• Si tratta di una raccolta di dialoghi fra maestri e
discepoli, riconducibili ad epoche diverse, redatta in
epoca medievale (XII sec.), nota anche a Marsiglio
Ficino e Pico della Mirandola



DIFFUSIONE
DEL SEFER 
HABAHIR

• L’idea del ghilgul secondo il Sefer haBahir si diffonde
rapidamente, tanto che Nachmanide (1194-1270)
interpreta le sofferenze di Giobbe come derivanti da
un’esistenza precedente, mentre ‘Ezra ben Shelomoh
di Gerona afferma che anche i giusti possono
ritornare in nuovi corpi, non per scontare colpe ma
per favorire la salvezza del mondo

• La scuola mistica di Gerona e lo Zohar, invece
considerano il ghilgul in rapporto a «colpe» relative
alla procreazione o alla fede (primo comandamento),
intendendolo come una sorta di «purgatorio terreno»
nella prospettiva di un miglioramento, dove le anime
passano da un corpo all’altro, attraverso un processo
definito come metemsomatosi



SHA‘AR 
HAGHILGULIM

• Sha‘ar haGhilgulim significa Porta delle Reincarnazioni,
ed è il capitolo finale di un’opera che raccoglie gli scritti
di Chajim Vital (XVI-XVII sec.), discepolo di Isaac Luria,
organizzati in otto capitoli/porte dal figlio Shmuel Vital

• Il testo, che si basa sullo Zohar e riprende il pensiero
qabbalistico luriano, presenta una serie di discussioni
relative alle dinamiche del ghilgul nella prospettiva del
Tiqqun inteso come «rettificazione personale», con
l’aggiunta anche di alcuni argomenti correlati come la
ricompensa e la punizione



CHASSIDISMO

• Anche nelle fonti del chassidismo, per lo più racconti, si
trovano riferimenti al ghilgul

• Ad esempio, Rabbi Avraham Jehoshu‘a raccontò di
essere «disceso» ben dieci volte in questo mondo con
«dieci dignità diverse» (sacerdote, re, principe, ecc…)
ma, non avendo amato gli uomini in maniera perfetta è
stato rimandato di nuovo per perfezionare il suo
amore verso il prossimo…

• Ci sono anche maestri del chassidismo che affermano
la possibilità di rinascere in corpi animali per espiare
colpe commesse nella vita precedente…

• Ma si parla anche di anime di giusti che «entrano» in
quella degli tzadiqim particolarmente devoti attraverso
una sorta di nascita mistica nell’anima, e questo in
virtù dei loro meriti spirituali



PERTANTO

La Qabbalah riconduce la dinamica del ghilgul sia ad una
sorta di miglioramento, purificazione individuale, che ad
un potenziamento della santità di coloro che già sono
giusti/e nella prospettiva del Tiqqun, della redenzione


	Diapositiva 1: TRASMIGRAZIONE DELLE ANIME NELLA MISTICA EBRAICA
	Diapositiva 2: PREMESSA GENERALE
	Diapositiva 3: VISIONE TRADIZIONALE
	Diapositiva 4: TALE VISIONE
	Diapositiva 5: CORPO E SPIRITO NELLA QABBALAH
	Diapositiva 6: LA TRADIZIONE MISTICA (QABBALAH)
	Diapositiva 7: ACRONIMO NaRaN
	Diapositiva 8: OPINIONI DIVERSE
	Diapositiva 9: NON SI TRATTA DI ANIME SEPARATE
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12: LA SCUOLA MISTICA DI TZAFAT (SAFED)
	Diapositiva 13: IL GHILGUL (TRASMIGRAZIONE DELL’ANIMA)
	Diapositiva 14: GHILGUL גלגול
	Diapositiva 15: PRIMA FORMULAZIONE
	Diapositiva 16: IL SEFER HABAHIR
	Diapositiva 17:  DIFFUSIONE DEL SEFER HABAHIR
	Diapositiva 18:  SHA‘AR HAGHILGULIM
	Diapositiva 19:  CHASSIDISMO
	Diapositiva 20:  PERTANTO

