
La mistica islamica: il linguaggio delle creature

re 2021
I.S.S.R. (Istituto Superiore di Scienze Religiose) 

20 maggio 2023

Dott. ‘Abd al-Sabur Turrini

Le



Uomo creato: Adam

4

Uomo 

• E’ una sintesi di spirito anima e corpo, nonché costituisce la sintesi “microcosmica”

dell’intero Creato.

• E’ creato secondo la forma del Misericordioso (‘Ala surat ar-Rahmani)

• Adamo, nell’islam primo uomo e primo Profeta è khalif Allah, vicario di Dio nel Creato.

• L’uomo del Creato non è il «proprietario» ma il responsabile «custode»

• E’ una sintesi della dimensione trascendente e di quella immanente



Da Allāh all’uomo

4

L’intero universo è la manifestazione di Dio, o meglio, dei Suoi nomi e attributi così che ogni

singolo individuo umano rappresenta la manifestazione di uno o l’altro tra gli illimitati attributi

del Supremo; e ogni attributo costituisce di per sé la somma totale di un numero illimitato di

particolari (juz’iyāt), perché a ogni attributo appartengono innumerevoli irraggiamenti e da ogni

irraggiamento dipende un numero infinito di ombre e riflessi e ogni ombra o riflesso è costituito

da un numero infinito di punti.

I Profeti sono caratterizzati da una relazione intima con il dominio universale (kulliyāt) da cui

traggono conoscenza, nutrimento e integrità.



La lingua di Adamo

4

Cosa significa che Allah insegno ad Adam i nomi di tutte le cose?

Significa che ad Adamo, edotto da Dio sui nomi di tutte le cose, è stato

insegnato «il volto divino (wagh) particolare che appartiene a ogni

essere esistente, e ciò è la ragione e la causa che lo rendono

concepibile». Muhiddyn ibn Arabi, L’alchimia della felicità.

E’ dalla specifica conoscenza di questa peculiarità del riflesso divino in

ogni creatura che è legato un linguaggio, (lingua sacra) i cui termini

esprimono (anche nel suono) l’essenza delle cose.

«Gli angeli che volevano sapere quanto fosse il sapere di Adamo,

appena apparve la donna, gli chiesero quale fosse il nome di lei: «Eva»,

Hawwā, rispose, e quando gli chiesero il motivo, subito ribattè Adamo:

«Perché fu creata da cosa viva (hayy)». Al-Tarafi, Storie dei profeti.



La lingua di Adamo

4

La lingua di Adamo, nella tradizione islamica, viene chiamata

suryāniyya, chiamata anche la lingua del Paradiso, al-lugha al-

suryāniyya. I musulmani quando si riferivano alla suryāniyya

intendevano l’aramaico, ārāmiyya.

Al-Masʿūdī (m. 956), nel Murūj al-dhahab, afferma che la lingua

dell’umanità tra Adamo e Noè fosse la suryāniyya. Questa fu anche la

lingua materna di Ismaele, prima che Dio gli apprendesse l’arabo.

Si tratta di un linguaggio sintetico e intuitivo da cui dipendono tutte le

lingue. La lingua era composta da sole 9 lettere (huruf), da cui Adamo

apprese i nomi di tutte le cose.



Califfato e khalīfa

4

In nessun contesto il Corano parla di califfato come possibile governo islamico, tranne per due
riferimenti, non riferiti al califfato, ma al termine khalīfa, (vicario di Dio) riferiti ad Adam e a
Dāwūd:

«Quando il tuo Signore disse agli angeli "in verità io sto per costituire in terra un vicario
(khalīfa)", gli angeli risposero "costituirai tu in essa uno che porterà corruzione su di essa e
spargerà il sangue, mentre noi celebriamo le tue lodi e esaltiamo la tua santità?"; Dio rispose "io
in verità so ciò che voi non sapete"». Corano, II, 28.

«O Davide! Noi t'abbiam costruito Vicario sulla terra, giudica dunque tra gli uomini secondo
verità e non seguire la passione che ti travierebbe dalla Via di Dio, e quelli che deviano dalla Via
di Dio avranno castigo violento, per aver dimenticato il giorno del Conto. E noi non creammo il
cielo e la terra alla leggera: questo è quello che pensano quei che rifiutano la Fede» Corano,
XXXVIII, 26



Suryāniyya

4

Comprendere e parlare la suryāniyya è talvolta un carisma della santità, ed

essere ummī, ossia «illetterato», rispetto alla lettura e alla scrittura, costituisce

una qualità spirituale che il Corano attribuisce soprattutto al profeta

Muhammad. La rivelazione spirituale, e la scienza infusa ʿilm ladunī, elargita

direttamente da Dio, riguarda la santità e la profezia. Questo «carisma

spirituale» o «dono delle lingue», implica la capacità di parlare nelle differenti

lingue, di comprendere il linguaggio degli angeli, degli uccelli, o di qualsiasi

creatura vegetale o minerale.



Maqām al-ʿirfān

4

Riporta Ibrāhīm al-Dasūqī (m. 1296): «Quando un conoscitore giunge al grado

spirituale della conoscenza (maqām al-ʿirfān), Dio gli trasmette un sapere senza

intermediari, ed egli ottiene delle scienze che sono scritte sulle Tavole spirituali

in cui si trovano i simboli, e ne conosce i doni e ne trae i talismani e le scienze

dei suoi nomi e del suo decreto, e Dio gli comunica delle scienze consegnate nei

punti diacritici, e se non fosse per la paura di incorrere nel biasimo facendone

parola, ne sarebbero accecati gli intelletti. Egli riceve inoltre la conoscenza delle

differenti lingue straniere, la scienza delle lettere, del significato interiore della

grammatica, e comprende quel che è scritto sulle foglie degli alberi, sull’acqua,

sull’aria, sulla terra e sul mare, e quel che è scritto sulla superficie della volta

celeste, e quel che portano scritto in fronte uomini e jinn sul loro destino in

questo mondo e nell’altro, e quel che è scritto senza scrittura al disopra del

sopra e al disotto del sotto».

Tratto da: Luca Patrizi, PARLARE LA LINGUA DI ADAMO: GLOSSOLALIA E LINGUA DEI SANTI NELL’ISLAM, pag. 91.



I benefici di Dio verso Davide

4

«Noi già demmo a Davide privilegio da Noi concesso e dicemmo: ‘O
montagne, ripetete con lui i suoi inni!’ e gli uccelli anche»

Corano XXXIV, 10-11

«O padre mio, ogni volta che cammino tra i monti, glorificando Dio, non
vi è un solo monte che non glorifichi Dio insieme a me»

Hadith



Il linguaggio di Dāwūd

4

Il profeta Dāwūd per la sua vicinanza ad Allāh beneficiava delle seguenti qualificazioni:

• colloquio intimo (munajat)
• nostalgia
• occhio interiore purificato
• orecchio aperto al risveglio
• certezza
• conoscenza del linguaggio delle creature che lodano Dio



Sulayman

4

Hadith

«Io ho aumentato il tuo potere, facendo in modo che nessuna creatura
possa dire qualcosa senza che il vento non te la riferisca»

«E soggiogammo a lui il vento, che correva al suo comando ovunque ei
lo dirigesse leggero»

Corano XXXVIII, 36

«Poi passò in rivista gli uccelli e chiese: ‘ Com’è che non vedo l’upupa?
Sarebbe essa assente? - …Ma essa non tardò molto a tornare e disse:
‘Ho abbracciato con il mio sguardo quel che non può abbracciare il tuo,
o Salomone, e ti porto dai Saba notizia sicura.».

Corano, XVII, 20-22.



Sulayman

4

«O uomini! Ci è stato insegnato il linguaggio degli uccelli e parte ci fu
data di ogni cosa: è certo, questo, evidente favore divino. – E tutti i suoi
eserciti si radunarono davanti a Salomone, eserciti di jinn e di uomini e
di uccelli. E avanzarono in truppe distinte, finché, allorché giunse alla
Valle delle Formiche, disse una formica: ‘O formiche entrate nelle
vostre case, che Salomone e le sue truppe non abbiano a calpestarvi,
senza saperlo! – Sorrise allora Salomone delle loro parole e disse:
‘Signore concedimi che io ti ringrazi dei favori che tu hai accordato a me
e ai miei genitori….».

Corano, XVII, 16-19.



Iqra! (Leggi)

4

«L’angelo venne da lui e gli disse ‘leggi’, iqra!» Il Profeta rispose: «Non so
leggere». Il Profeta aggiunse: ‘L’angelo mi strinse il petto e mi ha premuto
così forte, quasi da non poterlo sopportare. Poi mi ha rilasciato e di nuovo
mi ha detto ‘leggi’, e io risposi: «Non so leggere». Allora mi afferrò di
nuovo e mi strinse una seconda volta finché non ce la feci più. Poi,
rilasciatomi, mi chiese di nuovo: ‘leggi’ e di nuovo risposi: «Non so
leggere». Allora mi prese per la terza volta e mi strinse, e poi mi lasciò e
disse: «Leggi, nel nome del tuo Signore, che ha creato, ha creato l’uomo da
un grumo. Leggi! E il tuo Signore è il più munifico». Era come se quelle
parole fossero incise nel mio cuore. (Bukhari)



La glorificazione di Dio

4

Tasbih
La glorificazione di Allah, tasbih, non si riferisce solamente alle lodi fatte dai pii in adorazione, ma
anche alle lodi ad Allāh compiute dalle varie creature, con il linguaggio di animali, piante o
minerali.



Il linguaggio delle creature

4

• Mantiq - al-tayr (il verbo degli uccelli)
• Lisān al-hāl (linguaggio emblematico)
• Nostalgia degli uomini per la loro natura primordiale
• Vista del cuore (visione profonda basira) (ru’ya)
• Udito del cuore



Autori islamici sul tema creazione

4

1. Ibn Arabi: Ibn Arabi (1165-1240) è stato uno dei più influenti filosofi, mistici e poeti nell'islam. Le sue opere, come il

"Fusus al-Hikam" (Le Chiavi della Saggezza) e «Al-Futuhat al-Makkiyah» (Le Rivelazioni Meccane), trattano

profondamente il concetto di unità tra l'essere umano, Dio e l'universo. Ibn Arabi sottolinea il fatto che l'universo è

un libro aperto che rivela la presenza di Dio e che ogni creazione e creatura, inclusa la natura, è un segno della realtà

divina.

2. Rumi: Jalal al-Din Rumi (1207-1273) è uno dei più celebri poeti e mistici islamici. Le sue poesie, raccolte nel celebre

«Mathnawi» e nel «Divan-e-Hafez», spesso utilizzano metafore tratte dalla natura per esprimere l'amore, la ricerca

spirituale e la connessione con Dio. Rumi evidenzia come la bellezza e la perfezione della natura possano essere

specchi delle realtà divine.

3. Ibn Sina (Avicenna): Ibn Sina (980-1037) è stato un poliedrico studioso islamico, noto principalmente come filosofo e

medico. Nella sua opera filosofica «Il Libro della Guarigione» (Al-Shifa'), Ibn Sina esplora il rapporto tra l'uomo e la

natura, e come l'osservazione e la comprensione della natura possano portare a una migliore comprensione del

divino.

4. Al-Ghazali: Abu Hamid al-Ghazali (1058-1111) è stato un noto teologo e filosofo islamico. Nelle sue opere, come

«L'incoerenza dei filosofi» (Tahafut al-Falasifah) e «La Rivitalizzazione delle Scienze Religiose» (Ihya' Ulum al-Din), Al-

Ghazali discute l'importanza di riflettere sulla natura e l'osservazione del mondo come mezzi per raggiungere la

conoscenza spirituale e la consapevolezza di Dio.



Autori islamici: creature e linguaggio

4

1. Farid al-Din Attar (1145-1221) è stato un poeta, mistico e teologo persiano, noto principalmente per la sua opera «Il

linguaggio degli uccelli» (Mantiq al-Tayr). Il linguaggio degli uccelli rappresenta l'ineffabilità dell'esperienza spirituale

e la necessità di superare le barriere del linguaggio e del pensiero razionale per raggiungere una comprensione più

profonda della verità spirituale. Il loro linguaggio, come descritto da Attar, è un linguaggio cifrato, un linguaggio

dell'amore e dell'estasi mistica che può essere compreso solo da coloro che hanno un cuore aperto e una profonda

connessione con il Divino.

2. 'Izz al-Din al-Muqaddasi, (m. 1280). Autore persiano del XIII secolo, ha composto il libro: I segreti dei fiori e degli

uccelli, (Asrār al-afkār fī asrār al-ashkār). Muqaddasi esamina il linguaggio simbolico dei fiori e degli uccelli e ne svela i

significati allegorici e spirituali. Attinge ai «segreti» nascosti di queste creature e il loro potere evocativo, udibili

solo dal cuore dei conoscitori del Vero.

Di che conoscitori si tratta? Si tratta della conoscenza ‘AQL SALIM, ossia l’intelletto sano, integro, aperto all’influenza

spirituale. Termine ripreso anche da Rumi.



‘Aql salim

4

Nel «Mathnawi», Rumi si riferisce con il termine ‘aql salim ad un concetto chiave per descrivere

l'intelletto o la ragione sana che conduce alla conoscenza e alla comprensione spirituale. Rumi

enfatizza l'importanza di sviluppare un intelletto sano come mezzo per comprendere la verità

ultima e per raggiungere una connessione profonda con Dio.

Secondo Rumi, l'intelletto sano è un intelletto che è libero da pregiudizi, egoismo e falsità. È un

intelletto aperto, illuminato e guidato dalla luce divina. Al-‘Aql salim consente all'individuo di

superare le limitazioni della mente razionale e di immergersi nella conoscenza interiore e nella

consapevolezza spirituale.

È importante notare che il concetto di ‘aql salim in Rumi va oltre la semplice ragione

intellettuale, ma riguarda l'illuminazione interiore e la saggezza che può guidare l'individuo verso

la verità spirituale.



‘Izz al-Dīn Al Muqaddasī (m. 1280)

4

Al Muqaddasī, ci introduce con la sua opera Il verbo dei fiori e degli uccelli, in un giardino
magnifico, lussuoreggiante in cui la vera presenza è data dal linguaggio silenzioso ed
emblematico delle creature, fiori e animali. La peculiarità è che questo giardino è come se fosse
un «luogo dell’anima» in cui ognuno può ritrovare lo stato di Adamo a cui Dio ha insegnato i
nomi di tutte le cose e anche la capacità di udire il loro linguaggio, quello con cui adorano
costantemente Dio.

Riferimenti bibliografici
‘Izz al-Dīn Al Muqaddasī, Kitāb Kashf alAsrār ‘an Hukm al-Tuyūr wa’l-Azhār, (Il Libro della spiegazione dei segreti relativi
alla condizione ontologica degli uccelli e dei fiori), Edizioni Mediterranee, Roma , 2012.



Linguaggio e simbolo

4

«Ho pertanto composto questo mio libro allo scopo di divulgare quel che mi è stato comunicato
dagli animali e dai minerali per mezzo di simboli e segni e trasmesso dai fiori per il tramite del
loro linguaggio emblematico, appalesatomi dai merli che stazionano e si muovono nei campi»

Ibidem, pag. 15



La comunicazione sottile

4

«Se l’occhio della tua vista interiore fosse purificato e lo specchio della tua coscienza privo di
ogni sozzura, e tu aprissi l’orecchio del tuo risveglio, ogni creatura vivente ti renderebbe edotto
in ordine ai suoi desideri non ancora appagati e sulla pena che scaturisce da tale privazione»

«Ogni creatura occupa il posto che le compete, permanendo nell’osservanza del patto
primordiale stipulato con Lui, pronta a certificare la veridicità della promessa e delle minaccia di
Dio, e che infine nulla esiste che non aspiri a pagare l’Altissimo un tributo di lode»

«Ordunque, essendomi proposto di scrutare con l’occhio della certezza, ho visto – grazie alla luce
del discernimento e del soccorso divino – che le creature testimoniano l’esistenza del Creatore e
che anche quelle che sembrano tacere all’apparenza parlano, in realtà, con un altro linguaggio»

«…Mi sono venuto convincendo che ogni cosa è in grado di esprimersi attraverso un linguaggio
sensibile o sottile; ho compreso così che il linguaggio silenzioso è di gran lunga più eloquente
della parola pronunciata e più veritiero di qualsiasi discorso»
Ibidem, pag. 13-14



Il linguaggio del cuore

4

«Quand’ecco che, all’improvviso, la natura si rivolse a me con il suo linguaggio muto ed
emblematico: ‘Perché desideri un amico migliore di me e si aspetti dagli uomini risposte più
sagge ed eloquenti delle mie? Non v’è nulla di ciò che appare al tuo cospetto che non si esprima
in un linguaggio figurato, con parole che vengono dal cuore senza alcun tentennamento,
ricordandogli la vicinanza del termine della sua esistenza. Presta, dunque orecchio, sempre che
tu appartenga al novero degli uomini degni di comprenderlo’»

Ibidem, pag. 16



Islam e fedeli d’amore

4

Rūzbehān Baqlī (m. 1209) considerato un «Fedele d’amore» dell’islam, narra di un suo incontro
a Mecca con una bellissima giovane con la quale scaturisce un dialogo tra realtà terrestre e
visione celeste. «Ci sei?» lui chiede. E lei risponde: «Il segreto della divinità (lahūt) è nell’umanità
(nāsūt), senza che la divinità subisca travaglio d’una incarnazione. La bellezza della creatura
umana è il riflesso della bellezza divina. E’ con me che la creazione è cominciata; è in Dio che essa
si compie»



Donna simbolo e linguaggio del cielo

4

• Al-’Abbas ibn al-Ahnaf (m. 810): «Mi sono innamorato del sole, del sole al suo sorgere, il
luogo del suo Oriente è il segreto del suo appartarsi. Sole rappresentato dal corpo di una
donna… appartiene agli umani solo per analogia… Sembra che abbia il paradiso a dimora, poi
viene sulla terra per essere un miracolo e un insegnamento…O ornamento di tutta la
progenie di Eva, senza di te il mondo sarebbe insipido e non avrebbe fascino»

• Bashshār ibn Burd (m. 784): «la Dama è un sole, una creatura del paradiso, il principio della
luce (ma’din al-anwār). Essa vale più del sole e della luna messi insieme e fornisce una luce
più pura»

• Dante: «Questa non è una femmina, anzi è uno de li bellissimi angeli del cielo…E par sia cosa
venuta dal cielo in terra a miracol mostrare (Vita Nuova, XXVI)

Cfr. Albero Ventura, Il sufismo e il linguaggio d’amore, in ‘Izz al-Dīn Al Muqaddasī, Kitāb Kashf alAsrār ‘an
Hukm al-Tuyūr wa’l-Azhār, (Il Libro della spiegazione dei segreti relativi alla condizione ontologica degli
uccelli e dei fiori), Edizioni Mediterranee, Roma , 2012. Pag. 124-125.



Il linguaggio e nostalgia

4

«L’innamoramento per una forma umana è il riflesso di un eterno ed essenziale desiderio
dell’essere (‘Ishq dhātī), che se opportunamente interiorizzato, si rivela come una nostalgia degli
uomini per la loro natura primordiale».
Alberto Ventura, pag. 121 Ibidem

L’oggetto terreno della visione è un simbolo della realtà (metafisica) simboleggiata, tuttavia
simbolo e simboleggiato, pur se su piani di realtà differenti, concorrono nella loro unità, alla
manifestazione dell’epifania divina.

Riferimenti bibliografici
‘Izz al-Dīn Al Muqaddasī, op. cit.



«Ovunque vi volgiate là è il volto di Dio»

4

Tratto dalle Fusus al Hikam, (p. 136/113):

«Infatti Egli ha detto: ‘ovunque vi volgiate là è il Volto di Dio’ (Cor. II, 115). Egli non specifica (in questo

versetto) un luogo particolare in cui il volto divino può essere trovato, ma dice solo: ‘là è il Volto di Dio’».

«Il volto di una cosa rappresenta la sua reale essenza. Così Dio ha istruito con questo versetto i cuori dei

conoscitori affinché non siano sviati dalle questioni non essenziali del mondo presente ed affinché siano

costantemente consapevoli di questo genere di realtà»


	Diapositiva 1
	Diapositiva 2: Uomo creato: Adam
	Diapositiva 3: Da Allāh all’uomo
	Diapositiva 4: La lingua di Adamo
	Diapositiva 5: La lingua di Adamo
	Diapositiva 6: Califfato e khalīfa 
	Diapositiva 7: Suryāniyya
	Diapositiva 8: Maqām al-ʿirfān
	Diapositiva 9: I benefici di Dio verso Davide
	Diapositiva 10: Il linguaggio di Dāwūd
	Diapositiva 11: Sulayman
	Diapositiva 12: Sulayman
	Diapositiva 13: Iqra! (Leggi)
	Diapositiva 14: La glorificazione di Dio
	Diapositiva 15: Il linguaggio delle creature
	Diapositiva 16: Autori islamici sul tema creazione
	Diapositiva 17: Autori islamici: creature e linguaggio
	Diapositiva 18: ‘Aql salim
	Diapositiva 19: ‘Izz al-Dīn Al Muqaddasī (m. 1280)
	Diapositiva 20: Linguaggio e simbolo
	Diapositiva 21: La comunicazione sottile
	Diapositiva 22: Il linguaggio del cuore
	Diapositiva 23: Islam e fedeli d’amore
	Diapositiva 24: Donna simbolo e linguaggio del cielo
	Diapositiva 25: Il linguaggio e nostalgia
	Diapositiva 26: «Ovunque vi volgiate là è il volto di Dio»

