Tradizione e modernita nelle Sfide Bioetiche:
fine vita

ISSR, 26 novembre 2022
Dott. ‘Abd al-Sabur Turrini



Citazioni coraniche

Corano, LVII, 22

«Non vi tocchera disgrazia sulla terra o nelle persone che
non sia stata scritta in un Libro prima ancora che Noi la
produciamo: facile & questo per Dio»

Corano Il, 157

«In verita noi siamo di Dio e a Lui ritorniamo»

Corano, XXVI, 80

«E quando mi ammalo, e Lui che mi cura»

Commento

Cio non costituisce, comungue, un invito alla passivita, o a
non ricercare la cura.

Piuttosto, e I'accettazione della morte e il riconoscimento
che questa vita e effimera e transitoria. L’'insegnamento ¢é
quello di prepararsi all’Altra Vita, conseguente alla nostra
escatologia personale.

Riferimenti alla sunna

«Si, per ogni sofferenza patita dal musulmano, Dio gli cancella i
suoi errori; cadono come le foglie dall'albero». Al Bukhari

«Assolutamente nessuno di voi desideri la morte in seguito ad un
danno che l’'ha colpito, E, se non puo farne a meno, allora dica:
‘Signore tienimi in vita finché la vita € bene per me, e fammi morire
se per sarebbe meglio la morte’» Al Bukhari

Commento

* Risulta chiaro dalla tradizione profetica che non ci si deve mai
augurare la morte, o auspicarsi malattie o le sofferenza come
«purificazione». L’islam non esalta la sofferenza.

* Solo nel caso che siano ineluttabili, dunque per la sola volonta
divina, allora si devono accettare e ricercare in esse un
significato spirituale.



L’Altra vita € quella duratura ed eterna
Corano, XLI, 30-32

«Gli angeli scendono su coloro che dicono: 1 nostro signore
e Allah e che perseverano (sulla Retta Via). (Dicono loro:)
‘Non abbiate paura e non affliggetevi; gioite per il Giardino
che vi e stato promesso. Noi siamo vostri alleati in questa
vita e nell’altra, e in quella avrete cio che le vostre anime
desidereranno e quel che chiederanno. Questa e l'ospitalita
del Perdonatore, del Misericordioso».

La finalita della vita in questo mondo per 'uomo e la donna
e il ricordo e la conoscenza di Dio: «Ero un tesoro nascosto
ho amato di essere conosciuto ed ho creato il mondo»
Hadith qudsi

Riflessioni sulla vita e sulla morte
Hadith
Il califfo AlT ha detto a proposito della preparazione alla morte:

«Il mondo sta voltando le spalle e se ne va. L’Aldila, invece,
mostra il suo volto e s’avvicina. Ognuno di loro ha i propri figli. Sii
fra quelli dell’Aldila, non tra i figli di questo mondo. Oggi € il tempo
di agire, non della resa dei conti. Domani, ci sara la resa dei conti
e non sara piu possibile agire» Riportato da Al Bukhari

Per questo il Corano, XXIll, 37, raccomanda di non essere come
coloro che vivono in questo mondo sostenendo: «Non esiste altro
che gquesta vita: viviamo, moriamo e non saremo risuscitati»

Corano LXVII, 2, 10

«Colui che ha creato la morte e la vita, per mettere alla prova chi di
voi meglio opera»... «E diranno ancora: ‘Oh se avessimo udito e



La prassi nelle famiglie islamiche

Nei Paesi islamici la prassi € che, generalmente, il malato
incurabile venga ricondotto presso la sua famiglia e la sua
casa, in modo da garantire che la morte possa avvenire
vicino a parenti che aiutino il moribondo ad affrontare
meglio le sofferenze della dipartita.

A Tunisi, il Decreto 1634 (1981), all’art. 24, «enfatizza» |l
trasferimento a casa propria di un malato in pericolo di vita
se viene richiesto dallo stesso o da suoi parenti.

Di fronte al malato terminale

Nell'islam il medico, dopo aver compiuto tutto il possibile per
salvare la vita e curare la malattia, ha il dovere con il malato
terminale di fornirgli tutto il supporto possibile, per alleviare la
sua sofferenza fisica e psicologica.

Tutti | tentativi per salvare una vita devono, assolutamente,
essere intrapresi, ma se € accertato che la persona non potra
continuare a vivere, € inutile I'accanimento terapeutico e |l
volerla caparbiamente tenere in vita in stato vegetativo con
procedimenti artificiali di rianimazione.

«Si tratta, come responsabilita bioetica, di curare, o di
allungare la vita, non di prolungare I'agonia e la morte»

Tuttavia, secondo il Comitato Etico dell’Associazione
Medica Islamica del Nord-America, «resta comunque il
dovere mantenere lidratazione, la nutrizione, la cura e la
limitazione del dolore, senza mai interrompere
‘volontariamente’ |la vita del malato»



d)

La situazione nel mondo islamico di fronte alle cure estreme
| parenti sono soliti richiedere cure estreme per salvare il morente;

Gli «ulema» ritengono che ogni sforzo debba essere intrapreso per permettere al paziente
terminale di sopravvivere;

Altri «ulema» e comitati di esperti di shari'a hanno inserito la categorie delle «misure non
necessarie» o «superflue» o «non appropriate» quando il malato si trova nelle fasi terminali
della vita (evitare, dunque, interventi invasivi, dolorosi e comunque inefficaci);

Al King Faisal Specialist Hospital di Riyadh ci si riferisce ad un protocollo simile a quanto
avviene nel contesto occidentale con il «<Do Not Resuscitate» con cui si cerca di evitare nei
pazienti terminali o in agonia, pratiche di rianimazione forzate per sottrarli ad un’inutile
sofferenza.

Non tutti gli ospedali sauditi sono prowvisti di questi protocolli.



Assistenza al terminale, implica il concetto di «cure palliative», ossia cosa
fare quando non si puo piu fare nulla dal punto di vista della cura.

Il ricorso agli hospice (strutture d'accoglienza per cure palliative riservati a
malati terminali oncologici e non) nel contesto islamico, ad esempio in Medio
Oriente e Nord Africa, e ostacolato da diversi fattori:

« di ordine economico sociale (richiedono strutture complesse e costose);

« inefficienza infermieristica, poca qualificazione di operatori sanitari e
scarsa retribuzione degli stessi;

» preferenza all’assistenza domiciliare.



Dal 1989, sempre al King Faisal Specialist Hospital di Riyadh, € attivo un servizio di cure palliative al malato terminale, per
assistenza fisica, psicologica e sociale, sia a domicilio che presso l'ospedale da parte di un’équipe interdisciplinare di
professionisti esperti.

| generale, tuttavia, il contesto di forte unita familiare e religioso del Regno Saudita, vede i malati terminali consumare i momenti
finali nelle proprie abitazioni.

Oltre ai limitati programmi per cure palliative, altri ostacoli al loro impiego, come anche nel mondo Medio-orientale e Nord-
africano, sono determinati da retaggi socio-culturali:

« Mancanza di conoscenza dei moderni sistemi farmacologici per il controllo del dolore;

« Irragionevole timore di creare un’inevitabile dipendenza nellimpego della morfina;

« Equiparazione dell’'uso della morfina e di altre cure palliative ad una forma di eutanasia, in quanto possono accorciare la vita;
« Enfasi sulla cura;

» Scarsa comunicazione al paziente di diagnosi con prognosi infauste;

» La generale credenza che gli oppioidi siano contrari ai principi della shari’a



Egitto e i progetti pilota di terapia del dolore

« 1980 Egyptian society for Management of Pain
« 1983 Pain Clinic (presso il National Cancer Institute del Cairo)

Fino all’inizio degli anni 90, non esistevano protocolli definiti per la gestione del dolore. L'eccezione era un programma presso |l
National Cancer Institute. Si prevedeva ad esempio l'uso domiciliare di compresse di morfina a lungo effetto, previa
autorizzazione del Ministero della Sanita e controllo medico settimanale. | NCI ha dunque avviato un progetto che utilizza gli
stretti legami familiari e mira a formare un parente scelto del malato terminale (oppure un volontario) che viene istruito su bisogni
del paziente (trattamento del dolore, effetti collaterali, cura dei sintomi, mobilita, sonno, nutrizione).

In realta:

Aziende farmaceutiche e farmacie, preferiscono non trattare morfina per timore di responsabilita. La sola possibilita di
assunzione € in compresse.



Le problematiche della comunicazione al malato grave

La tendenza, nei Paesi Islamici, € quella di non comunicare la gravita della situazione. Cio mostra una
certa differenza da quanto avviene nei Paesi occidentali, dove vi € «un’enfasi» sul diritto del paziente a
conoscere la verita e sulla sua «autonomia.

Nel mondo islamico vi € un gap tra situazione teorica, legislativa o normativa, sul rapporto medico-
paziente (trasparenza e diritto a conoscere la verita), o gli stessi principi dell’etica islamica (che
sottolineano l'unita della persona, della comunita e della reale comunicazione) ( «Se un organo soffre, tutti
gli altri condividono la sua sofferenza.... (hadith): e la realta concreta collettiva, culturale, rispecchiante
il mondo dei malati e le loro istituzioni rappresentative.

Situazione giuridica e shari’a

Il soggetto optimo iure dei diritti e dei doveri, viene inteso soprattutto come sano di «corpo e di mente» la
mancanza ad esempio, di piena salute, malattia, condizioni patologiche (fisiche o mentali o psicologiche)
costituiscono una diminuzione alla capacita di disposizione (tasarruf), e pertanto della capacita giuridica.



Discrepanza trail principio «teorico» di informare il paziente «grave» su diagnosi e prognosi e
atteggiamento difensivo (famigliare) e paternalistico (medico)

«Visione dell'individuo «allargata» che - differentemente dalla concezione occidentale di autonomia
individuale — vede, invece, «inglobato» nella struttura familiare;

Famiglia e parenti come «lunga mano» naturale o «prolungamento» del famigliare malato (terminale)
considerato non piu in grado di prendere le migliori decisioni per la propria terapia, salute o decisioni sul
fine vita;

Principio etico dei Paesi islamici che si esprime pragmaticamente con un paternalismo medico
ospedaliero verso il «paziente terminale» (I'equipe medica sa meglio, cosa comunicare 0 non
comunicare, e a chi comunicare, sulla gravita del terminale»;

Riferimento al concetto di beneficialita (beneficence), secondo il quale il malato € prima di tutto un
membro di una famiglia che si sente responsabile nei suoi confronti, per cui il «xconsenso» del malato
grave e generalmente vicariato da quello della famiglia;

Evitare qualsiasi ricaduta negativa a livello psico-fisico nella conoscenza della verita, anche occultando
la stessa.



Teheran, Centro trapianti di Midollo Shari’ati Hospital

«La diagnosi viene rivelata ad un solo membro della famiglia per evitare confusione comunicativa tra i vari parenti, nonché
effetti negativi sulla psicologia del malato»

Fonte: (Ghavamzadeh A. — Bahar B., Communication with Cencer Partient in Iran)
Cairo, Ospedale Universitario

Da un sondaggio interno alla domanda: «Al paziente terminale si comunica che puo esistere qualche speranza?» emerge che
il 100% dei chirurghi risponde affermativamente e che sempre il 100% dei sanitari eviterebbe di comunicare al terminale
'assenza di speranze.

Fonte: (Ghazali (El) S., Is it Wise to tell the Truth, the Whole Truth and Nothing but the Truth to a Cancer Patient?

Turchia, l'art. 19 del 1998 dei Regolamenti del Ministero della Sanita sui diritti del Paziente recita che la diagnosi (infausta)
puo essere celata al malato per evitare di comprometterne la salute mentale e la patologia.

Altri esempi sulla stessa linea, vedere Art. 44 Codice libanese di Etica Medica del 1994; Art. 36 Codice di Deontologia
Tunisia 1993; Legge n. 17 1986, della jamahiriyya libica.



Il testamento biologico (living will) indica la manifestazione delle proprie volonta, fatta da persona
cosciente e in grado di intendere e di volere, per indicare i limiti di come vuole essere trattata nel caso in
Cui si trovera in situazione critica, priva di coscienza e di possibilita di cura. Si esprime nel diritto islamico
come:

« Al-wasiya, che significa «ultima volonta» dunque per estensione del significato anche «testamento»

La fonte sacrale di riferimento & Corano, V, 76: «O voi che credete! Siano presenti dei testimoni quando
chi fra voi e sta per morire fara testamento. Dovranno essere due uomini giusti fra voi, o altri due, o altri
due che non siano dei vostri, se voi siete in viaggio per la terra e vi colpisca la calamita della morte».

Cio che caratterizza al-wasiya € che le volonta possono essere eseguite solo dopo la morte,
differentemente dal living will, dunque se un musulmano firma un living will, esso non ha valore legale
ossia é un wasiya muhrimah.

Secondo alcuni giuristi, la firma di un living will, da parte di un musulmano, in cui dichiara di non voler
essere nutrito artificialmente, corrisponde ad un omicidio volontario attivo assistito da una terza persona.
Privare una persona di liquidi e cibo causa morte ed & considerato un crimine.

Fonte: Ebrahim A.F.M., The living will (wasiyat al-hayy): a Study of its Legality in the Ligth of Islamic Jurisprudence.



Testamento biologico

Pur considerando queste problematiche sul valore del wasiya da vivi, il musulmano puo formulare un
testamento biologico alternativo, anche se privo di valore legale, ma definito «wasiya mubahah»
«documento ammissibilex».

Eccone un esempio con i vari punti:

1. Richiesta di interrompere il trattamento se questo non migliora la qualita del malato o la possibilita di
guarigione. (Non si accelera la morte del paziente, si evita solo I'accanimento terapeutico). Si mantiene
solo il nutrimento artificiale e la cura dell’igiene;

2. Istruzioni per staccare il life-support equipment dopo la constatazione della morte del tronco-encefalo;

3. Esplicitazione della volonta di donare gli organi in base al principio di beneficio pubblico (maslaha) e
dell’altruismo verso il prossimo (al-ithar);

4. Indicazione di nominare un rappresentante (wakil) quando le facolta mentali e psichiche del paziente
terminale saranno compromesse. Il wakil dovra comunicare a familiari e medici i desiderata del morente;

5. Il testamento biologico dovra essere sottoscritto dall’autore, dal suo rappresentante e da due
testimoni: (Corano, Il, 282 «I testimoni quando sono invitati a testimoniare, non si rifiutino di farlo»



Riflessioni

Nel mondo islamico c’e una grande differenza di atteggiamenti verso il testamento
biologico a seconda che:

1. La comunita si trovi in un contesto occidentale
2. La comunita si trovi in un Paese islamico

Nel 2° caso (nei Paesi islamici) viene adottato piu facilmente il «do not resuscitate
orders» che «living will».

Ad esempio uno degli autori di riferimento bioetico contrario al living will ¢ M. Katme
(Society for Protection of Unborn Children) che sostiene che nell’islam sia vietato.



Riferimenti al Corano

«Di: ‘Venite e vi recitero io quello che il vostro Signore vi ha proibito,... (Egli vi ingiunge)....di non uccidere
il vostro prossimo che Dio ha reso sacro, se non per una giusta causa’» Corano VI, 151

«Chiunque salva la vita di un uomo, sara come se avesse salvato I'umanita intera» e «Chiunque uccidera
un persona, senza che questa abbia ucciso un’altra o abbia portato corruzione sulla terra € come se
avesse ucciso l'umanita intera» Corano, V, 32.

Riferimenti alla sunna
Hadith

«Assolutamente nessuno di voi desideri la morte in seguito ad un danno che I'ha colpito. E, se non puo
farne a meno, allora dica: ‘Signore tienimi in vita finché la vita € un bene per me, e fammi morire se per me
sarebbe meglio la morte’». Riportato da Bukhari

Considerazioni

Nell’islam I'omicidio e il suicidio sono vietati (oltre alle fonti sopra citate 'uomo e la donna non sono i
proprietari della loro vita, ne sono soltanto i custodi, e solo Allah ne e il proprietario, e solo Allah ne
determina l'inizio e la fine.

L’eutanasia € dunque vietata e illecita secondo le fonti giuridiche islamiche



2005 European Council for Fatwa and Research:

1. «L’Islam vieta I'eutanasia attiva e diretta; L’lslam vieta il suicidio e il suicidio assistito. Uccidere chi
soffre per una patologia terminale € vietato al medico, ai familiari e al paziente stesso. Il paziente terminale
non puo dunque, nonostante la gravita della malattia, essere ucciso per evitargli la disperazione anche se
non sussistono speranze di vita»

2. «E’ il illecito per il paziente uccidersi ed e illecito per chiunque ucciderlo anche dietro sua richiesta. Il
primo caso e suicidio il secondo corrisponde ad un’aggressione fisica, poiché l'autorizzazione del malato
non rende lecito un atto illecito»

3. «E’ illecito uccidere un malato per paura che si diffonda la sua patologia per contagio, anche se si tratta
di un malato terminale (es. AIDS)»

4. E’ lecito il distacco dagli strumenti di rianimazione di un paziente clinicamente morto a causa di danni al
tronco encefalo o ala cervello. Il mantenere il paziente collegato a tali strumenti equivale ad uno spreco di
risorse utili a salvare altre vite»

Nonostante tutte le fonti islamiche condannino e giudichino illecita I'eutanasia, vi sono posizioni differenti
a fronte di situazioni specifiche



Il criterio di inutilita / futilita

Dal principio generale di condanna dell’eutanasia, alla declinazione specifica di situazioni pratiche che prevedono altri
giudizi di merito, come contemplare linterruzione dell’assistenza medico tecnologica al paziente terminale o la
decisione di non intraprendere un nuovo intervento medico, si arriva tramite il principio di «inutilita o futilita».

| poli della discussione etica in ambito medico a proposito dell’eutanasia vertono su:
rispettare la volonta del malato che rifiuta le cure / dovere di non uccidere.

2001, art. 24 del nuovo Codice di Etica Medica della Repubblica Islamica del Pakistan definisce «futile» qualsiasi
trattamento che mantenga il paziente in uno stato di incoscienza permanente o fallisca nel tentativo di interrompere la
totale dipendenza dalle cure intensive»

2004, art, 62 del Codice di Etica Islamica dell’lOMS, non considera la sospensione delle «cure inutili» come atto
eutanasico, cosi come non considera «eutanasia» la somministrazione di farmaci contro il dolore, anche se questi
finissero per accelerare il decesso del paziente.



Il criterio di non-maleficence «non provocare danno»

Il noto bioeticista Muhammad A. Albar, pur condannando 'eutanasia, sottolinea: «il principio di non-maleficence € una
pietra angolare dell’etica medica islamica nel rispetto delle parole del Profeta Muhammad «anzitutto non provocare
danno». L’interrompere il ricorso a farmaci e strumenti di supporto vitale inutili rispetta il principio di non-maleficence, ma
tale atto deve essere deciso da un comitato che includa medici, eticisti e membri della comunita. La famiglia deve essere
coinvolta, e «qualsiasi intervento medico non necessario che potrebbe causare sofferenza al malato terminale non deve
essere utilizzato» Cfr. www.khayma.com/maalbar/medicalEthics.htm#Abstract

Secondo A. Sachedina sempre il principio di non-maleficence, permette alcune declinazioni specifiche verso i malato
terminale. «La shari’a punisce il medico che aiuta attivamente e in modo unilaterale il malato a morire tuttavia:

1. 1l medico puo somministrare farmaci contro il dolore e lo stress psico-fisico, anche se possono accorciare la vita,
purché lo faccia senza lo scopo di uccidere;

2. La legge consente al malato di rifiutare trattamenti che ritardino la morte certa, oppure permettere al medico, dopo
essersi consultato con il malato o i familiari, di interrompere trattamenti futili. In questi casi il ritardare la morte e
contrario all'interesse del malato e all’interesse pubblico (spreco delle risorse). L'interruzione dei trattamenti di supporto
consente alla morte di seguire il suo corso. La shari’a permette l'interruzione di trattamenti futili e sproporzionati dietro
consenso familiare. Fonte, Sachedina A., End of Life: the Islamic View (2005)


http://www.khayma.com/maalbar/medicalEthics.htm#Abstract

La linea di demarcazione tra trattamento medico «futile» e «utile» e spesso confusa, poiché nel mondo islamico si oscilla
tra la negazione decisa dell’eutanasia, e il riconoscimento che un trattamento «futile» non pu0 essere considerato
obbligatorio.

In questa area «grigia» I'etica medica islamica e i principi tradizionali, possono diminuire la sfera della liberta individuale,
e non consentire in alcun modo l'eutanasia, tuttavia, nello stesso tempo, questi stessi principi possono, invece,
accettare che a fronte della morte sicura di un malato terminale, in uno stato di mancanza di coscienza, sia invece la
stessa volonta divina che sarebbe «forzata» con un intervento di supporti artificiali di rianimazione. In questi casi, la
sospensione dei trattamenti, non sarebbe percepita come eutanasia.

La diminuzione della liberta individuale, che non deriva dai principi dell’etica islamica, ma dalla prassi sociale e pratica
medica, sono costituiti dal paternalismo in cui il xbene» per il paziente é interamente delegato al personale medico, o alla
responsabilita «familiare», oppure dalla concezione «giuridica» che il paziente non puo decidere «indipendentemente» con
la propria volonta poiché «il suo stato ed equilibrio psico-fisico risulta alterato dalla patologia in corso»



Principi generali di riferimento: la vita non & proprieta dell’individuo, ma Dio non impone pesi maggiori a
cio che 'anima possa sopportare

Corano I, 145
«Non ¢ possibile che nessuno muoia altro che con il permesso di Dio stabilito e scritto a termine fisso»

Corano lll, 156
«E’ Dio che fa vivere e uccide, e Dio che osserva tutto cio che fateh

Qual e la volonta di Dio, nei casi di chiara prognosi mortale?
Corano I, 286
«lddio non imporra a nessun’anima pesi piu gravi di quel che possa portare»... «Signore! Non ci caricare di quel
che non abbiamo la forza di sopportare»

Hadith (citato all’inizio)

«Assolutamente nessuno di voi desideri la morte in seguito ad un danno che I’ha colpito, E, se non puo farne a
meno, allora dica: ‘Signore tienimi in vita finché la vita € bene per me, e fammi morire se per sarebbe meglio la
morte’» Al Bukhari



Arabia Saudita: «ll medico non deve in nessuna circostanza porre fine alla vita del paziente, anche se
viene richiesto dallo stesso o dai suoi familiari» (Risoluzione Ministeriale 1990, n . 288/17/L

Libia: «A nessun paziente puo essere tolta la vita neanche dietro sua richiesta, anche bei casi di malattia
incurabile o terminale, dolore acuto o se la vita di pende da strumenti di supporto»(1986 Legge 17

Libano: «Se il malato e affetti da un male incurabile, il medico deve limitarsi ad alleviare le sofferenze
psico-fisiche con trattamenti compatibili con il trattamento della vita (se possibile).ll medico non ha il diritto
di provocare volontariamente la morte ma, non e auspicabile ricorrere a mezzi eccessivi che allunghino
I'agonia» (1994 Art. 27 del Codice di Deontologia Medica)

Malaysia: «L’eutanasia non viene praticata per motivo religiosi, culturali ed etici» «Nutrizione e idratazione
non sono considerati trattamenti medici ma strumenti naturali per conservare la vita» (2005, Art. 574
Codice Penale) Fonte Talib N., Dilemmas surrounding Passive euthanasia-A Malaysian Perspective

Iran: «L’uccisione di un essere umano e assolutamente vietata...anche a scopo di ridurne la sofferenza»
(Posizione prevalente dell’Ayatollah Shirazy)

Sudan: «Eutanasia e suicidio assistito sono illegali». Il dibattito tra medici e giuristi € ancora ad uno stadio
acerbo. Fonte Dariusch Atighetchi, Islam e Bioetica, Armando Editore, Roma, 2009, pag 257.



