
Tradizione e modernità nelle Sfide Bioetiche:

fine vita

I 202Ulpàn 25 ottobre 2021
ISSR, 26 novembre 2022

Dott. ‘Abd al-Sabur Turrini

Le



Fine vita e sofferenza

Riferimenti alla sunna

«Si, per ogni sofferenza patita dal musulmano, Dio gli cancella i

suoi errori; cadono come le foglie dall’albero». Al Bukhari

«Assolutamente nessuno di voi desideri la morte in seguito ad un

danno che l’ha colpito, E, se non può farne a meno, allora dica:

‘Signore tienimi in vita finché la vita è bene per me, e fammi morire

se per sarebbe meglio la morte’» Al Bukhari

Commento

• Risulta chiaro dalla tradizione profetica che non ci si deve mai

augurare la morte, o auspicarsi malattie o le sofferenza come

«purificazione». L’islam non esalta la sofferenza.

• Solo nel caso che siano ineluttabili, dunque per la sola volontà

divina, allora si devono accettare e ricercare in esse un

significato spirituale.

2

Citazioni coraniche

Corano, LVII, 22

«Non vi toccherà disgrazia sulla terra o nelle persone che

non sia stata scritta in un Libro prima ancora che Noi la

produciamo: facile è questo per Dio»

Corano II, 157

«In verità noi siamo di Dio e a Lui ritorniamo»

Corano, XXVI, 80

«E quando mi ammalo, è Lui che mi cura»

Commento

Ciò non costituisce, comunque, un invito alla passività, o a

non ricercare la cura.

Piuttosto, è l’accettazione della morte e il riconoscimento

che questa vita è effimera e transitoria. L’insegnamento è

quello di prepararsi all’Altra Vita, conseguente alla nostra

escatologia personale.



Il continuum tra questa vita, la morte, l’Altra vita

Riflessioni sulla vita e sulla morte

Hadith

Il califfo Alī ha detto a proposito della preparazione alla morte:

«Il mondo sta voltando le spalle e se ne va. L’Aldilà, invece,

mostra il suo volto e s’avvicina. Ognuno di loro ha i propri figli. Sii

fra quelli dell’Aldilà, non tra i figli di questo mondo. Oggi è il tempo

di agire, non della resa dei conti. Domani, ci sarà la resa dei conti

e non sarà più possibile agire» Riportato da Al Bukhari

Per questo il Corano, XXIII, 37, raccomanda di non essere come

coloro che vivono in questo mondo sostenendo: «Non esiste altro

che questa vita: viviamo, moriamo e non saremo risuscitati»

Corano LXVII, 2, 10

«Colui che ha creato la morte e la vita, per mettere alla prova chi di

voi meglio opera»… «E diranno ancora: ‘Oh se avessimo udito e

capito.....’»

3

L’Altra vita è quella duratura ed eterna

Corano, XLI, 30-32

«Gli angeli scendono su coloro che dicono: ‘Il nostro signore

è Allah e che perseverano (sulla Retta Via). (Dicono loro:)

‘Non abbiate paura e non affliggetevi; gioite per il Giardino

che vi è stato promesso. Noi siamo vostri alleati in questa

vita e nell’altra, e in quella avrete ciò che le vostre anime

desidereranno e quel che chiederanno. Questa è l’ospitalità

del Perdonatore, del Misericordioso».

La finalità della vita in questo mondo per l’uomo e la donna

è il ricordo e la conoscenza di Dio: «Ero un tesoro nascosto

ho amato di essere conosciuto ed ho creato il mondo»
Hadith qudsi



Il medico e il malato terminale

Di fronte al malato terminale

Nell’islam il medico, dopo aver compiuto tutto il possibile per

salvare la vita e curare la malattia, ha il dovere con il malato

terminale di fornirgli tutto il supporto possibile, per alleviare la

sua sofferenza fisica e psicologica.

Tutti i tentativi per salvare una vita devono, assolutamente,

essere intrapresi, ma se è accertato che la persona non potrà

continuare a vivere, è inutile l’accanimento terapeutico e il

volerla caparbiamente tenere in vita in stato vegetativo con

procedimenti artificiali di rianimazione.

«Si tratta, come responsabilità bioetica, di curare, o di

allungare la vita, non di prolungare l’agonia e la morte»

Tuttavia, secondo il Comitato Etico dell’Associazione

Medica Islamica del Nord-America, «resta comunque il

dovere mantenere l’idratazione, la nutrizione, la cura e la

limitazione del dolore, senza mai interrompere

‘volontariamente’ la vita del malato»

4

La prassi nelle famiglie islamiche

Nei Paesi islamici la prassi è che, generalmente, il malato

incurabile venga ricondotto presso la sua famiglia e la sua

casa, in modo da garantire che la morte possa avvenire

vicino a parenti che aiutino il moribondo ad affrontare

meglio le sofferenze della dipartita.

A Tunisi, il Decreto 1634 (1981), all’art. 24, «enfatizza» il

trasferimento a casa propria di un malato in pericolo di vita

se viene richiesto dallo stesso o da suoi parenti.



Do not resuscitate

La situazione nel mondo islamico di fronte  alle cure estreme

a) I parenti sono soliti richiedere cure estreme per salvare il morente;

b) Gli «ulema» ritengono che ogni sforzo debba essere intrapreso per permettere al paziente

terminale di sopravvivere;

c) Altri «ulema» e comitati di esperti di shari’a hanno inserito la categorie delle «misure non

necessarie» o «superflue» o «non appropriate» quando il malato si trova nelle fasi terminali

della vita (evitare, dunque, interventi invasivi, dolorosi e comunque inefficaci);

d) Al King Faisal Specialist Hospital di Riyadh ci si riferisce ad un protocollo simile a quanto

avviene nel contesto occidentale con il «Do Not Resuscitate» con cui si cerca di evitare nei

pazienti terminali o in agonia, pratiche di rianimazione forzate per sottrarli ad un’inutile

sofferenza.

e) Non tutti gli ospedali sauditi sono provvisti di questi protocolli.

5



Cure palliative

Assistenza al terminale, implica il concetto di «cure palliative», ossia cosa
fare quando non si può più fare nulla dal punto di vista della cura.

Il ricorso agli hospice (strutture d’accoglienza per cure palliative riservati a
malati terminali oncologici e non) nel contesto islamico, ad esempio in Medio
Oriente e Nord Africa, è ostacolato da diversi fattori:

• di ordine economico sociale (richiedono strutture complesse e costose);

• inefficienza infermieristica, poca qualificazione di operatori sanitari e
scarsa retribuzione degli stessi;

• preferenza all’assistenza domiciliare.

6



Ostacoli alle cure palliative

Dal 1989, sempre al King Faisal Specialist Hospital di Riyadh, è attivo un servizio di cure palliative al malato terminale, per

assistenza fisica, psicologica e sociale, sia a domicilio che presso l’ospedale da parte di un’équipe interdisciplinare di

professionisti esperti.

I generale, tuttavia, il contesto di forte unità familiare e religioso del Regno Saudita, vede i malati terminali consumare i momenti

finali nelle proprie abitazioni.

Oltre ai limitati programmi per cure palliative, altri ostacoli al loro impiego, come anche nel mondo Medio-orientale e Nord-

africano, sono determinati da retaggi socio-culturali:

• Mancanza di conoscenza dei moderni sistemi farmacologici per il controllo del dolore;

• Irragionevole timore di creare un’inevitabile dipendenza nell’impego della morfina;

• Equiparazione dell’uso della morfina e di altre cure palliative ad una forma di eutanasia, in quanto possono accorciare la vita;

• Enfasi sulla cura;

• Scarsa comunicazione al paziente di diagnosi con prognosi infauste;

• La generale credenza che gli oppioidi siano contrari ai principi della shari’a

7



Terapia del dolore

Egitto e i progetti pilota di terapia del dolore

• 1980 Egyptian society for Management of Pain

• 1983 Pain Clinic (presso il National Cancer Institute del Cairo)

Fino all’inizio degli anni 90, non esistevano protocolli definiti per la gestione del dolore. L’eccezione era un programma presso il

National Cancer Institute. Si prevedeva ad esempio l’uso domiciliare di compresse di morfina a lungo effetto, previa

autorizzazione del Ministero della Sanità e controllo medico settimanale. I NCI ha dunque avviato un progetto che utilizza gli

stretti legami familiari e mira a formare un parente scelto del malato terminale (oppure un volontario) che viene istruito su bisogni

del paziente (trattamento del dolore, effetti collaterali, cura dei sintomi, mobilità, sonno, nutrizione).

In realtà:

Aziende farmaceutiche e farmacie, preferiscono non trattare morfina per timore di responsabilità. La sola possibilità di

assunzione è in compresse.

8



Informazione e comunicazione al malato grave

Le problematiche della comunicazione al malato grave

La tendenza, nei Paesi Islamici, è quella di non comunicare la gravità della situazione. Ciò mostra una

certa differenza da quanto avviene nei Paesi occidentali, dove vi è «un’enfasi» sul diritto del paziente a

conoscere la verità e sulla sua «autonomia».

Nel mondo islamico vi è un gap tra situazione teorica, legislativa o normativa, sul rapporto medico-

paziente (trasparenza e diritto a conoscere la verità), o gli stessi principi dell’etica islamica (che

sottolineano l’unità della persona, della comunità e della reale comunicazione) ( «Se un organo soffre, tutti

gli altri condividono la sua sofferenza…. (hadith): e la realtà concreta collettiva, culturale, rispecchiante

il mondo dei malati e le loro istituzioni rappresentative.

Situazione giuridica e shari’a

Il soggetto optimo iure dei diritti e dei doveri, viene inteso soprattutto come sano di «corpo e di mente» la

mancanza ad esempio, di piena salute, malattia, condizioni patologiche (fisiche o mentali o psicologiche)

costituiscono una diminuzione alla capacità di disposizione (tasarruf), e pertanto della capacità giuridica.

9



Condizione giuridica e (sociale) del malato terminale

Discrepanza tra il principio «teorico» di informare il paziente «grave» su diagnosi e prognosi e 

atteggiamento difensivo (famigliare) e paternalistico (medico)

• «Visione dell’individuo «allargata» che - differentemente dalla concezione occidentale di autonomia

individuale – vede, invece, «inglobato» nella struttura familiare;

• Famiglia e parenti come «lunga mano» naturale o «prolungamento» del famigliare malato (terminale)

considerato non più in grado di prendere le migliori decisioni per la propria terapia, salute o decisioni sul

fine vita;

• Principio etico dei Paesi islamici che si esprime pragmaticamente con un paternalismo medico

ospedaliero verso il «paziente terminale» (l’equipe medica sa meglio, cosa comunicare o non

comunicare, e a chi comunicare, sulla gravità del terminale»;

• Riferimento al concetto di beneficialità (beneficence), secondo il quale il malato è prima di tutto un

membro di una famiglia che si sente responsabile nei suoi confronti, per cui il «consenso» del malato

grave è generalmente vicariato da quello della famiglia;

• Evitare qualsiasi ricaduta negativa a livello psico-fisico nella conoscenza della verità, anche occultando

la stessa.

10



Qualche esempio nei Paesi islamici

Teheran, Centro trapianti di Midollo Shari’ati Hospital

«La diagnosi viene rivelata ad un solo membro della famiglia per evitare confusione comunicativa tra i vari parenti, nonché 

effetti negativi sulla psicologia del malato» 

Fonte: (Ghavamzadeh A. – Bahar B., Communication with Cencer Partient in Iran)

Cairo, Ospedale Universitario

Da un sondaggio interno alla domanda: «Al paziente terminale si comunica che può esistere qualche speranza?» emerge che 

il 100% dei chirurghi risponde affermativamente e che sempre il 100% dei sanitari eviterebbe di comunicare al terminale 

l’assenza di speranze.

Fonte: (Ghazali (El) S., Is it Wise to tell the Truth, the Whole Truth and Nothing but the Truth to a Cancer Patient?

Turchia, l’art. 19 del 1998 dei Regolamenti del Ministero della Sanità sui diritti del Paziente recita che la diagnosi (infausta) 

può essere celata al malato per evitare di comprometterne la salute mentale e la patologia.

Altri esempi sulla stessa linea, vedere Art. 44 Codice libanese di Etica Medica del 1994; Art. 36 Codice di Deontologia 

Tunisia 1993; Legge n. 17 1986, della jamahiriyya libica.

11



Testamento

Il testamento biologico (living will) indica la manifestazione delle proprie volontà, fatta da persona

cosciente e in grado di intendere e di volere, per indicare i limiti di come vuole essere trattata nel caso in

cui si troverà in situazione critica, priva di coscienza e di possibilità di cura. Si esprime nel diritto islamico

come:

• Al-wasiya, che significa «ultima volontà» dunque per estensione del significato anche «testamento»

La fonte sacrale di riferimento è Corano, V, 76: «O voi che credete! Siano presenti dei testimoni quando 

chi fra voi e sta per morire farà testamento. Dovranno essere due uomini giusti fra voi, o altri due, o altri 

due che non siano dei vostri, se voi siete in viaggio per la terra e vi colpisca la calamità della morte».

Ciò che caratterizza al-wasiya è che le volontà possono essere eseguite solo dopo la morte,

differentemente dal living will, dunque se un musulmano firma un living will, esso non ha valore legale

ossia è un wasiya muhrimah.

Secondo alcuni giuristi, la firma di un living will, da parte di un musulmano, in cui dichiara di non voler

essere nutrito artificialmente, corrisponde ad un omicidio volontario attivo assistito da una terza persona.

Privare una persona di liquidi e cibo causa morte ed è considerato un crimine.

Fonte: Ebrahim A.F.M., The living will (wasiyat al-hayy): a Study of its Legality in the Ligth of Islamic Jurisprudence.

12



Testamento biologico

Pur considerando queste problematiche sul valore del wasiya da vivi, il musulmano può formulare un
testamento biologico alternativo, anche se privo di valore legale, ma definito «wasiya mubahah»
«documento ammissibile».

Eccone un esempio con i vari punti:

1. Richiesta di interrompere il trattamento se questo non migliora la qualità del malato o la possibilità di
guarigione. (Non si accelera la morte del paziente, si evita solo l’accanimento terapeutico). Si mantiene
solo il nutrimento artificiale e la cura dell’igiene;

2. Istruzioni per staccare il life-support equipment dopo la constatazione della morte del tronco-encefalo;

3. Esplicitazione della volontà di donare gli organi in base al principio di beneficio pubblico (maslaha) e
dell’altruismo verso il prossimo (al-ithar);

4. Indicazione di nominare un rappresentante (wakil) quando le facoltà mentali e psichiche del paziente
terminale saranno compromesse. Il wakil dovrà comunicare a familiari e medici i desiderata del morente;

5. Il testamento biologico dovrà essere sottoscritto dall’autore, dal suo rappresentante e da due
testimoni: (Corano, II, 282 «I testimoni quando sono invitati a testimoniare, non si rifiutino di farlo»

13



Testamento biologiche differenze

Riflessioni

Nel mondo islamico c’è una grande differenza di atteggiamenti verso il testamento
biologico a seconda che:

1. La comunità si trovi in un contesto occidentale

2. La comunità si trovi in un Paese islamico

Nel 2° caso (nei Paesi islamici) viene adottato più facilmente il «do not resuscitate
orders» che «living will».

Ad esempio uno degli autori di riferimento bioetico contrario al living will è M. Katme
(Society for Protection of Unborn Children) che sostiene che nell’islam sia vietato.

14



Eutanasia

Riferimenti al Corano 

«Dì: ‘Venite e vi reciterò io quello che il vostro Signore vi ha proibito,… (Egli vi ingiunge)….di non uccidere
il vostro prossimo che Dio ha reso sacro, se non per una giusta causa’» Corano VI, 151

«Chiunque salva la vita di un uomo, sarà come se avesse salvato l'umanità intera» e «Chiunque ucciderà
un persona, senza che questa abbia ucciso un’altra o abbia portato corruzione sulla terra è come se
avesse ucciso l’umanità intera» Corano, V, 32.

Riferimenti alla sunna 

Hadith

«Assolutamente nessuno di voi desideri la morte in seguito ad un danno che l’ha colpito. E, se non può
farne a meno, allora dica: ‘Signore tienimi in vita finché la vita è un bene per me, e fammi morire se per me
sarebbe meglio la morte’». Riportato da Bukhari

Considerazioni

Nell’islam l’omicidio e il suicidio sono vietati (oltre alle fonti sopra citate l’uomo e la donna non sono i
proprietari della loro vita, ne sono soltanto i custodi, e solo Allah ne è il proprietario, e solo Allah ne
determina l’inizio e la fine.

L’eutanasia è dunque vietata e illecita secondo le fonti giuridiche islamiche

15



Eutanasia: fatwa

2005 European Council for Fatwa and Research:

1. «L’Islam vieta l’eutanasia attiva e diretta; L’Islam vieta il suicidio e il suicidio assistito. Uccidere chi
soffre per una patologia terminale è vietato al medico, ai familiari e al paziente stesso. Il paziente terminale
non può dunque, nonostante la gravità della malattia, essere ucciso per evitargli la disperazione anche se
non sussistono speranze di vita»

2. «E’ il illecito per il paziente uccidersi ed è illecito per chiunque ucciderlo anche dietro sua richiesta. Il
primo caso è suicidio il secondo corrisponde ad un’aggressione fisica, poiché l’autorizzazione del malato
non rende lecito un atto illecito»

3. «E’ illecito uccidere un malato per paura che si diffonda la sua patologia per contagio, anche se si tratta
di un malato terminale (es. AIDS)»

4. E’ lecito il distacco dagli strumenti di rianimazione di un paziente clinicamente morto a causa di danni al
tronco encefalo o ala cervello. Il mantenere il paziente collegato a tali strumenti equivale ad uno spreco di
risorse utili a salvare altre vite»

Nonostante tutte le fonti islamiche condannino e giudichino illecita l’eutanasia, vi sono posizioni differenti
a fronte di situazioni specifiche

16



Eutanasia e posizioni specifiche

Il criterio di inutilità / futilità

Dal principio generale di condanna dell’eutanasia, alla declinazione specifica di situazioni pratiche che prevedono altri

giudizi di merito, come contemplare l’interruzione dell’assistenza medico tecnologica al paziente terminale o la

decisione di non intraprendere un nuovo intervento medico, si arriva tramite il principio di «inutilità o futilità».

I poli della discussione etica in ambito medico a proposito dell’eutanasia vertono su: 

rispettare la volontà del malato che rifiuta le cure / dovere di non uccidere.

2001, art. 24 del nuovo Codice di Etica Medica della Repubblica Islamica del Pakistan definisce «futile» qualsiasi 

trattamento che mantenga il paziente in uno stato di incoscienza permanente o fallisca nel tentativo di interrompere la 

totale dipendenza dalle cure intensive»

2004, art, 62 del Codice di Etica Islamica dell’IOMS, non considera la sospensione delle «cure inutili» come atto 

eutanasico, così come non considera «eutanasia» la somministrazione di farmaci contro il dolore, anche se questi 

finissero per accelerare il decesso del paziente.

17



Eutanasia i criterio di non- maleficence

Il criterio di non-maleficence «non provocare danno»

Il noto bioeticista Muhammad A. Albar, pur condannando l’eutanasia, sottolinea: «il principio di non-maleficence è una

pietra angolare dell’etica medica islamica nel rispetto delle parole del Profeta Muhammad «anzitutto non provocare

danno». L’interrompere il ricorso a farmaci e strumenti di supporto vitale inutili rispetta il principio di non-maleficence, ma

tale atto deve essere deciso da un comitato che includa medici, eticisti e membri della comunità. La famiglia deve essere

coinvolta, e «qualsiasi intervento medico non necessario che potrebbe causare sofferenza al malato terminale non deve

essere utilizzato» Cfr. www.khayma.com/maalbar/medicalEthics.htm#Abstract

Secondo A. Sachedina sempre il principio di non-maleficence, permette alcune declinazioni specifiche verso i malato

terminale. «La shari’a punisce il medico che aiuta attivamente e in modo unilaterale il malato a morire tuttavia:

1. Il medico può somministrare farmaci contro il dolore e lo stress psico-fisico, anche se possono accorciare la vita,

purché lo faccia senza lo scopo di uccidere;

2. La legge consente al malato di rifiutare trattamenti che ritardino la morte certa, oppure permettere al medico, dopo

essersi consultato con il malato o i familiari, di interrompere trattamenti futili. In questi casi il ritardare la morte è

contrario all’interesse del malato e all’interesse pubblico (spreco delle risorse). L’interruzione dei trattamenti di supporto

consente alla morte di seguire il suo corso. La shari’a permette l’interruzione di trattamenti futili e sproporzionati dietro

consenso familiare. Fonte, Sachedina A., End of Life: the Islamic View (2005)

18

http://www.khayma.com/maalbar/medicalEthics.htm#Abstract


Eutanasia: le zone «grigie»

La linea di demarcazione tra trattamento medico «futile» e «utile» è spesso confusa, poiché nel mondo islamico si oscilla

tra la negazione decisa dell’eutanasia, e il riconoscimento che un trattamento «futile» non può essere considerato

obbligatorio.

In questa area «grigia» l’etica medica islamica e i principi tradizionali, possono diminuire la sfera della libertà individuale,

e non consentire in alcun modo l’eutanasia, tuttavia, nello stesso tempo, questi stessi principi possono, invece,

accettare che a fronte della morte sicura di un malato terminale, in uno stato di mancanza di coscienza, sia invece la

stessa volontà divina che sarebbe «forzata» con un intervento di supporti artificiali di rianimazione. In questi casi, la

sospensione dei trattamenti, non sarebbe percepita come eutanasia.

La diminuzione della libertà individuale, che non deriva dai principi dell’etica islamica, ma dalla prassi sociale e pratica

medica, sono costituiti dal paternalismo in cui il «bene» per il paziente è interamente delegato al personale medico, o alla

responsabilità «familiare», oppure dalla concezione «giuridica» che il paziente non può decidere «indipendentemente» con

la propria volontà poiché «il suo stato ed equilibrio psico-fisico risulta alterato dalla patologia in corso»

19



Eutanasia e libertà personale

20

Principi generali di riferimento: la vita non è proprietà dell’individuo, ma Dio non impone pesi maggiori a 

ciò che l’anima possa sopportare

Corano III, 145

«Non è possibile che nessuno muoia altro che con il permesso di Dio stabilito e scritto a termine fisso»

Corano III, 156

«E’ Dio che fa vivere e uccide, è Dio che osserva tutto ciò che fate!»

Qual è la volontà di Dio, nei casi di chiara prognosi mortale?

Corano II, 286

«Iddio non imporrà a nessun’anima pesi più gravi di quel che possa portare»… «Signore! Non ci caricare di quel

che non abbiamo la forza di sopportare»

Hadith (citato all’inizio)

«Assolutamente nessuno di voi desideri la morte in seguito ad un danno che l’ha colpito, E, se non può farne a

meno, allora dica: ‘Signore tienimi in vita finché la vita è bene per me, e fammi morire se per sarebbe meglio la

morte’» Al Bukhari



Eutanasia: Stati

Arabia Saudita: «Il medico non deve in nessuna circostanza porre fine alla vita del paziente, anche se
viene richiesto dallo stesso o dai suoi familiari» (Risoluzione Ministeriale 1990, n . 288/17/L

Libia: «A nessun paziente può essere tolta la vita neanche dietro sua richiesta, anche bei casi di malattia
incurabile o terminale, dolore acuto o se la vita di pende da strumenti di supporto»(1986 Legge 17

Libano: «Se il malato è affetti da un male incurabile, il medico deve limitarsi ad alleviare le sofferenze
psico-fisiche con trattamenti compatibili con il trattamento della vita (se possibile).Il medico non ha il diritto
di provocare volontariamente la morte ma, non è auspicabile ricorrere a mezzi eccessivi che allunghino
l’agonia» (1994 Art. 27 del Codice di Deontologia Medica)

Malaysia: «L’eutanasia non viene praticata per motivo religiosi, culturali ed etici» «Nutrizione e idratazione
non sono considerati trattamenti medici ma strumenti naturali per conservare la vita» (2005, Art. 574
Codice Penale) Fonte Talib N., Dilemmas surrounding Passive euthanasia-A Malaysian Perspective

Iran: «L’uccisione di un essere umano è assolutamente vietata…anche a scopo di ridurne la sofferenza»
(Posizione prevalente dell’Ayatollah Shirazy)

Sudan: «Eutanasia e suicidio assistito sono illegali». Il dibattito tra medici e giuristi è ancora ad uno stadio
acerbo. Fonte Dariusch Atighetchi, Islam e Bioetica, Armando Editore, Roma, 2009, pag 257.

21


