
I LEADER DELLA 
SECONDA 
GENERAZIONE E LA 
DANZA POPOLARE 
ISRAELIANA OGGI

ISSR Milano A.A. 2022-2023

Prof.ssa Elena Lea Bartolini 

Ad esclusivo uso didattico



I LEADER DELLA «SECONDA GENERAZIONE»

• Se nella «prima generazione» si distinguono le coreografe donne,
nella «seconda» emergono leader uomini in un contesto ove la danza
popolare diventa una delle attività economiche del paese

• Vengono comunque dall’esperienza dello jishuv e segnano il passaggio
progressivo da una visione dell’economia socialista ad una di tipo
liberale e capitalista



SHALOM HERMON (1920-1992)

Qualcuno lo considera della prima generazione, di fatto
segna il passaggio dalla prima alla seconda

Proviene dall’esperienza dei giovani atleti del Maccabia e
diventa luogotenente della «Brigata Ebraica» stazionando
per un periodo a Londra, dove conosce la danza popolare
inglese



• Tornato in ’Eretz Jisra’el decide di dedicarsi alla danza popolare e studia con
Jardena Cohen che lo incoraggia a diventare coreografo

• Si appassiona alle debqe arabe e ama le storie bibliche: la sua prima
coreografia è infatti Bat Jefte, «La figlia di Jefte» (Gdc 11,1ss.)

• Vorrebbe anche creare una Compagnia di danze folkloristiche sul modello
inglese, ma Gurit Kadman lo costringe ad occuparsi solo di danza popolare
israeliana e lo aiuta ad inserirsi nelle attività sportive attraverso l’Histadrut

• Nel 1946 cura la prima manifestazione pubblica di danza a Tel Aviv e nel
1952 organizza la prima parata danzante ad Haifa per Jom ha‘Atzma’ut con i
ragazzi delle Scuole

• Nel 1970 riesce a far inserire la danza popolare in tutti i programmi delle
Scuole Pubbliche Israeliane

• Promuove scambi culturali fra i gruppi etnici sia in Israele che all’estero



1958 – Jom ha‘Atzma’ut, «Giorno 
dell’Indipendenza» nella Hertzl
Street di Haifa



JO’AV ASHRIEL (1930-2020)

Nasce e si forma nel Qibbutz, dove accompagna le danze
cantando e dove le crea per gli amici
Ama lo sport e viene inviato ad un corso di danza
popolare con Gurit Kadman
Sarà lui ad introdurre la tradizione delle danze nelle
piazze a fine Shabbath



• Durante il servizio militare conosce il coreografo e regista Ze’ev Chavatzelet
ed inizia a organizzare gruppi di danza popolare

• Nel 1951 partecipa al Festival di Dalijiah, introducendo nella danza l’uso
delle spade

• Dopo il servizio militare diventa leader di danza popolare a Tel Aviv

• Coreografa musiche note, come Ta’am haman, «Il gusto della manna»,
ballata tradizionale bukariota a ritmo di walzer, ma introduce anche delle
novità utilizzando melodie diverse

• Nel 1960 coreografa ‘Erev ba’, «Scende la sera», che solleva discussioni
sulla sua «israelianità» in quanto considerata troppo «sentimentale»



JONATAN KARMON (1930-2020)

Fuggito in Israele a 13 anni a causa della Sho’ah, viene
accolto in una Farm School del Keren Kajemet.
Studia danza sia classica che moderna con Gertrud Krauss
e danza popolare con il gruppo del Palmach assieme a
Rivka Sturman



• Crea una sua Compagnia dove cerca di promuovere sia la danza
teatrale che quella popolare

• Nel 1958, decimo anniversario della nascita dello Stato di Israele, ha
l’occasione di collaborare con la Televisione Americana che gli dà molta
visibilità

• Nel 1988 fonda e promuove il Karmiel Dance Festival

• Fra le sue danze è famosa ’Adamah ’admati, «Terra, mia Terra»





MOSHÈ, «MOSHIKO», 
JITZCHAQ-HALEVY (1932)

Dal 2003 presidente dell’Irgun hamadrikim
leriqudè ‘am, «Organizzazione degli insegnanti
di danze popolari» in Israele e all’estero



• Discendente di un’antica famiglia yemenita, inizia a studiare danza
classica e poi si dedica anche a quella popolare

• Coreografo e musicista, compone centinaia di canzoni e coreografie
unendo le sue capacità musicali e coreutiche

• Fa parte dell’Inbal Dance Theatre e, nel 1960, fonda un proprio
gruppo di danze, hapa‘amonim, «I campanelli»

• Numerosissimi sono i riconoscimenti ricevuti per la sua attività dove
coniuga tradizione e innovazione



Fra le sue numerosissime danze possiamo ricordare:

• Dror jiqrah, «Proclamerà libertà», che riunisce molti
passi biblici

• ’Eshet chajil, «Una donna di valore» (Pr 31,10’11)

• Hallelujiah (Sal 150)

• ’Et Dodim kallah, ispirata al Cantico dei Cantici



RISPETTO ALLA «PRIMA GENERAZIONE»

• Preoccupata di dare un «volto israeliano» alla danza popolare
nell’orizzonte della tradizione

• Cercano nuove forme appetibili alla generazione dei sabra, gli
ebrei nati nello Stato di Israele, e alle tendenze della società
israeliana in continua evoluzione

Sabra: «fico d’india», spinoso all’esterno ma 
dolce all’interno



NASCE IL KARMIEL 
DANCE FESTIVAL



KARMIEL DANCE FESTIVAL

• Ideato e organizzato nel 1988 da Jonatan Karmon, si rifà allo spirito
di Dalijiah

• Cerca di portare «sotto lo stesso tetto» danza artistica e popolare

• È un appuntamento annuale importante di portata internazionale

• Rispecchia annualmente le tendenze del folklore israeliano



RETROTERRA

• L’esperienza di Jonatan Karmon nella compagnia di Gertrud Kraus
dove ha potuto confrontarsi con ballerini e coreografi americani famosi
come Talley Beaty e Jerome Robbins

• È proprio Gertrud Kraus a spingerlo verso la ricerca di uno «stile
israeliano» per realizzare le sue potenzialità artistiche

• La collaborazione con Tirza Hodes, direttrice della Folk Dance Section
dell’Histadrut che lo aiuta a cercare un luogo dove poter realizzare un
festival internazionale



KARMIEL
TRE GIORNI INTENSIVI DI DANZA

• Di performance diurne e notturne che solitamente includono un
finesettimana, quindi uno Shabbath, (un Sabato)

• Per questo si è aperto un confronto «vivace» con i gruppi
«religiosi» che osservano il riposo previsto nel giorno festivo

• La manifestazione anima tutta la località nella quale è stato
predisposto l’anfiteatro che la ospita



1998 
parata di apertura



Danze per le strade



Performance



















«Ogni anno i gruppi che partecipano al Karmiel
Dance Festival sono in aumento e rappresentano
generi di danza diversi, così come sono in crescita
– sia in Israele che all’estero – le opportunità per 
conoscere e sperimentare il folklore israeliano»

Da un’intervista a Jonatan Karmon del 2010



LA DANZA POPOLARE 
ISRAELIANA OGGI





A PIÙ DI 70 ANNI DALLA NASCITA DELLO STATO 
DI ISRAELE

Nel 2018, per celebrare i 70 anni dello Stato di Israele, Gadi Bitton
coreografa Jisra’el sheli, «La mia Israele», brano di Yossi e Oren Ghispan
che esprime le bellezze di questa Terra nella quale gli ebrei sono tornati
da tutti gli angoli del mondo per costruire un futuro per il popolo di
Israele



NELLA DANZA I «SEGNI» DELLA NUOVA 
IMMIGRAZIONE

• La danza Balagan (termine russo), «Confusione» di Kobi Michaeli nel 2004,
termine ripreso anche in Betok kol habalagan «In tutto il caos» di Nurit
Melamed del 2018

• La danza Avre tu (espressione ladina), «Apri la tua porta» di Roni Siman-Tov
nel 1983

• La danza Charashò «Bene», coreografata da Oren Ashkenazi nel 2007 e
accompagnata da un brano scritto in diverse lingue (inglese, ebraico, yiddish e
russo)

• La passione degli israeliani per la musica latino-americana

• Le danze supportate da canzoni arabe o da canzoni in più lingue



FRA PASSATO E 
PRESENTE



Katyushka
coreografata da Liora Nishly nel 2021

Katiushka, nome comune fra le ragazze russe, è una ragazza fedele alla sua terra, ed è
la protagonista di una delle canzoni russe più famose durante la seconda mondiale e
fra le più conosciute al mondo, diventata anche l’inno dei partigiani italiani. La musica
è del compositore ebreo Mordechai Matvey Blanter, mentre le parole sono del poeta
Mikhail Isakovsky. Il brano è stato poi tradotto in ebraico da Noah Paniel, un ebreo
polacco fuggito durante la guerra a Vilnius ed emigrato in Israele nel 1941 con un
gruppo di pionieri che, sparsi in diversi qibbutzim, diffusero ovunque la canzone, la
quale nella versione ebraica è spesso chiamata con le parole della prima strofa: «pera
e mela nel suo cuore»



Pera e mela nel suo cuore

le nebbie coprivano il fiume

e Katiushka Oz uscì per una passeggiata

verso la sua riva scoscesa e splendida



Da ’Adamah ’admati, «Terra, mia terra» a 
Tzion tamati, «Tzion mio splendore»

’Adamah ’admati

• Coreografata da Sha’adia Amishay nel 1959 e conosciuta anche come ‘Al
ghivot Sheik Abrek, «Sulle colline Sheik Abrek», nei pressi di Bet-
Shearim

• Su un brano musicale dedicato ad Alexander Zaid (1886-1938),
personaggio di spicco fra i pionieri della seconda ‘alijiah



Monumento dedicato ad Alezander Zaid presso l’importante necropoli da lui
casualmente scoperta a Bet-Shearim



Terra, mia Terra amata fino alla
morte…

Durante il mio giorno e durante la 
mia notte splenderà per me la fatica
sulle colline Sheik Abrek e Chartiha…

Ogni pietra sussurrerà: “ci ha tolto
lui!”

E ancora, la mia Hora…



Tzion tamati

• Coreografata da Eliahu Gamliel nel 1979 e da Jo’av Ashriel nel 1980, su
una melodia popolare con parole di Menachim Mendel Dolitski

• Dove prevale la celebrazione della Città di Gerusalemme

• Città «santa» e «contesa», riconquistata con la Guerra dei «sei giorni»
del 1967 e difesa con quella di Kippur del 1973



Tzion, mio splendore (mia innocente)

Tzion, mia amata:

verso di te, da lontano,

anela tutta la mia persona.

Si dimentichi di sé la mia destra

se ti dimentico, mio splendore,

finché la tomba si chiuda su di me

(cf. Sal 137,5 e 69,16)



CONTINUANDO A SPERARE NELLA PACE 
POSSIBILE

• Anche il continuo stato d’allerta che la società israeliana, fin dagli
inizi, ha dovuto affrontare nel complesso panorama medio-
rientale si riflette sia nella musica che nella danza popolare

• Ed esprime i sentimenti, le attese e le speranze di un popolo che
difende la propria identità in un contesto difficile



Shalom ‘al Jisra’el, «Pace su Israele»

• Coreografata nel 1968 da Jonatan Gabai circa un anno dopo la
Guerra dei «sei giorni»

• In «linea», come «ballo di gruppo»

• Su un brano di Effi Netzer con le parole di Dudu Barak

• Esprime l’orgoglio nazionale di un popolo che ha di nuovo l’accesso
al Muro occidentale, ciò che resta dell’unico «luogo sacro» per gli
ebrei



Accendete luci nelle strade e cantate 
un canto nella città

Domani si avverano tutte le 
speranze…

Un grande giorno splenderà domani
su tutta la Casa di Israele

Pace, pace, pace, su Israele…



Sharm ’El Shejik

• Coreografata fra il 1968 e il 1969 sia da Rivka Sturman che da Dani Dassa

• Descrive la scoperta di questa splendida località dove i soldati israeliani,
durante la Guerra dei «sei giorni», arrivano di notte

• La musica di Rafi Gabai con le parole di Amos Etinger, una sorta di marcia
militare, contrasta con la descrizione delle meraviglie naturali di questo
luogo



Lajla, Lajla, «Notte, Notte»

• Coreografata da Jo’av Ashriel nel 1972, è una delle più belle
canzoni scritte alla fine degli anni ‘40 durante la Guerra di Indi-
pendenza

• Le parole sono di Natan Alterman sulla musica di Mordekhaj Zeira

• Sulle note di una «ninna nanna» al ritmo di walzer si descrivono gli
aspetti di una notte di paura per l’incalzare del nemico sempre in
agguato



Notte, notte, il vento soffia forte,

notte, notte, le cime degli alberi
stormiscono.

Notte, notte, le stelle brillano,

dormi, dormi e spegni il lume…

Notte, notte, cavalcano degli
uomini armati,

Dormi, dormi, sono tre cavalieri.

Notte, notte, uno di essi fu 
sbranato…

Dormi, dormi, la strada è vuota



NELLA DANZA L’ECO DI MOMENTI DIFFICILI …

• Nel 1972 Israele vive un momento particolarmente difficile: durante le
Olimpiadi di Monaco, un gruppo di terroristi appartenenti alla organizzazione
«Settembre Nero», compie un attentato nel villaggio olimpico uccidendo undici
atleti israeliani e un poliziotto tedesco

• Nel 1995 un fondamentalista religioso ebreo assassina Rabin durante un
comizio a Tel Aviv

• Tre anni dopo, Ron Nistal coreografa Lu jehi, «Sia così», la nota melodia dei
Beatles Let it be rivisitata da Naomi Shemer nel 1973 dopo la Guerra di Kippur



Lu jehi, «Sia così»
Se c’è una vela bianca al buio che
sta fra le nubi nere, sarà ciò che
speriamo.

E di sera, alla finestra brillerà una
luce, sarà ciò che speriamo.

Sia così, sia così, Fa (o Dio) che sia
così.

Quel che noi speriamo, sia così…

E se ci concedi (o Dio) la forza e 
anche la pace per tutto questo che
amiamo sarà ciò che speriamo.

Sia cosi…



’Eifo haprachim kulam, «Dove sono tutti i fiori?»

• Coreografata nel 2007 da Bonny Picha, un anno dopo la seconda guerra in
Libano

• Supportata da una canzone che riprende un brano composto da Pete Seeger
contro la guerra in Vietnam e contro le guerre di ogni tempo

• Ne esiste anche una versione cantata da Joan Baez

• Testo ispiratore un brano del romanzo Il Placido Don di Michajil Sholochov,
premio Nobel per la letteratura nel 1964

• Dove si riportano tre versi di una canzone popolare ucraina, Kolda Duda, che
Seeger rielabora e utilizza per denunciare l’assurdità della violenza umana

• A questo testo si sono ispirate poesie e brani musicali come Blowin’ in the
Wind di Bob Dylan



Dove sono tutti i fiori che abbiamo
amato?

Dove sono… dove sono andati?....

Dove sono tutti gli uomini che
abbiamo incontrato?... L’esercito li 
ha presi

Quando impareranno?....

Dove sono tutti i cimiteri?

I fiori li hanno ricoperti

Quando impareranno?



’Im jesh Gan ‘Eden, «Se c’è un paradiso»

• Coreografata nello stesso periodo da Oren Ashkenazi su un brano musicale di
Dorn Madli

• Pare che il musicista si sia ispirato al romanzo di Ron Leshem che porta lo
stesso titolo e che nel 2006 ha vinto in Israele il primo premio letterario Sapir
e il premio Jitzchaq Sadeh Prize per la letteratura a carattere militare

• In Italia è stato edito da Rizzoli nel 2007 con il titolo: Tredici soldati, ma è
stato poco pubblicizzato.

• Da questo romanzo il regista Joseph Cedar ha tratto il film Beaufort che ha
vinto l’Orso d’argento al 57° festival di Berlino, ma in Italia non ha avuto
nessuna distribuzione



Protagonista è l’ufficiale Erez che dirige la fortezza di Beaufort durante il famoso ritiro che conclude
la prima guerra in Libano del 2000. L’accoglienza dei soldati è accompagnata dalle seguenti parole:

«Benvenuti a Beaufort. Se esiste il paradiso, il panorama è questo, se esiste l’inferno, ci si vive così»



Nel 2006
• Scoppia la seconda guerra in Libano e Dorn Madli propone il suo brano
musicale a Eyal Golan che lo presenta al pubblico attraverso una nota
trasmissione televisiva di competizione musicale. Le parole dei soldati sono
rivolte alla mamma:

«Se c’è un paradiso,

o un luogo nascosto, ora

abbraccia me e le mie ferite

e portami verso di lui.

Mamma,

io desidero, nel profondo del mio intimo,

ritornare a casa…»



FRA TRADIZIONE E 
INNOVAZIONE



SEMPRE PIÙ OGGI

• Accanto ai tradizionali filoni ashkenaziti e sefarditi e alle debqeh
emergono filoni musicali nuovi come il mediterranean pop

• Oppure mix di musiche varie: greca, turca, araba o altro…

• Si coreografano sempre più frequentemente danze «in linea»



Debqeh arabe



Danze «in linea» di gruppo



Wellerman
coreografata da Oren Ashkenazi nel 2021
Wellerman è un singolo del musicista scozzese Nathan Evans uscito nel 2021. il brano
è un riadattamento del famoso canto marinaresco Soon May the Wellerman Come, di
autore anonimo risalente al 1860 circa, che tratta della caccia alle balene in Nuova
Zelanda con un riferimento ai fratelli Wellew costruttori di baleniere, i cui dipendenti
divennero noti come wellermen che prestavano servizio sulle navi retribuiti con
mercanzie di vario genere

Tra il 1967 e il 2005 questo brano, probabilmente scritto da un giovane marinaio, è
stato più volte reinterpretato. Fra le versioni più famose: quella dei The Longest
Johns, gruppo folk a cappella di Bristol, e quella di Nathan Evans diventata virale sul
sito Tik Tok nel gennaio 2021

Molti hanno paragonato l’isolamento sociale dei balenieri adolescenti nel XIX secolo
a quello dei giovani nell’era del Covid 19





Ma il cerchio tradizionale continua a rimanere il modello prevalente



ATTRAVERSO LA DANZA

• Si esprimono i sentimenti e le speranze individuali

• Si esprime il vissuto di una società in continua evoluzione

• Ci si confronta con le tendenze e il folklore di altri popoli

• Si cercano nuove modalità espressive fra tradizione e assimilazione



Danza per una festa in caserma



Performance per Shavu‘ot nei Qibbutzim



DANZE CHE RIPROPONGONO TESTI O 
TEMATICHE BIBLICHE

• Costituiscono un «filone» che ripropone coreografie
basate su brani biblici o su tematiche religiose
tradizionali

• Ne esiste una parziale catalogazione pubblicata da
Matti Goldschmidt nel 2001



’Eshet chail, «Una donna di valore» (cf.
Pr 31,10-16), coreografata da Moshiko
Halevy nel 2000 su una musica
popolare

I passi richiamano lo stile yemenita
mentre il brano è cantato con forte
vocalizzazione ashkenazita



• Collegato al filone biblico c’è anche quello che riprende testi
utilizzati durante la liturgia sinagogale o famigliare legata alle feste

• Comprende Inni e canti tradizionali riproposti integralmente o
parzialmente sulle melodie originali

• Comprende anche danze coreografate per le diverse festività

DANZE CHE RIPROPONGONO TESTI 
LITURGICI



Nel 2004 Gadi Biton vince il festival di Karmiel con ’Echad
mi jode‘a, «Chi sa cosa è uno?», canto tradizionale della
Cena di Pasqua con il quale si conta da uno a tredici
collegando ad ogni numero un aspetto importante della
tradizione



Nel 2011 Elad Shtamer vince il festival di Karmiel con ’Ilan,
«Albero», coreografia per la festa di Tu bishvat, il
«Capodanno degli alberi» che ai tempi biblici segnava la
data per il calcolo della raccolta delle primizie, mentre
oggi è diventata una festa ecologica



UN FENOMENO IN CRESCITA CON UN 
«VOLTO» CHE CAMBIA

• Dal 1980 in poi la creazione di nuove danze registra un aumento
notevole e la danza popolare continua ad essere un fenomeno in
crescita

• E questo nonostante la progressiva riduzione del budget statale a
sostegno di tale attività



QUALCHE DATO STATISTICO

• Nel 1944 si possono censire meno di 10 danze

• Nel 1960 si arriva a 163

• Nel 2000 si arriva a 3.465

• Nel 2010 si superano le 6.000

• Dagli anni successivi ad oggi la crescita continua ad essere in
costante aumento



• La danza popolare è meno presente nelle attività scolastiche, ma la
richiesta di spazi per poterla praticare si mantiene costante

• Tuttavia viene meno il controllo sulla qualità delle danze proposte, e la
continua creazione di nuove coreografie rende difficile poter danzare
tutti insieme tutto ciò che si propone, e questo crea disagio per chi non
riesce a tenere il ritmo delle nuove proposte

• Come reazione nasce un gruppo di danzatori veterani che inizia a
promuovere eventi di Old dances dove si danzano tutte le coreografie
proposte prima del 1980

• Sulla stessa linea si collocano gli incontri di danza popolare yemenita
ove si riprendono coreografie tradizionali

• Nasce così l’Associazione RAIM, che è l’acrostico di Riqudè ‘Am Jisraelim
(Danze del popolo degli Israeliani/Israeli Folk Dances)



L’UTILIZZO DI NUOVI MODELLI

• Indica un cambiamento nei rapporti sociali:

• Con il cerchio si esprime la collettività e la dinamica sociale dello
jishuv

• Con la coppia prevale la relazione fra i due danzatori

• La danza «in linea» lascia invece il danzatore da solo…

• Inoltre non si danza più solo nel Qibbutz ma nelle città, dove le
dinamiche relazionali sono diverse, e dove le danze si imparano
nelle palestre, nelle piazze, sulla spiaggia…

• I corsi sono a pagamento e non più gratuiti nel contesto della
formazione obbligatoria a carico dello Stato



Corsi nelle palestre



Harqadot per le strade



Sulle spiagge di Tel Aviv



LE DANZE

• Sono quelle create in Israele

• Ma ce ne sono anche create in diaspora ed entrate a far parte della
danza popolare israeliana, segno quindi del legame fra le due realtà

• Così come ci sono danze di altri popoli che piacciono agli israeliani
e, in quanto danzate da tutti, considerate danza popolare israeliana



• Si considerano solitamente tre elementi:

• La tradizione ebraica nel suo sviluppo plurimillenario del quale lo Stato di
Israele è la realtà più recente

• Lo Stato di Israele e quindi la forma israeliana della danza ebraica tradizionale

• E il «frammento» della nostra esperienza personale riguardo la danza di
questo popolo che, nonostante le diversità, mantiene un forte senso di
appartenenza

PER POTER DEFINIRE UNA DANZA 
EBRAICA-ISRAELIANA



Shevet ’Achim we’achajiot
«Una Tribù di fratelli e sorelle»

Per i 70 anni dello Stato di Israele Doron Medalie e Idam Raichel scrivono questo testo
giocando sui possibili significati del termine shevet: «tribù» oppure «abitare». Il brano
viene cantato da oltre 100 giovani del Taglit, l’associazione che promuove i viaggi dei
giovani ebrei della diaspora in Israele. L’anno successivo (2019) Avi Levi, Dudu Barzilai,
Rafi Ziv, Yaron ben Simchon, Victor Gabai, Saghi Azran e Sharon Idan Racheli lo
coreografano per la festa di Jom HaAtzma’ut


