
DAI FESTIVAL DI DALIJIAH DI 
GURIT KADMAN ALLA 
NASCITA DELLO STATO DI 
ISRAELE

ISSR Milano A.A. 2022-2023

Prof.ssa Elena Lea Bartolini 

Ad esclusivo uso didattico



NEL 1944 GURIT KADMAN 
ORGANIZZA IL PRIMO 

FESTIVAL PRESSO IL KIBBUTZ 
DALIJIAH



FRA IL 1945 E IL 1946

• Gurit Kadman fonda l’Inter-Qibbutzim Committee for Israeli Folk Dances: un
dipartimento di danza all’interno del Centro di Educazione e Cultura
dell’Histadrut (organizzazione sindacale sionista dei lavoratori), che diventa un
centro di grande attività per la promozione della danza sia sul territorio che
all’estero

• Organizza il primo corso per insegnanti

• Promuove il primo evento «comunale pubblico» di danza popolare a Tel Aviv
«uscendo» dall’ambito del Qibbutz

• Tale scelta costituisce un impulso nuovo che spinge alla creazione di numerose
danze nell’intervallo fra i primi due Festival di Dalijiah



NEL 1947 AL 2° FESTIVAL DI DALIJIAH

• I partecipanti sono così numerosi che è necessario utilizzare un enorme
anfiteatro naturale nei pressi del Qibbutz per contenerli

• A causa del coprifuoco imposto dalle autorità britanniche, 500 danzatori e
25.000 spettatori rimangono bloccati senza la possibilità di ritornare presso i
loro Qibbutzim

• Decidono pertanto di danzare tutta la notte come segno di lotta per
l’indipendenza contro il «Mandato Britannico» che oramai sta volgendo al
termine

• Gli appuntamenti a Dalijiah diventano uno spazio di promozione di un vero e
proprio movimento di danza popolare



L’anfiteatro naturale di Dalijiah



LE PERFORMANCE





ANCHE NEL ‘47 
QUALCHE DANZA 
DI COPPIA…



SVILUPPI 
SUCCESSIVI

• Sempre nel 1947, Gurit Kadman partecipa ad un nation-
wide tour degli Stati Uniti per far conoscere la danza
popolare «israeliana»

• Successivamente verrà invitata anche in Africa e
nell’America dell’Est

• Durante l’estate, prepara una delegazione «giovanile
israeliana» per il primo «Festival Internazionale dei
Giovani» a Praga

• In Europa insegna le danze di ’Eretz Jisra’el ai sopravvissuti
alla Sho’ah: per la delegazione che la segue diventa
un’esperienza importante e sconvolgente



DURANTE 
UN’INERVISTA 

NEL 1998

• Gurit Kadman racconta di come quel viaggio abbia
contribuito a rendere ancora più importante lo sforzo
per un sano orgoglio nazionale capace di offrire ai
sopravvissuti uno spazio libero e sicuro

• In occasione di una performance in Cecoslovacchia,
presso un sanatorio per bambini affetti da tubercolosi,
ricorda che: «venivano a toccarci e a vedere se eravamo
veramente ebrei», tanto era lo scarto fra la situazione
ebraica europea e quella in Palestina



DI FRONTE AI 
«SEGNI» 

DELLA SHO’AH

• La danza popolare diventa uno spazio di rielaborazione
che si fa veicolo dei sentimenti collettivi

• Si riflette sul rapporto fra l’esperienza di emancipazione
dello jishuv e quella della diaspora che il Sionismo
vorrebbe «negare»

• Gurit Kadman coreografa la danza: Ken j’ovdu, «Così
periscano»… riprendendo il versetto finale del Cantico di
Deborah e Barak dopo la sconfitta di Sisara

• La coreografia è costruita prevalentemente con passi di
debqa araba che richiamano le danze di guerra



Così periscano tutti i tuoi nemici,
o Signore!

Ma coloro che ti amano siano
come il sole, quando sorge con
tutto lo splendore.

Poi il paese ebbe pace per
quarant’anni.

(Gdc 5,31)



LA PARTICOLARITÀ DEL FENOMENO

• La danza popolare «israeliana» è oramai un dato di fatto tangibile

• Anche se sorta in breve tempo e secondo canoni piuttosto estranei al folklore
comunemente inteso, che richiede tempi molto più lunghi

• Si apre pertanto un vivace dibattito su che tipo di «danza popolare» rappresenti: in
riferimento alla società «israeliana» in fieri? Oppure come rielaborazione del patrimonio
coreutico portato dalla diaspora?

• Jardena Cohen ritiene che ciò che sta emergendo va considerato come «singole lettere per
formare nuove parole»

• Gurit Kadman ritiene invece che stia avvenendo «il miracolo del ritorno e della rinascita
dello Stato di Israele», per cui è giusto che le dinamiche siano diverse rispetto a quelle della
danza popolare di altri popoli

• Sara Levi-Tanai: «Non più lo stile di questa o quella comunità, ma il nostro stile popolare»



QIBBUTZ SEDEH NACHUM 1937-1940

Fra le danze di questo periodo
ricordiamo Qumah ’echa’, «Orsù
fratello», coreografata da Rivka
Sturman nel 1945, che ripropone la
festa del 1937 presso il Qibbutz
Sedeh Nachum dopo la costruzione
sia della torre di guardia che della
palizzata



QUMAH ’ECHA’
«ORSÙ FRATELLO»

Orsù, o fratello, gira attorno, non ti
fermare, gira, gira!...

La coreografia è costruita prevalentemente
sul passo saltellato titpico della danza
israeliana

Rivka Sturman



Ed è sempre Rivka Sturman a coreografare la
Debqah Ghilboa ispirandosi alla battaglia fra il
popolo di Israele e i Filistei sul Monte Ghiboa
durante la quale morirono il re Saul e i suoi figli
(cfr. 1Sam 31,1ss.).

In questa danza la Sturman riprende alcuni dei
movimenti delle lezioni di autodifesa impartite
circa vent’anni prima ai membri del Qibbutz ‘En
Charod

Qibbutz ‘En Charod festa per il 50° della fondazione



JARDENA COHEN

• Nel 1947, organizzando un Festival per il 25º
anniversario del Qibbutz Ghinningar, Jardena
Cohen si ispira a narrazioni bibliche relative
all’acqua e agli accordi per il suo utilizzo (per
esempio la storia di Hagar nel deserto o
l’incontro di Giacobbe e Rachel al pozzo)

• In questo modo, attraverso la danza, ribadisce
l’importanza dell’acqua e del rispetto dei diritti
di tutti per il suo utilizzo



SARAH LEVI-TANAI

• Nello stesso anno, per il 25º del Qibbutz
Mishmar haSharon, sulla musica del noto
compositore Emmanuel Amiran coreografa
Bereshit, «In principio/ Genesi»

• Mostrando ancora una volta l’originalità del
suo stile yemenita destinato ad influenzare
positivamente lo sviluppo della danza negli
anni successivi



PERTANTO

• La danza continua ad essere una modalità per
esprimere il vissuto dei «pionieri» nella società
del Qibbutz

• Ricondotta, dove possibile, ad una matrice biblica
tradizionale

• Continuano quindi ad intrecciarsi elementi sia
«antichi» e tradizionali che «nuovi»



1948 
NASCE LO STATO 
DI ISRAELE



14 maggio 1948 

David Ben Gurion 
proclama la nascita
dello Stato di Israele



FRA LAICITÀ E 
RELIGIOSITÀ

• Nella Dichiarazione di Indipendenza del 1948 si intrecciano
elementi religiosi e prospettive laiche

• I Padri Fondatori sono tutti ebrei laici e fondano uno Stato
laico

• Tuttavia le motivazioni dichiarate rimandano al passato
biblico e alla tradizione

• La prospettiva è quella di una «casa» per gli ebrei aperta al
pluralismo e al rispetto di qualsiasi fede o appartenenza

• Si dichiara inoltre la volontà di custodire anche i «luoghi
santi» del Cristianesimo e dell’Islam nel rispetto del
dialogo interreligioso



CON LA NASCITA 
DELLO STATO DI 

ISRAELE

• Arrivano nuovi gruppi di ebrei provenienti dallo Yemen,
dall’Etiopia, dal Kurdistan, dalla Russia…

• Arrivano molti ebrei religiosi sopravvissuti alla Sho’ah
nazista, fra i quali molti chassidim

• Che portano in ’Eretz Jisra’el le danze tradizionali per le
feste religiose unitamente al loro particolare stile legato
alla musica klezmer al nigun



Ebrei yemeniti in viaggio verso la Terra di Israele
Foto di repertorio



Immigrazione degli ebrei Mizrachi (orientali) 
foto di repertorio



QUESTO EVENTO

• Viene interpretato da alcuni come «segno messianico»

• Di fatto ratifica una realtà che già esiste: la società dei «pionieri» che ora diventa
la società israeliana

• Nella sua articolata multiformità e nelle sue espressioni sia religiose che laiche



IN TALE ORIZZONTE

• Si colloca la danza di Gurit Kadman: Mezaré
Jisra’el, «I dispersi di Israele», coreografata
nel 1957, dieci anni dopo Ken j’ovdu, «Così
periranno»

• Questa volta viene ripreso un passo del
Libro della consolazione del profeta Geremia



Colui che ha 
disperso Israele lo 
raduna e lo 
custodisce come fa 
un pastore con il 
gregge

(Ger 31,10)



L’AFFERMARSI DELLE 
DANZE DI COPPIA



1948-1949

• Dopo il primo timido tentativo di Sarah Levi-Tanai nel
1944 con ’El ghinat ’egoz, «Verso il giardino dei noci» (cf.
Ct 6,11)

• Fra il 1948 e il 1949 iniziano ad affermarsi le danze di
coppia, segno di una ideologia che sta cambiando: non
più solo l’espressione collettivista dello jishuv ma anche
quella di un sentimento più individuale e privato



L’OCCASIONE

• Rivka Sturman viene invitata a preparare una
performance con i soldati della divisione Portzim
del Palmach

• C’è inoltre la necessità di rispondere all’esigenza di
avere a disposizione danze di coppia «israeliane»

• Riprendendo quindi tutti i precedenti tentativi al
riguardo



Palmach 1949

Foto d’archivio



• Rivka Sturman coreografa Dodi li,
«Il mio amato è per me» (Ct 2,16)
e ‘Iti miLevanon, «Con me dal
Libano» (Ct 4,8)

• Che presenta in una performance
denominata: Machol hashnajim,
«Danza per due»

• L’esibizione viene organizzata a
Gerusalemme e riscuote grande
successo



DISPOSIZIONE A COPPIE SULLA CIRCONFERENZA

• In queste coreografie le coppie danzano mantenendosi sulla circonferenza del cerchio,
quindi senza stravolgere del tutto la struttura tradizionale

• Tale scelta è comunque segno di dinamiche sociali in evoluzione

• La Sturman inoltre, confrontandosi con le danze degli ebrei yemeniti da poco arrivati,
scopre interessanti varianti per le danze di coppia

• Crea così ’Or chavatzalot, «Luce dei gigli», Be’er basadeh, «Un pozzo nel campo» e
molte altre danze di coppa divenute famose





GLI ULTIMI FESTIVAL DI 
DALIJIAH



DAL 1951 AL 1968

• Nel 1951 e nel 1958 hanno luogo il terzo e il
quarto festival presso il Qibbutz Dalijiah, con
una crescente partecipazione di coreografi

• Nel 1968, durante il quinto festival, si
accentua l’esigenza di promuovere delle
manifestazioni simili in tutto il paese

• Si accentua anche il desiderio di valorizzare
di più l’aspetto coreografico tipico della
danza-spettacolo



1951, 3° Festival di Dalijiah



1958

4° festival di Dalijia

danza di coppia



NUOVI PROGETTI



L’EREDITÀ DEI FESTIVAL DI DALIJIAH

• I festival di Dalijiah hanno permesso alla danza popolare israeliana di crescere e
maturare aprendo il dibattito sulla sua identità

• Grazie a questa esperienza è diventato possibile rappresentare lo Stato di Israele
all’estero anche attraverso il folklore del Paese

• Anche a livello istituzionale la danza popolare trova una sua precisa collocazione:
l’Inter-Qibbutzim Committee for Israeli Folk Dances, fondato da Gurit Kadman,
diventa la Folk Dance Section che, continuando la sua attività con l’Histadrut, cura
i progetti di danza popolare nell’ambito delle iniziative promosse da diversi
Ministeri (Educazione e Cultura, Esteri, Turismo)

• Nascono nuovi progetti per conservarla nella prospettiva di nuovi sviluppi: come
la Dancing School e i Dancing Kindergarten Projects



UNA 
TESTIMONIANZA 

AL RIGUARDO

• Durante uno stage in Italia del 2012, organizzato a Tabiano
dalla Compagnia Terra di Danza, il coreografo israeliano
Oren Ashkenazi ha raccontato che suo padre è stato fra gli
insegnanti che – negli anni ‘60 – venivano inviati dalla Folk
Dance Section in varie parti del paese

• L’obiettivo era quello di insegnare le danze popolari nel
programma di formazione sionista per i nuovi immigrati

• Gli strumenti di accompagnamento erano molto semplici:
una tarbuka e una fisarmonica

• Settimanalmente si visitavano i Qibbutzim del paese, si
incontravano i nuovi arrivati e si insegnavano le danze
privilegiando quelle considerate più significative

• Nell’intervallo fra una visita e l’altra, nel Qibbutz si danzava
ciò che si aveva imparato: in questo modo tutti
conoscevano le stesse danze, e questo permetteva di
danzarle assieme nelle diverse occasioni di festa



L’OBIETTIVO 
RIMANE 

SEMPRE LO 
STESSO

• Capire e chiarire l’identità della danza israeliana: solo danza
folklorica o anche altro?

• Come offrire nuove danze popolari capaci di coinvolgere tutti?

• Secondo Gurit Kadman: le danze devono essere piacevoli e
divertenti conservando il folklore originario e lo spirito dei
chalutzim, dei «pionieri»

• Nel 1970 Rivka Sturman, sulla base delle sue esperienze nel
Qibbutz, propone al Ministero dell’Educazione e della Cultura
un «Programma Nazionale» volto all’insegnamento della danza
popolare attraverso il gioco per bambini e ragazzi in età pre-
scolare

• Nasce così un libretto dal titolo The School Dances che viene
pubblicato nel trentesimo anniversario della fondazione dello
Stato di Israele, dove fra le 30 danze proposte otto sono sue







FINO AGLI 
ANNI ‘80

• La Folk Dance Section rimane centralizzata all’interno
dell’Histadrut diretta da Tirza Hodes

• Gli insegnanti di danza popolare vengono inviati in tutto
il paese

• La danza popolare continua a far parte della formazione
sionista per i nuovi immigrati



Membri
dell’esercito che
danzano la Hora



Campi estivi
per giovani






