
 1 

LE ORIGINI DEL PENSIERO FILOSOFICO E POLITICO                       

MODERNO DELL’ISLĀM: 

IL PERCORSO DELLA RIFORMA ISLAMICA (IṢLĀḤ) 

      PAOLO NICELLI, P.I.M.E. 

(DOTTORE DELLA BIBLIOTECA AMBROSIANA) 

 

 

1. Il movimento di al-nahḍah (il risveglio) 

Nelle società islamiche l’Islām è quel fattore religioso che determina la vita dei musulmani dagli 

aspetti più pubblici a quelli più privati, al punto da diventare la base su cui fondare un’idea di 

società, di cultura, oltreché le strutture politiche ed istituzionali che reggono lo stato. Se dovessimo 

indicare un aspetto che storicamente differenziò le società islamiche da quelle occidentali, 

potremmo dire che nell’Islām non ci fu un vero e proprio rinascimento, che introdusse un pensiero 

filosofico e politico diretto concepire una separazione tra la sfera temporale e quella religiosa.1 Ci fu 

tuttavia, in alcune regioni dell’Impero Turco Ottomano, quali l’Egitto, il Libano e la Siria, un 

movimento culturale letterario chiamato “il risveglio” (al-nahḍah), che tra il XVIII e l’inizio del 

XIX secolo legò la sua attività culturale e linguistica al processo di modernizzazione e di riforma 

islamica (Iṣlāḥ). Al-nahḍah ebbe come finalità la rivalutazione della lingua araba come fattore 

d’unificazione dei paesi arabi appartenenti all’Impero Turco Ottomano, soprattutto promuovendo 

un programma di riforma culturale che considerava anche gli aspetti politici e sociali come parte 

integrante della stessa riforma.  

Un importante rappresentante di al-nahḍah fu Rifā‘ah Rāf‘i al-Ṭahṭāwī (1801-1873), scrittore 

egiziano, che si occupò anche di archeologia. Egli cerco di far conoscere la cultura occidentale, 

soprattutto quella francese, in Egitto, fondando nel 1835 una scuola di lingue, con la finalità di 

integrare i principi e i valori islamici con le teorie sociologiche europee. Parte del programma della 

scuola di lingue fu quello di tradurre alcuni romanzi e saggi europei in lingua araba. Egli sosteneva 

che i valori islamici potevano essere compatibili con quelli promossi dalla modernità, soprattutto i 

principi che erano confluiti nelle teorie sociologiche e che toccavano i temi del patriottismo e della 

responsabilità politica dei cittadini. In questo senso, egli pensava che una riforma islamica in tempi 

                                                 
1  Nel 2004, Tariq Ramadan, filosofo e pensatore moderno occidentale, descrivendo la situazione di crisi in cui versava 

il mondo musulmano fin dall’inizio dell’epoca moderna auspicò in un suo importante contributo la possibilità per la 

civiltà musulmana di vivere il suo rinascimento (saḥwā): «È un periodo di crisi, non c’è dubbio, durante il quale si tenta 

di ritrovare dei punti di riferimento e di determinare gli orientamenti che permetteranno a questa civiltà (musulmana – 

ndr), che sta vivendo il suo XV secolo di vita, di affrontare più seriamente le sfide dell’epoca moderna […] per 

permettere alla civiltà musulmana di vivere un  rinascimento pari a quello che l’Occidente ha vissuto nel XV secolo», in 

T. RAMADAN, Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Città Aperta Edizioni s.r.l., Troina (En) 

2004, p. 27. 



 2 

moderni non potesse avvenire senza i necessari cambiamenti sociali e culturali che la modernità 

richiedeva alla società.  

Altro importante rappresentante fu Buṭrus al-Bustānī (1819–1883),2 scrittore libanese, di 

religione cristiana e di confessione protestante, egli fu un poliglotta, educatore e attivista politico, 

molto impegnato nella rivalutazione del nazionalismo libanese e siriano. Al-Bustānī appoggiò molto 

il lavoro dei missionari protestanti americani, al punto di diventare un personaggio importante nella 

traduzione della Sacra Scrittura in arabo. Dopo il conflitto tra Maroniti e Drusi, avvenuto nel 1860, 

egli assunse una posizione più indipendente e autonoma dalle chiese missionarie protestanti, 

fondando nel 1863 una scuola basata su principi secolari: al-madrasa al-watanīya (La scuola 

nazionale), a cui parteciparono gli intellettuali più in vista legati al movimento di al-nahḍah di 

origine libanese. Essi lavorarono con al-Bustānī alla realizzazione di libri di testo scolastici, 

dizionari di arabo colloquiale e moderno, e altro materiale didattico sempre in lingua araba. Tra essi 

fu invitato come professore di lingua araba Nasif al-Yaziji (1800-1871), un arabista, conosciuto in 

tutto l’Impero Turco Ottomano, una tra le figure guida del movimento di al-nahḍah. Al-Bustānī fu 

anche attivo nella pubblicazione e divulgazione del Nafīr Surīya (Strillone della Siria), un giornale a 

sfondo culturale e politico pubblicato in Libano, che sottolineava l’interesse di al-Bustānī per il 

confronto costruttivo tra i principi legati al secolarismo occidentale e i valori legati alla cultura e 

alla politica araba, libanese e siriana. In questo senso, egli fondò in Siria nel 1870 una rivista di 

orientamento politico: al-Ğinān (lo Scudo),3 il cui scopo era quello di combattere le posizioni 

fanatiche e islamiste, promuovendo la reciproca comprensione tra i popoli arabi, finalizzata all’unità 

araba nazionale e al bene comune. 

 

2. La riforma islamica (Iṣlāḥ) e la modernità   

         Già all’inizio del XIX secolo il confronto tra società musulmane e società occidentali, in piena 

rivoluzione industriale sconvolse di molto il mondo islamico, che si trovò impreparato a introdurre 

quel necessario processo di modernizzazione che stesse al passo con la modernità. Tale fenomeno 

fu evidente nei vari settori, quali: l’amministrazione statale, le scienze umane, l’educazione 

universitaria e scolastica, lo sviluppo tecnologico e militare. Questa inferiorità con l’Occidente 

portò i musulmani a uno blocco psicologico, i quali avevano la profonda convinzione di essere gli 

eredi del miglior sistema religioso, politico e culturale esistente, perché fondato sull’unica e vera 

religione, l’Islām. Fin dal suo inizio, l’Impero Turco Ottomano aveva simbolizzato l’idea di 

                                                 
2 KHALID ABOU RJAILI, «Boutros al-Boustani (1819-83)» in Prospects: The Quarterly Review of Comparative 

education, Paris UNESCO, International Bureau of Education), Vol. XXIII, no. 1/2, 1993, Paris, pp.125-133 

(http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf), ultima consultazione 07/04/2016. 
3 Cfr. HAKIM C., The Origins of the Lebanese National Idea, University of California Press, Berkeley – Los Angeles 

2013, pp. 297-298. 

http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf


 3 

un’unità tra tutti i popoli musulmani ad esso sottomessi: un’unica nazione islamica, composta da 

differenti identità nazionali unite dallo stesso credo, quello islamico e sotto lo stesso Califfo, quello 

turco ottomano. Allo stesso tempo, l’Impero venne considerato da quasi tutti i musulmani il segno 

evidente della volontà di Dio di affermare nel mondo la “Religione Perfetta”, l’Islām,4 con il 

compito portare il Messaggio divino a tutti i popoli. Conquista e islamizzazione si mantennero quali 

fattori di un unico processo di espansione dello Stato islamico. Questa missione religiosa e politica 

che il Califfato turco ottomano si prefiggeva di realizzare da Gibilterra fin oltre i Balcani entrò in 

crisi verso la fine del XIX secolo, quando le potenze Europee si spartirono parte dell’Impero. 

Francesi, Inglesi, Russi, Tedeschi, e Italiani, incominciarono una politica coloniale, finalizzata ad 

ingerire nelle questioni politiche ed amministrative dei territori dell’Impero, approfittando della sua 

progressiva decadenza economica; decadenza che portò all’emarginazione delle società musulmane 

del tempo dagli interessi economici e politici mondiali. L’immagine che l’Occidente si fece 

dell’Impero Turco Ottomano riguardava la sua dissolutezza, e l’alto livello di corruzione dei suoi 

dignitari, che lasciavano intere regioni in uno stato di arretratezza culturale e tecnologica. 

Soprattutto nella penisola arabica, culla dell’Islām, esisteva una società ancora fortemente legata 

alla cultura tribale, regolata dalle leggi tribali e isolata dal progresso. Soprattutto le giovani 

generazioni vedevano nella tecnologia occidentale un’opportunità per l’emancipazione delle società 

arabe e beduine; i più anziani invece, custodi delle tradizioni del deserto, giudicavano il progresso 

un’innovazione, non contemplata dal Corano e contraria alla tradizione islamica. La modernità, 

percepita ancora dal punto di vista del solo progresso tecnologico, veniva vista come un banchetto 

di gala, dove tutte le potenze imperiali europee vi partecipavano come importanti invitati, compresa 

quella turco ottomana, ma i cui camerieri e servitori erano gli arabi stessi.  

Tuttavia, con la fine del XIX secolo vi fu una svolta importante che aprì l’Impero Turco 

Ottomano a un veloce processo di modernizzazione militare, tecnologica, politica e istituzionale. 

Processo, questo, forse anche troppo veloce, perché finalizzato a recuperare il tempo perso, 

lasciando però fuori dalla modernizzazione ampie sacche di popolazioni che non potevano stare al 

passo del progresso. 

Dal 1839 e il 1878, anno del grande Congresso di pace di Berlino, proposto dal Cancelliere 

dell’Impero Tedesco, Otto Eduard Leopold von Bismarck-Schönhausen (1815-1898), con l’intento 

di frenare l’avanzata panslava dei russi e dei serbi, l’Impero Turco Ottomano attuò una serie di 

riforme strutturali che lo portarono nel tempo ad indebolirsi verso un’ingerenza sempre più pesante 

da parte delle potenze occidentali. A Berlino l’Impero uscì sconfitto da trattative che lo costrinsero 

                                                 
4 «Guai, oggi, a coloro che hanno apostatato dalla vostra Religione: voi non temeteli, ma temete Me! Oggi v’ho resa 

perfetta la vostra religione, e ho compiuto su voi i Miei favori, e M’è piaciuto darvi per religione l’Islām», (Q. V, 3), in 

A. BAUSANI, Il Corano, Biblioteca Universale Rizzoli, Milano 2001, pp. 74-75. 



 4 

in seguito alla perdita della maggior parte dei territori balcanici, l’isola di Cipro e le tre province 

dell’Anatolia orientale, cioè le popolazioni più attive e ricche dell’Impero. L’ingerenza europea si 

intensificò a partire dal regno del sultano Maḥmūd II (1789-1839), che nel 1808, cercò di arginare 

le rivolte scoppiate in Arabia, Egitto, Siria e Balcani attraverso l’adozione del modello di stile di 

vita europeo in campo politico, giuridico, culturale e militare. Sotto il regno di suo figlio ‘Abd al-

Mağīd (Abdülmecid I, 1823-1861), furono introdotte dal 1839 fino al 1876, un insieme di riforme 

imperiali (tanẓimāt), tra cui la riforma giuridica, finanziaria e amministrativa, che portarono 

all’assunzione dei modelli giuridici ed economici d’ispirazione europea.  

Si trattava della riorganizzazione del codice civile e del codice penale sul modello francese 

napoleonico, soprattutto a riguardo della pubblicità dei processi. Venne introdotta poi l’istituzione 

della cittadinanza turca e l’abolizione dei divieti ai non Musulmani. Nel 1845 venne costituita la 

Meğlis-i Maʻarif-i Umumiye, il primo Parlamento turco ottomano e l’anno dopo, nel 1846, venne 

costituito il Consiglio della pubblica istruzione, che dava ugual diritto d’istruzione pubblica o 

comunitaria ai cittadini dell’Impero. Nel 1848 furono fondate le prime università sul modello 

europeo, motore queste, di un più vasto programma di riforme educative per le giovani generazioni. 

A riguardo della riforma fiscale, vennero abolite le imposte per i non musulmani e venne introdotta 

l’imposta sul redito con la costituzione di un catasto regolare. In ambito amministrativo, vennero 

incentivati i poteri dei governatorati, a cui vennero dati ampi compiti amministrativi. Si trattava così 

di favorire una forma di decentralizzazione del potere amministrativo dell’Impero. Questo portò 

all’abolizione delle corporazioni e alla liberalizzazione dei commerci. Tutto questo però non 

avrebbe avuto un effetto duraturo se non vi fosse stata la costruzione di una rete ferroviaria e 

stradale sotto la responsabilità dello stato, regolata da un Codice delle opere pubbliche, varato nel 

1856. Lo stato diventava così il responsabile e il controllore delle comunicazioni dell’Impero, di cui 

il libero commercio si serviva per le sue attività. Nel 1866 venne istituita la Borsa a Istambul, parte 

questa del circuito finanziario europeo. La riforma che però favorì il vero rinnovamento tecnologico 

e che aprì l’Impero alla modernità fu la ristrutturazione e modernizzazione dell’esercito, grazie 

anche all’appoggio dei consulenti militari tedeschi. Furono fondate accademie militari per la 

formazione dei ranghi degli ufficiali e fu istituita la leva regolare e obbligatoria di reclutamento. 

Anche l’armamento fu modernizzato, soprattutto con l’introduzione di nuove armi leggere e 

artiglierie pesanti. Lo stesso valse per la riorganizzazione della marina militare, con l’introduzione 

di moderne cannoniere. 

Al culmine di questo processo di modernizzazione dell’Impero Turco Ottomano, cioè tra 

1860 e il 1880, negli ambienti politici musulmani nacque l’ideologia panislamica, un movimento 

d’opinione, di militanza politica in difesa dell’identità araba, legata al comune fattore religioso 



 5 

islamico di appartenenza. Il fine del movimento era quello di promuovere il sentimento di rivalsa e 

di liberazione dalla presenza straniera. Il panislamismo (ittiḥād-i Islām, o pan-islām) è un termine 

che venne coniato in ambiente orientalista occidentale, per identificare l’ideologia alla base del 

progetto d’unità e di solidarietà islamica sostenuto e promosso dai riformatori musulmani 

(Muğaddidūn wa iṣlāḥiyūn). Essi si prefiggevano di ripensare la tradizione islamica non solo dal 

punto di vista filosofico e teologico, ma anche da quello sociale e politico. In questo senso, i 

riformatori affrontarono la scottante questione sui metodi d’interpretazione del Corano, della Sunna 

e della Šarī‘a, oltreché il rapporto tra ragione e fede, tra religione e scienze umane, per favorire il 

superamento del rigido letteralismo tradizionalista operato dal taqlīd.5  

Fin dall’origine dell’Islām, gli ‘ulamā’ (saggi dell’Islām) e i fuqahā (giureconsulti), 

sostennero con forza il bisogno di una profonda unità, cooperazione e solidarietà in seno alla Umma 

Islāmīya (Comunità islamica), facendo presa sulla sua dimensione di universalità. Il loro ideale di 

comunità era fondato sul modello realizzato e vissuto dai primi musulmani o pii antenati (al-salaf 

al-ṣāliḥ), nell’interpretare il Corano e le indicazioni del Profeta. Tale ideale era poi stato sviluppato 

durante le grandi dinastie musulmane degli Umayyadi e degli ‘Abbāssidi.6  

Nella rilettura filosofica e politica che i riformisti fecero dell’ideale dei pii antenati, essi 

individuarono sei punti fondamentali d’intervento sulla società e sulle istituzioni dell’Impero, atti a 

riguadagnare la piena partecipazione della base, cioè della popolazione, al destino della “nazione 

islamica”: 1) Il riferirsi costantemente alle fonti e all’identità islamica con la volontà di lottare 

contro il tradizionalismo, per rileggere i testi così come li assimilavano i salaf in accordo con il 

contesto sociopolitico; 2) Liberare la ragione dalle catene dell’imitazione per sviluppare un modo di 

riflettere che permetteva di dare risposte nuove ma sempre fedeli alle fonti islamiche, sulla base 

dell’iğtihād (ragionamento personale); 3) Cercare di creare l’unione dei popoli musulmani sulla 

base della loro appartenenza all’Islām, indipendentemente dalla loro scuola o tradizione giuridica 

alla quale appartenevano; 4) Educare e mobilitare la gente sulla base della loro identità religiosa ed 

organizzare la loro partecipazione politica sia immediata, sia mediata dall’intervento sociale in 

senso lato; 5) Orientare l’impegno politico verso l’istituzione del principio della šûrâ, nel senso del 

rispetto della scelta dei popoli e della loro partecipazione all’attività pubblica; 6) Lottare contro la 

sottomissione di una presenza o influenza straniera di qualunque natura essa fosse: politica, 

economica, educativa, più in generale, culturale. Su questi punti si delineava il progetto filosofico e 

                                                 
5 Taqlīd è un termine arabo che indica il riferimento ai compagni del Profeta; l’affidamento sull’insegnamento di un 

maestro; l’adottare la dottrina di una scuola giuridica per una particolare interpretazione e operazione. 
6 Cfr. LANDAU J.M., «Pan-Islām», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 300-301; FEROZ A., 

«Pan-Turanism» in OEMIW, Vol. 3, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 301-304; ENDE W. – STEINBACH (a 

cura di), L’Islam oggi, Edizioni Dehoniane, Bologna 1991, pp. 82-93.147-200; Vedi anche la nuova edizione aggiornata 

e pubblicata nel 2004; in NICELLI P., Islām e modernità nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Cinisello 

Balsamo (Milano) 2009, p. 34.     



 6 

politico dei riformatori, che arrivava a contemplare una forte militanza antieuropea, per combattere 

l’ingerenza occidentale nelle questioni che riguardavano i paesi musulmani.  Infatti, le società 

islamiche appartenenti all’Impero Turco Ottomano divennero sempre più economicamente e 

politicamente dipendenti dalle potenze europee, le quali imposero con ogni mezzo la loro cultura e 

il loro stile di vita. Di fronte a tale pressione, i musulmani furono complessivamente incapaci di 

accettare la sfida sociale e culturale che il mondo moderno imponeva nella sua progressiva 

accelerazione tecnologica, che implicava come effetti collaterali la secolarizzazione dei costumi e la 

materializzazione della vita. I riformisti musulmani utilizzarono l’ideologia panislamica come arma 

politica per far fronte alla progressiva frammentazione dell’Impero, grazie anche a dei campioni, 

quali il sultano Ikinci Abdülḥamid II (‘Abd al-Ḥamīd tānī, 1842-1918),7 il quale fece del 

panislamismo la dottrina di Stato, per via della perdita dei possedimenti di Cipro (1878), Tunisia 

(1881) ed Egitto (1882). Il Sultano, si propose quale califfo spirituale e temporale alla guida dei 

musulmani proclamando il ğihād8 contro le potenze occidentali, soprattutto la Francia e 

l’Inghilterra. La politica del Sultano era finalizzata a favorire la centralità del potere amministrativo, 

togliendolo alle zone periferiche dell’Impero; favorire i cittadini musulmani a discapito dei non 

musulmani in tema di educazione, lavoro ed economia; reclutare in ambito militare i musulmani a 

discapito dei non musulmani, per frenare l’ingerenza militare europea all’interno delle forze armate. 

Tale ingerenza sosteneva la politica militare di secessionismo, facendo presa sul nazionalismo arabo 

tra i sudditi dell’Impero. In questo senso, il Sultano promosse la formazione delle milizie 

panislamiche in quelle regioni dove la potenza coloniale degli Imperi occidentali avevano messo 

radici. Con questi provvedimenti, Abdülḥamid II si pose in discontinuità con i califfi precedenti, 

dirottando il processo di modernizzazione del paese verso una posizione più islamista e meno 

progressista, contro l’europeizzazione dell’Impero. Ciò che egli riuscì a realizzare della sua politica 

panislamica non fu sufficiente a salvare l’Impero Turco Ottomano, dalla spirale di un nuovo 

conflitto, quello con la Grecia, scoppiato a causa della questione di Creta (1897), che aggravò 

ulteriormente il processo di disgregazione dell’Impero. La stessa conquista della Tripolitania e della 

Cirenaica da parte del Regno d’Italia, governato da Giovanni Giolitti (1842-1928), avvenuta dopo la 

                                                 
7 Engin Derliz Akarli, «Abdulhamid II», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 12-141; in P. 

NICELLI, Islām e modernità…, p. 34.        
8 Il ğihād è il dovere religioso e collettivo, esteso a tutta la Comunità islamica di difendere la religione da ogni forma di 

persecuzione. Il precetto richiama il fedele ad una particolare preoccupazione per la difesa dei confini degli stati 

islamici quando attaccati, sia dal punto di vista culturale che da quello politico e militare. Nel combattimento egli deve 

mettere a disposizione se stesso e i suoi beni, senza trovare alcuna scusa o pretesto per non adempiere a questo dovere. 

Di regola la maggior parte dei fedeli potrebbe essere esentata dal parteciparvi, perché non idonea per età o per malattia, 

ma in ogni caso è richiesto loro di sostenere il combattimento con i propri beni. Raggiunto il numero sufficiente per far 

fronte alla guerra, pur rimanendo obbligatorio il ğihād, viene meno la necessità d’attuazione del dovere. Vi è anche 

un’interpretazione spirituale del ğihād, storicamente più tarda rispetto all’Islām delle origini, cioè quella di considerare 

il dovere religioso come combattimento o lotta contro il peccato e ogni struttura di peccato, che porta il credente a 

evitare l’apostasia, la corruzione e l’ingiustizia. 



 7 

deposizione del Sultano nel 1909, costrinse i turchi a firmare la pace di Losanna, con la quale 

l’Impero dovette cedere all’Italia buona parte della Libia. Tale avvenimento segnò la fine 

dell’ideologia panislamica, almeno dal punto di vista politico e istituzionale dell’Impero. Tuttavia, 

essa rimase profondamente radicata nel pensiero politico e militante dei riformatori moderni, per 

poi assumere delle forme più in linea con il nascente pensiero nazionalista arabo dopo la Grande 

Guerra. Infatti all’inizio della guerra fu proclamato il ğihād, seguito da cinque sentenze (fatwā), 

dove tutti i musulmani venivano chiamati a offrire la loro vita e le loro proprietà, in perfetta unità 

contro i paesi dell’Intesa, ora nemici degli Imperi centrali, quali l’Austria, la Germania e nei 

Balcani, in Africa e in Medioriente l’Impero Turco Ottomano. L’Intesa comprendeva la Francia, il 

Belgio, l’Inghilterra e i paesi del Commonwealth, l’Italia, l’Olanda, la Russia; alcune di queste 

potenze erano presenti nei paesi islamici.9 

La propaganda panislamista di Abdülḥamid II fallì per lo scarso numero delle 

organizzazioni che ne favorivano l’ideologia; in più le potenze europee attuarono un insieme di 

contromisure tese a unificare le tribù arabe contro il potere ottomano, attraverso delle promesse 

d’indipendenza, qualora le tribù si fossero schierate con l’Intesa. Qui fu fondamentale l’operato di 

re Fayṣal ibn al-Ḥusayn ibn ‘Alī (1885-1933),10 re dell’Iraq dal 1921 al 1933 e della Siria dal 1918 

al 1920, che fu il campione della rivolta araba contro l’Impero Turco Ottomano, e il tenente 

colonnello Sir Thomas Edward Lawrence (1888-1935),11 che fu un agente dell’intelligence 

dell’esercito britannico, umanista, archeologo e scrittore, nonché sostenitore della causa 

nazionalista araba, il quale organizzò la rivolta delle tribù arabe contro l’Impero, ottenendo la 

conquista della cittadina di Aqaba, importante roccaforte dell’esercito turco ottomano sul Mar 

Rosso. Altri fattori che portarono al fallimento politico e istituzionale dell’ideologia panislamista 

furono: da una parte, il processo di laicizzazione introdotto dall’attività politica dei Giovani Turchi; 

dall’altra, la forte critica dell’intelligenzia musulmana internazionale nei confronti del governo 

dell’Impero Turco Ottomano, per aver stipulato l’alleanza con gli Imperi centrali cristiani. Tale 

alleanza venne associata alla disfatta militare per la perdita della guerra, cosa che favorì il definitivo 

smembramento dell’Impero con la conseguente deposizione del sultano Mehmet VI (Mehmet 

Vahdettin o Mehmet Vahideddin, 1861-1926), avvenuta nel 1922 e la chiusura del Califfato nel 

1924, ad opera di Mustafa Kemal Atatürk (1881-1938), militare e uomo politico, considerato il 

                                                 
9 Su questo tema vedi: CAMPANINI M. – MEZRAN K., Arcipelago Islam, tradizione riforma e militanza in età 

contemporanea, Edizioni Laterza, Roma 2007, pp. 301-306. 
10 Sulla figura di Fayṣal ibn al-Ḥusayn ibn ‘Alī e sulla campagna in Medio Oriente durante la Grande Guerra vedi i 

contributi di: A. BATTAGLIA, Da Suez ad Aleppo. La campagna Alleata e il Distaccamento italiano in Siria e Palestina 

(1917-1921), Sapienza Università di Roma, Edizioni Nuova Cultura, Roma 2015; G. D’AGOSTINO, La lunga marcia 

dell’Islam politico. Contropotere, rinnovamento religioso e dinamismo militante, Gangemi Editore, Roma 2013.  
11 MASSIGNON L., Parola data, Adelphi Edizioni, Milano1995, pp. 301-306; Sulla figura di Thomas Edward Lawrence 

vedi: T.E. Lawrence, I sette pilastri della saggezza, Bompiani, Milano 2000; AMODEO F. – CEREGHINO M.J., Lawrence 

d’Arabia e l’invenzione del Medio Oriente, Feltrinelli Editore, Milano 2016. 



 8 

padre della Turchia moderna. L’avvento dell’ideologia marxista e gli effetti della rivoluzione 

bolscevica in Russia, costrinsero il panislamismo a confrontarsi con l’ateismo e il materialismo 

promosso da queste due dottrine politiche, mettendo in seria crisi la sua visione religiosa come 

fondamento dell’ideale di realizzazione di un unico stato islamico transnazionale. Tale situazione 

pose seri problemi d’interpretazione e armonizzazione del messaggio coranico e dei valori islamici 

tradizionali al nuovo assetto mondiale. 

         La domanda sulla certezza del messaggio dell’Islām diventò importante per il musulmano 

comune, il quale giudicava la propria condizione religiosa e sociale come segno della volontà e 

dell’azione di Dio, che agisce nella Comunità islamica, che Egli ha fondato attraverso l’azione del 

Profeta Muaḥmmad e di colui ne aveva ereditato la funzione temporale, cioè il Califfo. Da qui, si 

imponevano tre domande fondamentali: “Perché la civiltà islamica non era più così forte come lo 

era stata nel passato? Perché i musulmani dovevano dipendere dai poteri occidentali, che erano 

guidati da governanti non musulmani e spesso considerati come infedeli? Perché la cultura islamica 

non era capace d’imporre il suo stile di vita al mondo moderno, diversamente da come fece nel 

passato, cioè durante le grandi dinastie Umayyade e ‘Abbāsside? 

         Le risposte a queste domande furono molte. Tuttavia, esse possono essere sintetizzate in due 

posizioni fondamentali. Prima di tutto vi era l’idea sostenuta dai filosofi, teologi, giuristi e guide 

spirituali appartenenti alla corrente fondamentalista, che interpretavano il messaggio del Corano in 

modo letterale, insistendo sul significato e sulla verità della rivelazione data in ogni sua singola 

parola, e nella stretta interpretazione a partire dalla Sunna e poi codificata dalle dottrine delle scuole 

giuridiche. Per essi, ciò che non poteva essere interpretato e adattato alla modernità era tutto ciò che 

nella rivelazione coranica toccava gli aspetti fondamentali del credo islamico e le prescrizioni della 

Legge islamica, sempre immutabili ed eterne, lasciando alla “libera interpretazione” solo ciò che 

riguardava i costumi, le usanze ritenute mutabili e mai eterne. Da qui, la posizione politica che 

considerava il Corano come la Costituzione dello stato, e la Šarī‘a (la Legge sacra dell’Islām, 

derivata dal Corano e dalla Sunna), la sola Legge da applicare per regolare i rapporti tra i cittadini e 

tra il popolo e i poteri dello stato. 

          In secondo luogo, la posizione dei filosofi, teologi, giuristi, intellettuali modernisti, e di 

alcune guide spirituali, i quali interpretano il messaggio del Corano e della Sunna, separando ciò 

che era rivelazione di Dio da ciò che consideravano interpretazione umana. Questi interpretavano 

l’uso del ragionamento personale (iğtihād), non solo come uno strumento giuridico, ma come un 

metodo filosofico d’interpretazione di tutta la tradizione islamica, cioè un vero e proprio principio 

ermeneutico attraverso cui comprendere la realtà e l’uomo. Secondo loro, le condizioni storiche e 

socio-culturali del mondo in generale e del mondo islamico in particolare erano notevolmente 



 9 

cambiate rispetto agli inizi della predicazione dell’Islām. Per cui si rendeva necessaria 

un’interpretazione e un adattamento del messaggio del Corano al mondo moderno e alle sue istanze, 

tenendo conto dei cambiamenti storici e culturali, soprattutto su tematiche che toccavano la giustizia 

sociale, la lotta contro la corruzione, la lotta contro il potere dispotico di alcuni califfi, il Califfato 

ideale, fondato sul rispetto dei valori islamici autentici. 

         L’interpretazione delle fonti islamiche, cioè il Corano e la Sunna, divenne ben presto il punto 

centrale della questione tra Islām e modernità, soprattutto a riguardo dell’interpretazione e 

dell’applicazione della Šarī‘a, aprendo un dibattito serrato tra le correnti fondamentalista e 

modernista. Dibattito, questo, che si estenderà lungo tutto il XIX e il XX secolo, per poi prosseguire 

in questo inizio del XXI secolo. Il dibattito verteva intorno a una domanda importante: bisognava 

islamizzare la modernità o modernizzare l’Islām? Tale domanda, a cui nel tempo saranno date 

diverse risposte, non portò a una soluzione della questione tra Islām e modernità, ma creò una 

situazione di stallo che, alla lunga, pose le basi per una radicalizzazione delle posizioni tra i 

contendenti, fino allo scontro religioso e ideologico-politico, sia all’interno del mondo islamico, sia 

tra mondo musulmano e mondo occidentale; mondo musulmano e mondo orientale.  

Spesso la modernità venne compresa da entrambi le correnti come il perseguimento di 

un’emancipazione tecnologica dall’Occidente che avrebbe portato i paesi musulmani a lottare per 

ottenere l’indipendenza sia dall’Impero Turco Ottomano, sia dall’ingerenza europea. Il tentativo fu 

quindi sulla linea di usare della modernità per scopi più politici e meno filosofici, finalizzati questi a 

promuovere una riforma culturale a lungo termine che ripensasse l’uomo in rapporto a Dio, come 

attore del rinnovamento sociale e politico auspicato. Generalmente parlando, i califfi furono più 

interessati a raggiungere il potere per scopi personali o dinastici, senza disdegnare un possibile 

arricchimento a discapito del popolo. Tuttavia, come nel caso di Maḥmūd II e di ‘Abd al-Mağīd, si 

trattò invece di una tendenza opposta, cioè quella di aprire a delle vere e proprie riforme 

istituzionali e sociali, attraverso una politica di relazioni internazionali.  

Il nostro compito, in questa sede, sarà quello studiare e descrivere il percorso della Riforma 

islamica (iṣlāḥ), che fu alla base del dibattito tra Islām e modernità durante il XIX secolo e a cavallo 

del XX secolo. Lo faremo attraverso la presentazione di quattro modelli interpretativi di una 

possibile riforma religiosa, politica e sociale, raccontati e collocati nel loro tempo storico: Sir 

Sayyid Aḥmad Khān (1817-1898), Ğamāl al-Dīn al-Afghānī (1838/39–1897), Muḥammad ‘Abduh 

(1849-1905), Rašīd Riḍā (1865–1935).  Durante questo percorso noteremo come l’Islām non può 

essere considerato come una religione, una cultura, un pensiero filosofico e politico monolitico, ma 

come una realtà diversificata là dove pensatori musulmani appartenenti a paesi diversi hanno 

tentato, con i mezzi intellettuali a loro disposizione, di fare una sintesi tra il bisogno di riformare 



 10 

l’Islām, cioè di ridare forma (iṣlāḥ), a ciò che nella sua prassi, non nei principi fondanti, aveva 

perso forma, e il bisogno di rendere nuovo (tağdīd) un messaggio, quale quello della rivelazione 

coranica, che necessitava di essere attualizzato per parlare e comunicare con l’uomo moderno.   

 

3. Quattro modelli di riformismo islamico 

         In questo paragrafo vorrei presentare quattro riformisti musulmani, i quali hanno influenzato, 

con il loro pensiero e il loro attivismo militante, la cultura e la politica dei loro paesi. Si tratta di 

pensatori che sono stati influenzati dal movimento al-nahḍah, promuovendo l’ideale di risveglio 

musulmano attorno alla comune appartenenza alla lingua e alla cultura araba o alla comune 

appartenenza alla fede islamica. Nel caso di Sayyid Aḥmad Khān, ci troveremo a parlare di un altro 

contesto sociale e politico, quello indiano al tempo della colonizzazione dell’Impero Britannico 

dell’India. Nei casi di Ğamāl al-Dīn al-Afġānī, Muḥammad ‘Abduh, Rašīd Ridā, rimarremo invece 

legati al contesto sociale e politico dell’Impero Turco Ottomano. 

 

          Sir Sayyid Aḥmad Khān (1817-1898), era un intellettuale indiano, considerato il “Padre della 

Riforma islamica”. Egli visse durante l’espansione coloniale britannica in India, quando gli 

intellettuali musulmani furono influenzati dalle idee filosofiche e politiche moderne provenienti 

dall’Occidente. A vent’anni egli fu assunto alla “East Indian Company” (Compagnia delle Indie 

Orientali), che a quel tempo vantava dei diritti di sovranità sull’India. Fu anche impiegato per 

qualche tempo nel tribunale islamico, divenendone uno dei giudici più importanti. Tuttavia, il suo 

vero interesse fu quello di studiare ed approfondire la storia e la cultura islamica. Egli fu influenzato 

dalla scuola hanafita di Šah Walī Allāh (1703-1762), teologo e mistico indiano esperto della Sunna, 

riformatore del sapere e dei costumi musulmani. 

         Nel 1857, ci fu in India un’insurrezione chiamata “Mutiny” (ammutinamento), organizzata dai 

membri musulmani dell’esercito della Compagnia delle Indie Orientali. Tale insurrezione si estese a 

tutto il Paese, ed anche la comunità indù fu coinvolta negli scontri, dovuti al malcontento provocato 

dalla politica colonialista britannica. L’esercito inglese soffocò la rivolta e gli ufficiali ribelli ed altri 

cospiratori musulmani vennero puniti, soprattutto coloro che svolgevano incarichi pubblici. La 

rivolta fu un tentativo, da parte dell’élite Moghul, di ristabilire l’antica dinastia. 

         Questo avvenimento segnò profondamente il pensiero politico di Aḥmad Khān, al punto da 

portarlo a pensare che il destino dell’India sarebbe stato indissolubilmente unito a quello del potere 

coloniale britannico. Durante la rivolta il Nostro parteggiò per gli inglesi contro i ribelli e cercò di 

promuovere un dialogo tra il governo britannico e la comunità musulmana, coinvolta nella rivolta 

per le azioni dei ribelli cospiratori. Per difendere la comunità musulmana, Aḥmad Khān si rivolse 



 11 

alle classi alte sia musulmane, sia indù, che inglesi, attraverso gli scritti, sostenendo che i 

musulmani non erano i principali responsabili della rivolta, e che la loro intenzione non era quella 

di cospirare contro la corona inglese e il regime costituito. Egli sottolineò che nell’Islām non c’era 

ostilità e intenzione di dichiarare una guerra santa contro il popolo inglese. L’occasione del Mutiny, 

portò il Nostro a sviluppare un nuovo concetto del ğihād, promuovendo più il suo aspetto spirituale 

e politico, che giuridico. Egli lo considerava come la lotta spirituale contro ogni forma e struttura di 

peccato, per favorire la giustizia e l’equità di trattamento sociale, violata dal sistema vigente delle 

caste e da una certa politica coloniale di sfruttamento della popolazione e delle risorse del Paese che 

portava alla povertà e alla miseria. In questo senso, il ğihād doveva essere considerato come parte 

integrante del processo di pacificazione tra gli inglesi, i musulmani e tutto il popolo indiano, per la 

ricerca del bene comune del Paese. 

         Secondo Aḥmad Khān, il ğihād era un dovere religioso, che doveva essere attuato solo nel 

caso in cui i musulmani venivano oppressi o perseguitati nella loro fede e nella pratica religiosa. Per 

il Nostro il ğihād non poteva mai essere invocato per soli scopi politici o giuridici. Da qui, la sua 

tesi, fondata sulla giurisprudenza ufficiale che sosteneva che il Þihâd era da considerarsi un dovere 

collettivo, esteso a tutta la comunità musulmana, la quale, nella persona dei suoi membri, doveva 

offrire i beni e la vita, se richiesta, in difesa della religione e mai come strumento d’offesa. Secondo 

Aḥmad Khān, il fatto di vivere sotto un governo straniero non musulmano non era di per sé motivo 

sufficiente per promuovere il ğihād.  

         Con quest’interpretazione del ğihād, Aḥmad Khān, introdusse un dibattito su ciò che poteva 

essere riconosciuto come azione politica e ciò che doveva essere concepito come azione religiosa. 

Non si trattava di porre le basi per una riflessione sulla separazione tra la sfera politica e la sfera 

religiosa, tesi questa in contrasto con la visione classica di società islamica integrata. Si trattava 

invece di rileggere il Corano e la Sunna sul tema del ğihād in maniera diversa, cioè non più come 

guerra e strumento violento da utilizzare in termini anti occidentali. Agli occhi di Aḥmad Khān il 

ğihād diventava il pretesto per aprire il dibattito intorno all’utilizzo in termini più ampi e moderni 

dell’iğtihād, cioè del ragionamento personale nell’interpretare le fonti islamiche secondo ragione e 

buon senso, in piena apertura alle domande di giustizia ed equità che la modernità poneva, di fronte 

a un massacro così grande, come quello provocato dalla reazione britannica all’ammutinamento.  

Così facendo egli provocò uno shock all’interno della società islamica indiana, dando una svolta al 

pensiero moderno islamico indiano e offrendo la possibilità agli intellettuali musulmani di iniziare 

la riflessione su come rispondere al bisogno d’integrazione della comunità musulmana nel più 

ampio contesto dell’impero britannico. Non si tratto di usare del progresso e della tecnologia che la 

modernità promuoveva per riportare l’Islām agli splendori del passato, si trattava invece di 



 12 

assumersi la responsabilità di iniziare un dialogo-confronto con la modernità che toccasse il vero 

nocciolo della questione: il tema dell’interpretazione delle fonti islamiche diretta a dare delle 

risposte di tipo antropologico, politico e sociale all’uomo moderno, soprattutto sul trattamento della 

schiavitù, in materia economica e di educazione della gioventù musulmana. Meno aperto lo fu 

invece sul tema del trattamento della donna nella Comunità islamica 

         L’opinione di Aḥmad Khān sulle donne nell’Islām fu più di carattere tradizionale che 

moderno. Egli pensò che l’isolamento delle donne fosse accettabile ed anche benefico. Considerò 

anche la poligamia permessa solo nel caso di sterilità della prima moglie. Invece sul tema della 

schiavitù, il Nostro disse che il comprare gli schiavi era proibito fin dai tempi del Profeta. Altro 

tema importante fu quello delle punizioni corporali, dove egli sostenne la tesi della loro liceità solo 

nel caso in cui un governo islamico fosse incapace di applicare la detenzione dei criminali nelle 

prigioni per problemi economici. 

         In materia economica, egli sostenne, commentando il Q. 2, 257ss, che il riscuotere gli interessi 

sui prestiti fosse proibito solo nel caso di un debitore povero, da applicarsi invece per i debitori 

ricchi. Aḥmad Khān affrontò anche aspetti quali l’accettazione della cultura inglese da parte dei 

musulmani e l’obbedienza al Rağ (vice-re) inglese, come il fattore indispensabile, per stabilire le 

buone relazioni tra gli inglesi e la popolazione musulmana. In questo senso egli sottolineò 

l’importanza dell’educazione nella formazione dei giovani, per l’integrazione di elementi culturali 

inglesi all’interno della società islamica. Da qui si arrivò all’apertura, nel 1878, del “Mohammedan 

Anglo-Oriental College” (Liceo maomettano anglo-orientale), basato sull’esempio delle università 

di Oxford e di Cambridge, dove l’inglese veniva adottato come lingua di studio e di ricerca. 

         Tuttavia, le idee più importanti di Aḥmad Khān le troviamo nella sua riflessione su una 

possibile formulazione dell’Islām e dei suoi precetti che fosse accettabile da quei musulmani che 

erano stati educati secondo lo stile di vita e di pensiero europeo. Egli si riferiva a quei giovani 

musulmani che erano stati in Occidente per studi e che ritornando in India portavano con sé la 

novità delle idee moderne europee. Cercò di salvarli dalla tentazione di abbandonare l’Islām per 

cadere nell’ateismo. Egli voleva fare di loro i veri interpreti e traghettatori dei valori islamici nel 

mondo moderno. Cercò anche di opporsi fortemente agli attacchi degli “Orientalisti”, che 

discreditavano la religione islamica attraverso il loro criticismo, spesso areligioso. Egli usò concetti 

filosofici come “ragione” e “natura” di pensiero kantiano per provare la ragionevolezza del credo 

islamico. 

Contrariamente all’opinione teologica islamica che non riconosceva la Legge naturale e il 

principio di non contraddizione, Aḥmad Khān sostenne la tesi secondo cui le leggi della natura 

erano fisse e immutabili. Tra queste leggi e il Corano non c’era contraddizione, poiché la Parola di 



 13 

Dio e la sua rivelazione concordavano con le azioni della natura.12 Da qui, egli tentò di dimostrare 

che le parti del Corano, che tradizionalmente si riferivano agli eventi soprannaturali, potevano 

essere interpretati secondo natura. Lo stesso termine ğinn, presente nel Corano e usualmente 

interpretato con il temine “spirito”, poteva essere spiegato attraverso il suo significato naturale di 

“selvaggio”, che vive sui monti e nelle foreste. Secondo il Nostro, l’Islām non era solo una religione 

naturale, ma anche una religione razionale. Tutte le sue leggi erano chiare motivazioni, come ad 

esempio la proibizione di mangiare il maiale, che era necessaria alla preservazione della moralità, in 

quanto il maiale aveva cattive abitudini, contrarie all’etica umana. A questa tesi religiosa veniva 

aggiunta la tesi medica nel considerare il maiale, in quanto animale onnivoro, una fonte di malattie 

del sangue, della pressione, etc. 

         Per Aḥmad Khān, la ragione era importante in quanto dono dell’Altissimo, ma non esauriente 

nel guidare l’umanità sulla via di Dio. La rivelazione coranica era necessaria per conoscere la 

volontà di Dio e il destino dell’uomo, essa, assieme alla ragione, era la vera guida per comprendere 

gli eventi naturali e soprannaturali accessibili alla nostra conoscenza. Da qui la necessità di 

rivalutare e ampliare il concetto di iğtihād, a discapito del taqlīd, per interpretare la rivelazione e i 

segni di Dio, secondo ragione. Aḥmad Khān sostenne la profonda unità tra ragione e fede nella 

conoscenza della verità, pur rimanendo contrario all’applicazione del metodo storico critico al testo 

coranico in quanto esso conteneva direttamente la Parola di Dio, che non poteva essere soggetta ai 

criteri della critica contestuale. 

         Un altro aspetto importante del pensiero di Aḥmad Khān fu la critica agli Ḥadīth (detti del 

Profeta), parte dei quali furono già rifiutate da alcuni collezionisti musulmani, per via degli errori 

contenuti nell’isnād, cioè la catena di coloro che hanno tramandato i detti e i fatti del Profeta. Egli 

rifiutò l’autenticità di molte di essi, anche per il contenuto del loro matn (testo). 

 

         Ğamāl al-Dīn al-Afġānī (1838-1897), dedicò la sua intera vita alla lotta contro l’espansione 

colonialista europea all’interno del mondo islamico. Egli nacque nella città iraniana di Asadabad, 

ma preferì nascondere la sua origine sciita, dicendo che proveniva da origini sunnite e afġane. In 

verità al-Afġānī non volle che la gente sapesse della sua origine, per via della forte opposizione che 

avrebbe potuto subire da parte dei sunniti nei paesi in cui risiedeva. Egli viaggiò in molti paesi 

islamici come l’‘Irāq, e Afġānīstān, dove cominciò la sua propaganda anticolonialista, assumendo 

toni ostili contro il potere coloniale britannico. Nel 1868, dovette scappare in India e al Cairo in 

Egitto, dove rimase per otto anni; qui sviluppo dei contatti con diverse personalità egiziane, che si 

riveleranno utili per i suoi fini propagandistici e politici. La forte interferenza politica ed economica 

                                                 
12 BALIJON JR. J.M.S., «Aḥmad Khān», Extract from EI-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill NV Leiden, The 

Netherlands 2007, p. 1. 



 14 

dei paesi europei unita alla incapacità dei vari governi di gestire le finanze, portò nel 1876, 

all’istituzione della commissione anglo-francese per il controllo dello stato delle finanze egiziane. 

Tale interferenza dei paesi europei provocò contrasti e divisione all’interno del governo egiziano, 

con la conseguente elezione di leaders favorevoli ai francesi e agli inglesi. Ben presto, il 

malcontento della popolazione si tramutò in scontri di piazza, fornendo ad al-Afġānī il pretesto per 

promuovere le sue idee anticolonialiste. Tale propaganda gli causò nel 1879 l’espulsione dal Paese. 

Al-Afġānī trovò ospitalità in India, dove si dedicò a controbattere le idee filosofiche e politiche di 

Aḥmad Khān, soprattutto sulla questione della Legge naturale e sulla questione dell’integrazione 

culturale, politica e religiosa dei musulmani all’interno dell’Impero Britannico. Al-Afġānī visitò 

anche l’Europa e in special modo Parigi e Londra, dove partecipò alla fondazione della rivista pan-

islamica al-‘Urwa al-wutqā (Il solido legame o il legame inscindibile), assieme al suo discepolo 

Muḥammad ‘Abduh (1849-1905). La pubblicazione della rivista fu successivamente proibita in 

Inghilterra e in India dal governo britannico. 

         Nel 1889, Al-Afġānī fu invitato per servizi diplomatici in Persia invitato da Nāsir al-Dīn Šāh 

Qāğāz (1831-1896), che fu al potere dal 1848 fino al 1896, per servizi diplomatici. Al-Afġānī sperò 

di ricevere sostegno dallo Šāh, per propagandare le sue idee panislamiche, ma nulla accadde in tal 

senso, anzi lo stesso Šāh cercò di contenere il suo attivismo politico, attraverso uno stretto controllo 

della sua attività. A questo punto al-Afġānī iniziò la sua propaganda anticolonialista rivolta anche 

contro Šāh, cosa che gli causò un altro esilio a Qum, in ‘Irāq ed infine in Inghilterra. Nonostante 

l’esilio, egli continuò la sua attività anticolonialista rimanendo in contatto con amici e sostenitori di 

diversi paesi islamici, con l’dea di espandere la dottrina panislamica in tutto il mondo musulmano. 

         L’ultima parte della sua vita la spese a Istambul, ospite del sultano Abdülhamid II. Al-Afġānī 

pensò che questo invito fosse dovuto al desiderio del Sultano di propagare il panislamismo 

nell’Impero Turco Ottomano. Tuttavia, egli realizzò molto presto che la sua presenza ad Istambul fu 

più uno stratagemma politico del governo britannico di averlo sotto controllo, grazie all’aiuto di 

Abdulhamid II, il quale per non aggravare i già difficili rapporti con la corona britannica, preferì 

limitare l’azione politica di al-Afġānī. Anche qui il Nostro cominciò la sua propaganda politica 

diretta alla costituzione di un califfato arabo contro il Sultano. Infatti, egli voleva minare l’integrità 

etica e politica dell’Impero. Al-Afġānī non ebbe il tempo e l’opportunità di concretizzare il suo 

sogno politico poiché morì nel 1897. 

         Al-Afġānī più che un filosofo e un teologo fu un attivista politico. Il suo pensiero fu a volte 

contraddittorio i quanto egli cambiò la sua linea politica a secondo delle differenti circostanze 

storiche e sociali. Le sue parole e i suoi scritti dipendevano da questa visione politica, la quale lo 

porterà ben presto a sostenere che la caduta dei popoli musulmani e la loro disgrazia erano dovute 



 15 

all’infedeltà verso la rivelazione coranica, espressa concretamente nell’abbandono della retta via, 

cioè la Legge islamica.13 Per il Nostro, il peccato non toccava solo la responsabilità personale, ma 

aveva anche una ricaduta sociale. Quindi era dovere di tutti i musulmani rimediare al male fatto, 

come risultato della responsabilità collettiva. Il ğihād diventava dunque un dovere religioso al quale 

veniva associato il dovere sociale di compierlo da parte di tutta la comunità musulmana, soprattutto 

di fronte alla perdita dei valori islamici. Vi è in Al-Afġānī, una forte identificazione del male e delle 

strutture che portano ad esso con il potere coloniale britannico o in ogni caso straniero, causa questo 

del degrado morale dei popoli musulmani.14 Al-Afġānī approfondì molto il pensiero filosofico 

politico occidentale, soprattutto a riguardo delle origini del potere europeo. La filosofia era ciò che 

rendeva forte l’Europa, poiché essa poneva l’individuo e la ragione al centro di ogni riflessione sul 

mondo. Dalla ragione dipendevano l’attivismo e lo spirito d’impresa che egli rintracciava nella 

visione razionalistica del mondo. Queste per Al-Afġānī avevano fatto dell’Europa la potenza 

tecnologica e scientifica che si imponeva nel mondo, dimostrando l’arroganza e l’autosufficienza 

che distinguevano le potenze europee nel loro porsi di fronte agli altri popoli. Ciò che a suo parere 

rendeva fragile l’Europa, era la mancanza di religiosità che aveva introdotto dal punto di vista 

sociale e istituzionale la separazione tra potere dello stato e la religione. Qui era necessario 

individuare il punto debole dell’Occidente al quale la visione integrata della società islamica, unità 

tra stato e religione, poneva un’alternativa vincente. A differenza di Muḥmmad Khān, che pensava 

possibile un dialogo tra i principi della modernità e i valori islamici, al-Afġānī non credeva fosse 

possibile una tale conciliazione. Tuttavia, al di là della retorica ideologica, egli era convinto che 

alcuni punti comuni potessero essere conciliati, ma solo in riferimento ai principi costitutivi del 

potere, ugualmente riscontrabili nelle società europee, come in quelle islamiche. Era il dinamismo 

della ragione a cui al-Afġānī si appellava, come condizione necessaria per emanciparsi dal 

dogmatismo religioso dei giuristi. L’iğtiḥād poteva così diventare il metodo per rinnovare la 

tradizione, scuotendo la passività dei tradizionalisti. Ciò che bisognava evitare era da una parte di 

cadere nelle maglie del tradizionalismo dogmatico e dall’altra di cedere di fronte al materialismo 

proposto dalle ideologie moderne. Da qui, la critica spietata mossa da al-Afġānī ai tradizionalisti, 

ponendosi quale paladino del rinnovamento della tradizione islamica.15 È qui che la filosofia poteva 

svolgere un compito fondamentale, per via del suo particolare status, cioè quello di essere il perno 

intorno cui ruotava il progresso dei popoli. Per al-Afġāni, si rendeva necessaria una scienza madre, 

                                                 
13 ĞAMĀL AL-DĪN AL-AFĠĀNĪ - MUḤAMMAD ‘ABDUH, Al ‘Urwa al-wuṭqā (Il legame indissolubile), Dār al-kitāb al-

‘arabī, Beirut 1983, pp. 171-175. 
14 BRANCA P., Voci dell’islam moderno. Il pensiero arabo musulmano fra rinnovamento e tradizione, Casa Editrice 

Marietti S.p.A., Genova 1997, p. 130; P. NICELLI, Islām e modernità…, pp. 47-49. 
15 RAMADAN T., Il riformismo islamico…, p. 69; ĞAMĀL AL-DĪN AL-AFĠĀNĪ, Arrad ‘Alā al-dahriyyīn, (La réfutation 

des matérialistes), traduzione di A.M. GOICHON, Geuthner, Paris 1942, p. 64. 



 16 

che poteva essere vista come l’anima collettiva di tutte le altre scienze, che dovevano poi essere 

indirizzate al soddisfacimento dei bisogni umani. Tale scienza madre non poteva che essere la 

filosofia, guida di tutte le scienze, che si occupava di loro in termini generali. Infatti la filosofia 

poteva spiegare il senso di tutte le altre scienze secondo il loro particolare indirizzo. Pur rimanendo 

il primato delle scienze coraniche e teologiche nello spiegare le ragioni ultime della creazione e 

dell’universo, la filosofia poteva aiutare i popoli a evitare di cadere in comportamenti animaleschi, 

provocati dall’intelligenza istintiva e dal limitarsi alle sole sensazioni umane. Sembra qui che al-

Afġānī voglia fare della filosofia più una guida etica comportamentale, che una scienza che dà le 

spiegazioni razionali dei fenomeni. Per lui infatti, era importante liberare l’uomo dall’inciviltà della 

barbarie attraverso l’abbandono della cecità mentale e l’acquisizione della lungimiranza, fattore 

indispensabile all’avanzamento virtuoso nella conoscenza della realtà. Nel suo pensiero, Al-Afġānī 

pose quindi il primato al piano religioso, cioè le scienze coraniche e teologiche, per poi far seguire 

la scienza filosofica, quale ispiratrice del dinamismo della ragione, che apriva alla conoscenza delle 

cause che affliggevano l’umanità e tra essa i musulmani. La filosofia, ispirata dalla fede, poteva 

infondere quello spirito d’azione indispensabile per promuovere qualsiasi riforma politica tesa 

all’unificazione dei popoli arabi, finalizzata alla promozione dell’ideologia panislamica. La 

rivelazione coranica era dunque all’origine di ogni pensare e agire filosofico.16        

Per promuovere queste idee filosofiche nel contesto culturale e politico indiano, nel 1882 al-

Afġānī fece un appello all’unità nazionale in India su basi linguistiche, ma presto comprese che tale 

forma di nazionalismo non poteva aiutare la causa dell’unità della Umma Islāmīya. Allo stesso 

tempo egli capì che, basando l’unità nazionale sul solo fattore religioso, avrebbe portato la riforma 

islamica ad un fallimento, per via della presenza sul territorio indiano di tre grandi religioni: 

Induismo, Cristianesimo e Islām. Secondo al-Afġānī, porre l’attenzione solo sull’Islām avrebbe 

potuto generare una forte opposizione da parte delle altre religioni, soprattutto da parte 

dell’Induismo, con la conseguente dissoluzione della convergenza anticolonialista. Da qui la sua 

decisione di limitarsi al sentimento anticolonialista delle masse, individuando il nemico comune 

nell’Impero Britannico.  

Differente era invece la situazione dei paesi del Medio oriente, dove la maggioranza della 

popolazione era musulmana. Qui l’idea di un’unità islamica era molto più forte a causa 

dell’insoddisfazione generata dall’oppressione del potere imperiale ottomano. Il malcontento era il 

sentimento presente ovunque, ma ciò che mancava all’iniziativa di una ribellione era un unico 

fattore di convergenza, che avrebbe unito i differenti gruppi etnici e tribali nell’insurrezione. La 

religione islamica rappresentò per al Afġānī la reale forza compatta di coesione del popolo, da usare 

                                                 
16 PAKDAMAN HOMA, Djamal-ed-din Assad Abadi dit Afghani, G.P. Maisonneuve – Larose, Parigi 1969, p. 274; 

ĞAMĀL AL-DĪN AL-AFGHĀNĪ, De l’utilité de la philosophie, in PAKDAMAN HOMA, Djamal-ed-din Assad…, p. 279.  



 17 

per promuovere la riforma panislamica. Ecco come l’Islām divenne ben presto uno strumento 

piegato ai fini politici, non il fondamento di un vero e proprio rinnovamento interiore 

dell’individuo, capace di rinnovare la società. La filosofia che nel pensiero di al-Afġānī doveva 

servire a guidare l’uomo nel processo di rinnovamento intellettuale, sociale e politico, oltreché 

religioso, non riuscì ad evitare la manipolazione della religione per fini politici, riducendola a 

catalizzatore delle frustrazioni popolari anti imperiali per scopi rivoluzionari. Nell’orto-prassi di al-

Afġānī non fu dunque l’Islām a fondare i criteri etici per un discorso di rinnovamento politico, ma 

fu l’ideologia panislamica, imbevuta di anti occidentalismo, a piegare l’Islām alle sue ragioni, 

svuotando la religione del suo contenuto formale: l’esperienza che l’uomo faceva di Dio. Così la 

crescente corruzione presente nella maggior parte dei paesi islamici; la lettura letterale e legalistica 

della tradizione nonché, dal punto di vista strettamente religioso, la presenza di elementi di 

superstizione nel praticare l’Islām, divennero il pretesto per promuovere la ribellione, cercando 

d’imporre un modello alternativo, basato sul mito di un ipotetico ritorno alla purezza della fede dei 

pii antenati, secondo la riduzione ideologica panislamica, processo questo a nostro parere 

antistorico e assolutamente riduttivo della realtà. Da qui, il passo verso la riduzione ideologica della 

fede era breve: per al-Afġānī il vero Islām non poteva essere che quello filtrato dall’ideologia 

panislamica, cioè una religione basata sulla ragione umana, che si opponeva al taqlīd, con il preciso 

scopo di incoraggiare l’utilizzo dei mezzi razionali messi a servizio della rivoluzione. Le sorgenti 

della tradizione islamica dovevano essere interpretate razionalmente, e alcuni testi, che erano 

apparentemente in contraddizione con la ragione, devono essere spiegati attraverso la lettura 

ideologica panislamica. L’esaltazione stessa dell’Islām in questi termini portarono al-Afġānī a 

sostenere che le scienze europee erano debitrici della scienza islamica dei tempi passati. Infatti, 

durante il Medioevo, l’Europa utilizzò molte scoperte filosofiche e scientifiche islamiche, 

accrescendo la conoscenza in molti campi del sapere. Era giunto il tempo in cui gli intellettuali e i 

rivoluzionari musulmani devono riprendersi ciò che gli era stato tolto, parte integrante della loro 

proprietà culturale.  

Su queste basi, si capisce la difficoltà degli intellettuali europei di accettare le idee di al-

Afġānī, poiché la rivalutazione della filosofia e dell’iğtihād, unite alle idee sulla paternità delle 

scoperte scientifiche, furono un tentativo di giustificazione della superiorità dell’Islām e della 

cultura islamica sulla cultura europea; giustificazione che riposava sul sentimento anti colonialista e 

anti europeo. Detto questo, bisogna tuttavia riconoscere in positivo che, nella sua lotta contro il 

colonialismo europeo, al-Afġānī comprese l’importanza per la Umma islāmīya, di recuperare una 

reale unità spirituale a base dell’unità politica. Secondo lui, la Comunità islamica doveva riscoprire 

la sua unità partendo dall’adesione spirituale dei suoi fedeli. Le diverse guide politiche e i governi 



 18 

dei paesi islamici dovevano abbandonare quegli interessi di parte, che avevano generato la divisione 

della Umma stessa (fitna), per resistere all’arroganza occidentale espressa dai poteri coloniali. Da 

qui l’importanza di ritrovare l’unità di spirito tra tutti i musulmani, per promuovere una migliore 

collaborazione. 

         A causa del suo pensiero politico fortemente radicale-militante e al limite dell’ortodossia 

islamica, Al-Afġānī trovò sempre problemi nel promuovere la sua ideologia panislamica. Egli che 

voleva riaffermare l’ortodossia dell’Islām contro ogni innovazione (bid‘a), di fatto introduceva un 

ideologia e una prassi politica profondamente innovativa, fuori dagli schemi tradizionali. Tuttavia, 

l’influenza delle sue idee sul percorso filosofico e politico islamico successivo è indiscussa. Anche 

oggi, in molti movimenti politici appartenenti all’area dell’Islām radicale, si possono trovare le 

stesse idee e le stesse metodologie militanti, che possono essere riassunte in questi punti: 1) 

L’utilizzo di ciò che è indispensabile, anche la violenza, per rendere salda la Umma Islāmīya, sia al 

suo interno che nel rapporto con il mondo moderno; 2) L’espansione della religione islamica nel 

mondo, attraverso una sua conoscenza più approfondita, ma sempre usando la chiave ermeneutica 

dell’ideologia panislamica; 3) Il perseguimento dell’indipendenza politica del popolo arabo e 

islamico, contro ogni tentativo di corruzione dei potenti locali, ormai asserviti all’Occidente. Su 

queste basi, al-Afġānī promosse l’idea di uno stato islamico che teneva in considerazione il diritto e 

dovere del popolo di partecipare alla vita e alle scelte politiche delle nazioni. I sudditi dell’Impero 

dovevano svolgere, secondo il riformatore, la loro attiva partecipazione alla vita sociale e politica 

(šūrā), su base rappresentativa, seguendo il modello federale germanico del tempo, dove veniva 

sancita l’unità degli stati nazionali indipendenti nel riconoscimento delle particolarità di ogni 

popolo. Gli stati federati si riconoscevano nell’autorità e nella guida di un monarca da loro scelto e 

a cui dovevano obbedienza. L’ideologia panislamica doveva diventare la fonte di riferimento 

politico e istituzionale dello stato, oltreché la fonte etica e giuridica di riferimento. Per al-Afġānī, il 

Califfo doveva essere quel monarca illuminato che in simbiosi con i suoi sudditi svolgeva la sua 

funzione politica e amministrativa dello stato.   

Su queste basi, possiamo ora comprendere la forte opposizione del potere ottomano a questa 

ideologia. Infatti, la visione panislamica di al-Afġānī andava a minare la sicurezza dell’Impero, 

aperto sì al processo di modernizzazione delle sue istituzioni in senso monarchico costituzionale, 

ma non disposto ad accettare al suo interno qualsiasi sentimento di ribellione di stampo nazionalista 

e separatista. Dopo la caduta dell’Impero Turco Ottomano, saranno questi movimenti nazionalisti e 

separatisti a reagire alla crisi politica che porterà alla dissoluzione di un modello, quello ottomano, 

ancora presente nell’immaginario collettivo dei musulmani. In tempi più recenti, i nazionalismi 

arabi islamici e i nazionalisti asiatici islamici riceveranno grande impulso dalle idee panislamiche di 



 19 

al-Afġānī e dei suoi discepoli, di forte alla sempre più pressante ingerenza delle potenze occidentali 

sulla politica e sull’economia dei paesi musulmani. 

 

         Muḥammad ‘Abduh (1849-1905) fu il più eminente discepolo di Ğamāl al-Dīn al-Afġānī e fu 

più un intellettuale che un attivista. Egli non credeva che la Riforma islamica potesse essere 

perseguita velocemente, attraverso una rivoluzione. Era necessario un processo lento e di profonda 

trasformazione, finalizzato a formare dal punto di vista educativo una leadership culturale e politica 

abile a promuovere una riforma che rispettasse la tradizione e aprisse alle istanze antropologiche 

della modernità. Fu un intellettuale egiziano molto impegnato nell’insegnamento e nell’educazione 

delle masse. A Tanā, egli fece l’esperienza del metodo tradizionale di apprendimento islamico, 

basato sulla memorizzazione continuata di parole e di libri, tra cui in primo luogo il Corano, senza 

una comprensione immediata dei contenuti. Nella sua prima opera Risāla al-wārida (lettera 

d’ispirazione mistica) ‘Abduh scrisse che la ripetizione meccanica senza comprensione del 

significato dei termini e del contenuto profondo e spirituale delle scienze islamiche non giovava al 

miglior apprendimento della tradizione, poiché, così facendo, i maestri non si prestavano a guidare 

gli studenti nella loro crescita intellettuale. Spesso il semplice fare domande era proibito. 

All’apprendimento scolastico tradizionale ‘Abduh affiancò anche l’esperienza ṣūfī, nella via mistica 

della Šādilīya17. Dopo alcuni anni, egli si trasferì al Cairo presso l’università al-Azhar.  

         Nel 1871, ‘Abduh incontrò al-Afġānī e ben presto fu introdotto dal maestro allo studio della 

filosofia islamica e di quella europea, con un taglio sociologico e politico. Nel 1887, ‘Abduh 

cominciò il suo insegnamento a al-Azhar e a una scuola di preparazione e abilitazione: Dār al-

‘Ulūm. Quando al-Afġānī fu esiliato, ‘Abduh dovette lasciare il paese perché perseguitato a causa 

del suo rapporto di amicizia col maestro. L’incontro con al-Afġānī lo aiutò ad approfondire le 

ragioni per una riforma educativa, che tenesse conto da una parte del bisogno di rinnovare la 

tradizione islamica; dall’altra del bisogno di unificare i popoli musulmani nella lotta anti 

occidentale. Da qui, la conoscenza dell’Islām e l’azione politica, secondo l’ideologia panislamica, 

divennero i due pilastri del metodo riformatore ed educativo di ‘Abduh, diacostandosi dal maestro 

su due punti: i mezzi e le modalità del cambiamento e la scelta sulle priorità di attuazione della 

riforma. Tuttavia, ben presto riuscì a ritornare al Cairo, aiutato dall’intervento politico dell’influente 

statista Muṣṭafā Riyāḍ Pasciā (1834-1911). ‘Abduh non poté però più insegnare ad al-Azhar, ma 

cominciò la sua co-direzione alla gazzetta ufficiale al-Waqāi’ al-Miṣrīya (la gazzetta egiziana), fino 

                                                 
17 La Šādilīya, era un ordine di dervisci riuniti da Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn ‘Abd Allāh al-Šādilī (593-656 A.H.). Egli volle 

introdurre i suoi adepti ad un più alto sistema di moralità, come quello contenuto nelle opere: Ihyā’ ‘ulum al-dīn, e Kūt 

al-Kutūb. I cinque principi (uṣūl) di tale sistema erano: 1) il timore di Dio apertamente e nel segreto, 2) l’aderire alla 

Sunna in parole e atti; 3) il disprezzo dell’umanità nella prosperità e nell’avversità; 4) la rassegnazione- accettazione 

della volontà di Dio nelle cose grandi e piccole; 5) il ricorrere a Dio nella gioia e nella sofferenza.   



 20 

al 1882. Durante la sua permanenza alla gazzetta scoppiò la ribellione di un ufficiale dell’esercito, 

‘Urābī (1841-1911), contro l’élite politico militare turco caucasica, e contro l’interferenza 

britannica e straniera in Egitto: Ṭawra al-ʿUrābīya (la rivolta di ‘Urābī). Gli sconti provocarono 

l’intervento dell’esercito inglese, che occupò in brevissimo tempo l’Egitto, al fine di preservare gli 

interessi commerciali degli investitori stranieri. Tuttavia, il vero motivo che spinse il governo 

inglese a mandare l’esercito fu di tipo strategico: il controllo del canale di Suez. ‘Abduh sostenne la 

rivolta attraverso gli scritti del suo gazzettino, ma senza approvare i metodi rivoluzionari di ‘Urābī. 

Per questo motivo egli fu imprigionato per tre mesi e, condannato all’esilio, dovette lasciare ancora 

il Paese. Partito per Beirut nel 1883, si diresse poi a Parigi, per lavorare con al-Afġānī alla causa 

panislamica. È di questo periodo la pubblicazione della rivista al-‘Urwa al-wutqā (Il solido legame 

o il legame inscindibile), che divenne presto conosciuta in tutto il mondo musulmano. Per via delle 

pressioni inglesi e ottomane, la rivista fu chiusa dopo solo diciotto numeri pubblicati nel giro di otto 

mesi. Nel 1885, ‘Abduh ritornò a Beirut e si dedicò all’insegnamento della teologia, commentando 

anche opere di retorica e di logica. Nel 1888 ritornò in Egitto, dopo la revoca del suo esilio e riprese 

l’insegnamento ad al-Azhar, sotto condizione di non occuparsi più di questioni politiche. Lì 

raccolse i suoi scritti teologici nell’opera che lo rese famoso e apprezzato in tutto il mondo 

musulmano e nell’ambiente accademico, Risālat al-tawhīd, (L’epistola sull’Unicità di Dio), opera 

che riprende alcune delle tesi della corrente teologica della Mu‘tazila, soprattutto sul tema della 

rivalutazione della ragione nella conoscenza delle realtà ultime. L’opera influenzò molto il pensiero 

riformista islamico, al punto che alcuni riformatori mussulmani e studiosi orientalisti del pensiero 

moderno islamico, considerarono ‘Abduh come un pensatore neo-mu‘tazilita.18 Primo tra tutti il suo 

discepolo Rašīd Riḍā (1865-1935), il quale nel suo commento omise decine di articoli del maestro, 

riguardanti alcuni temi politici. Soprattutto omise un paragrafo nel quale ‘Abduh difendeva le tesi 

mu‘tazilite sulla creazione del Corano.19 ‘Abduh passò gli ultimi anni della sua vita difendendosi 

dai colleghi riformatori, che lo accusavano di essere il sostenitore di una riforma educativa che alla 

lunga avrebbe favorito le potenze occidentali. Soprattutto quando cercò di introdurre una riforma 

educativa all’Università di al-Azhar, egli venne boicottato e dovette dimettersi dal Consiglio 

d’amministrazione. L’11 luglio del 1905 morì di tumore ad Alessandria (Egitto), città dove si era 

ritirato, all’età di cinquantasei anni. 

‘Abduh è stato influenzato da diverse scuole filosofiche e giuridiche islamiche, in particolare la 

Mu‘tazila, il pensiero del giurista, teologo e mistico ‘aša‘irita al-Ġazālī (1058-1111) e quello dei 

                                                 
18 CASPAR R., «Le renouveau du Mo‘tazilisme», in Mélanges de l’Institute Dominicain d’Études Orientales du Caire 

(MIDEO), n. 4, Caire 1957, 159-160; P. NICELLI, Islām e modernità…, 94-102.  
19 Haddad M., Una riforma religiosa nell’Islām è ancora possibile? ‘Abduh un secolo dopo, Editoriale Jaca Book SpA, 

Milano 2011, pp. 31, 37. 



 21 

giuristi e dei teologi ḥambaliti: Aḥmad ibn Ḥambal (780-855) e Ibn Taymīya (1263-1328). Egli 

seguì anche il pensiero di alcuni intellettuali occidentali quali Darwin, Spencer, Comte, Guizot e 

Renan. Il suo metodo di ricerca basato sulla non assunzione di alcuna posizione contraddittoria e di 

alcun specifico pensiero filosofico, lo portò a presentare una riforma islamica, che fosse accettabile 

dalla maggioranza degli intellettuali musulmani, nonché da buona parte degli intellettuali europei. 

Come Aḥmad Khān, egli sottolineò l’idea che l’Islām era una religione basata sulla ragione, nella 

quale l’uomo era esortato dal Corano a usare delle sue capacità razionali per comprendere la 

rivelazione. L’uomo poteva provare, a partire dalla ragione, l’esistenza di Dio, la necessità dei 

profeti e la stessa rivelazione.  

Dopo aver provato con la ragione che Muḥammad era il Profeta e che il Corano era il 

messaggio divino, i fedeli musulmani dovevano riconoscere, come conseguenza, che il testo del 

Corano era divino e che gli Ḥadīth erano ispirati, anche se i loro contenuti sembrano prevaricare la 

ragione. Quando questi contenuti contraddicevano la ragione, i fedeli musulmani dovevano seguire 

la ragione, interpretando i testi contraddittori secondo il senso metaforico, per cogliere meglio il 

messaggio della rivelazione e per meglio applicarlo nei tempi moderni. In questo processo l’uso 

dell’iğtihād veniva rivalutato come criterio ermeneutico di conoscenza della verità. In questo senso, 

per ‘Abduh la ragione non era più un mezzo o uno puro strumento al servizio della legge, essa era il 

parametro per ridare consistenza all’iğtihād. Il “pensiero personale” veniva ampliato nella sua 

portata, non solo per cogliere l’oggetto del testo coranico, in opposizione all’interpretazione 

letterale del taqlīd, ma come metodo d’indagine attraverso cui la ragione sostenuta dalla fede poteva 

cogliere il senso spirituale e morale del messaggio divino. L’iğtihād era dunque a servizio della 

ragione e della fede per la formazione etica dei musulmani, i veri agenti del rinnovamento sociale e 

politico islamico. Per ‘Abduh, solo un animo spiritualmente, intellettualmente e moralmente 

formato poteva riformare la società.20 

Sul tema della relazione tra religione e scienza, ‘Abduh riconobbe il concetto di Legge 

naturale, affermando che il Corano non poteva contraddire le leggi della natura, poiché Dio aveva 

donato al genere umano due libri: uno creato, che era la natura; l’altro rivelato, che era il Corano. 

Da qui, per il Nostro, la scienza e lo studio della natura erano importanti per approfondire la 

conoscenza di Dio. 

         Convinto che l’attivismo politico contro la corruzione dello stato e l’ingerenza straniera non 

fosse sufficiente a promuovere una riforma che fosse veramente efficace, ‘Abduh propose una 

riforma generale dell’Islām attraverso la ratifica degli articoli di fede. Importante fu la correzione 

degli errori presenti in tali articoli a causa della sbagliata interpretazione dei testi sacri. Questo 

                                                 
20 NICELLI P., Islām e modernità…, p. 91. 



 22 

avrebbe portato alla purificazione del credo islamico da ogni innovazione. Secondo lui, tutti i 

musulmani avrebbero beneficiato di tale purificazione, perché la loro vita sarebbe stata illuminata 

dalle scienze religiose e profane. Compito degli intellettuali era quello di trasmettere questi testi 

purificati a tutta la Comunità islamica. 

         La vita, secondo gli autentici precetti dell’Islām era la chiave per il bene dei fedeli, come 

singoli e come società, poiché la dottrina insegnata dall’Islām non era solo da considerarsi un 

percorso di fede, ma anche la migliore via per rendere sicura la società nel suo progresso e nella sua 

stabilità politica e istituzionale. Da qui, ‘Abduh sottolineò la necessità della ricerca del “vero 

Islām”, come fattore fondamentale per la formazione delle masse, perché assumessero 

comportamenti etici secondo i valori islamici. Tale ricerca avrebbe favorito la riunificazione di tutti 

i fedeli musulmani, divisi da rivalità tribali e politiche. Essa, infatti, doveva essere la 

preoccupazione e l’interesse di tutti gli intellettuali che agivano nel processo di purificazione della 

società da ogni tipo di mistificazione dell’Islām e da ogni atto di corruzione della vita sociale e 

politica.          

Secondo ‘Abduh, la causa della mistificazione della fede e della corruzione della vita sociale 

era da ritrovarsi nelle differenti interpretazioni della tradizione islamica, che aprivano la via alla 

moltiplicazione delle opinioni su temi comuni, differenti l’una dall’altra. Tale fenomeno portava a 

una pericolosa divisione tra i fedeli che appartenevano alle diverse scuole giuridiche e di pensiero, 

con la conseguente conflittualità politica all’interno delle società islamiche. Per il Nostro, tale 

situazione aveva portato alla decadenza dell’Islām, come anche alla crisi dell’ideale di società 

islamica integrata. Un esempio di questa crisi era senz’altro da trovarsi nella divisione tra una élite 

pro europea, che si era formata nelle università estere, e che aveva costituito i quadri dirigenti dei 

paesi musulmani, e la maggioranza della popolazione, che seguiva le istituzioni tradizionali fondate 

sulla religione e sul pensiero religioso. Per ‘Abduh, era necessario andare oltre questa divisione, 

condannando da una parte la deliberata accettazione di alcuni aspetti materialistici dello stile di vita 

europeo, e dall’altra il rigetto della modernità, nell’assunzione cieca del taqlīd, come criterio 

interpretativo della tradizione islamica. Al contrario, secondo il Nostro, l’Islām già conteneva in se 

stesso ogni valore ed ogni virtù praticata dall’Europa, oltreché i principi fondamentali dei sistemi 

giuridici e politici occidentali. Così facendo, egli tentò di giustificare l’attuale processo 

d’assimilazione dello stile politico e giuridico europeo nei paesi islamici, ponendoli in stretta 

relazione con la religione. Anche per ‘Abduh, come per al-Afġānī, il ritorno ai salaf diventava un 

riferimento simbolico e mitico, per evitare le esagerazioni e gli errori della ragione umana, là dove 

questa, totalmente emancipata dalla tradizione e autonoma rispetto la fede, aveva creato dei modelli 

interpretativi puramente tradizionalisti o, in termini proporzionali e contrari, fortemente razionalisti. 



 23 

Nella metafora della bilancia (mizān), ‘Abduh vedeva quell’equilibrio che Dio aveva dato all’uomo 

nell’uso corretto della ragione, che consisteva nella profonda unità tra fede e scienza, tra religione e 

conoscenza scientifica. Infatti, Dio stimola la ragione umana ad approfondire i misteri 

dell’universo, come richiamo al rispetto delle verità stabilite.21 La religione richiama la coscienza 

dei musulmani a queste verità, ogni volta che si deve rigenerare la loro morale o migliorare il loro 

comportamento.22 Secondo il Nostro, La ragione, illuminata dalla fede, doveva essere considerata 

l’ambito più appropriato a cui i musulmani avrebbero dovuto riferirsi, per l’esercizio del giudizio 

etico. In questo stava la dimensione politica dell’educazione, cioè quella di essere l’unica possibilità 

per i popoli musulmani di vera ricerca della strada che li avrebbe portati all’emancipazione sociale. 

In questo senso, il sistema educativo scolastico diventava, per ‘Abduh, il perno intorno a cui far 

ruotare l’istruzione e l’alfabetizzazione, basi queste, per costruire un’opinione pubblica, che fosse 

capace di esprimere un senso critico attraverso la partecipazione alla vita politica della società 

(šūrā). Secondo ‘Abduh, un potere istituzionale non poteva mai raggiungere la piena maturità senza 

avere avuto dei cittadini che fossero stati formati alla conoscenza nazionale e alla responsabilità 

politica e sociale. 

 

Con Rašīd Riḍā (1865-1935) la riflessione sociale, politica e religiosa della riforma tocca da 

vicino la rivisitazione del concetto tradizionale di Califfato e la ricostruzione politica e spirituale 

della società islamica. Tale riflessione fu influenzata dalla politica imperialista europea e dagli 

eventi drammatici della Grande Guerra. Essi infatti posero un insieme di problemi di coscienza a 

quei musulmani che appartenevano all’Impero Turco Ottomano, circa la risposta al ğihād lanciato 

dal Sultano e vincolante per tutti i musulmani. Al di fuori dell’Impero, coinvolgeva la lealtà allo 

stato e il senso d’appartenenza agli Imperi europei di quei musulmani residenti nei paesi in guerra 

contro l’Impero Turco Ottomano, quali l’Inghilterra e il Commonwealth, la Francia e l’Italia, e la 

Russia, o residenti nelle regioni africane e mediorientali sotto il loro protettorato. Indubbiamente si 

trattava di un problema di coscienza che poneva in termini cruciali la questione della guerra sul 

piano della fedeltà all’Islām o della fedeltà agli Imperi coloniali europei, che erano cristiani o che si 

dichiaravano formalmente tali.  

                                                 
21 «Noi riponiamo le nostre speranze in una scienza che vada ben oltre questo tipo di scienze (agricole e commerciali): 

si tratta di un sapere che tocca l’essere dell’uomo, è il sapere della vita umana, un sapere che fa vivere i cuori, un sapere 

che riguarda le regole dell’intimità; ebbene, tutto ciò che riguarda l’intimità è nella religione e ciò che abbiamo perso è 

proprio la conoscenza profonda delle regole della religione», in MUḤAMMAD ‘ABDUH, Al-a‘māl al-kāmila lil 

Muḥammad ‘Abduh, tesi e presentazione di MUḤAMMAD ‘IMĀRA, Al-mu’asasa al-‘arabia, Vol. I, Beyrut 1972, pp. 649-

650. 
22 MUḤAMMAD ‘IMĀRA, Al-Imām Muḥammad ‘Abduh, muğiaddid al-duniā bi tağdīd al-dīn, seconda edizione, Dār al-

Shurūq, il Cairo 1988, 181-182. 



 24 

Rašīd Riḍā ebbe la sua formazione islamica iniziale di tipo tradizionale presso la scuola 

dello Šaykh Ḥusayn al-Ğisr (1845-1909), teologo musulmano sunnita originario di Tripoli (Libano) 

e membro della cerchia dei riformatori legati ad Abdülhamid II. Al-Ğisr sosteneva che il progresso 

delle nazioni musulmane poteva essere perseguito solo attraverso l’educazione religiosa e lo studio 

delle scienze umane. Da questo insegnamento, Riḍā comprese l’importanza del fattore educativo nel 

processo d’emancipazione dei popoli musulmani dai colonizzatori occidentali. Influenzato dai 

movimenti riformisti quali la Salafīya,23 Riḍā volle rinvigorire gli insegnamenti tradizionali 

dell’Islām seguendo un processo di purificazione della religione dalle forme sclerotizzate della 

tradizione, dovute all’applicazione rigida del taqlīd, favorendo invece l’iğtihād attraverso 

l’ampliamento del suo significato, non solo legato all’ambito giuridico, ma esteso a diventare la 

chiave ermeneutica d’interpretazione dei fatti storici e politici a lui contemporanei.  Pur senza usare 

toni islamisti, il Nostro lottò contro la tirannia e il dispotismo dei governanti locali, richiamando la 

solidarietà tra i popoli musulmani nel promuovere gli ideali panislamici e l’indipendenza dei popoli 

arabi all’interno dell’Impero. Riḍā descrisse il compito del Califfo e di coloro che esercitano 

l’autorità richiamando il principio che il potere e l’autorità sono di Dio e non dell’uomo. 

Quest’ultimo ha il solo compito di essere lo strumento della realizzazione dell’ordine che Dio ha 

voluto per il mondo. Il potere quindi non può essere relegato nelle mani di un solo uomo, ma deve 

essere esercitato da tutta la Umma Islāmīya. Riḍā arriva a sostenere che l’Islām ha proclamato 

l’abolizione del potere religioso; abbattendo l’edificio del potere e cancellandone ogni traccia. Solo 

Dio e il suo Profeta in sua vece hanno il diritto di esercitare l’autorità.24 Infatti, il compito del 

Profeta era quello di trasmettere la rivelazione, senza per questo assumere la veste di un tiranno. 

Muḥammad era un ammonitore e non il sovrano dei musulmani.25 Su questa base, Riḍā sostenne 

che Dio non aveva donato il potere ad alcuna creatura sulla terra e nei cieli, ma che i rapporti tra 

Dio e l’uomo erano regolati dalla fede, e solo Dio poteva esercitare un controllo sull’uomo stesso. 

Su questo si basava per il riformatore la relazione tra Dio e l’umanità, la quale esprimeva la sua 

                                                 
23 La Salafīya è un movimento sunnita religioso e politico dell’Islām, i cui adepti si identificano con i Salaf al-Ṣalīḥ (Pii 

antenati, o musulmani delle origini), nel vivere la religione e i valori islamici. Essi seguono un approccio di tipo 

fondamentalista e a volte islamista, rifiutando ogni innovazione (bid‘a) e favorendo l’implementazione della Šarī‘a. Tra 

essi vi sono coloro che rifiutano di sostenere l’attivismo politico; coloro che si dedicano attivamente alla politica e 

coloro che promuovono un’ideologia politica e religiosa di tipo ğihādista. Alcuni di loro rifiutano il taqlīd in nome 

dell’emancipazione dell’iğtihād; altri invece, senza rigettare l’iğtihād, seguono rigidamente il taqlīd a seconda della 

scuola giuridica di appartenenza.  
24 «Uno dei più grandi e nobili principi che abbia proclamato l’Islām è stata l’abolizione del potere religioso, la sua 

assoluta soppressione. L’Islām ha infatti abbattuto l’edificio del potere e ne ha così ben cancellato ogni traccia, che 

inutilmente se ne cercherebbe il nome o il ricordo presso la maggior parte dei musulmani. Esso non riconosce infatti a 

nessuno, se non a Dio e al suo Profeta, il diritto di esercitare una qualsiasi autorità o forza di coercizione sulle 

convinzioni o sulla fede dei suoi adepti […]», in H. LAOUST, Le Califat dans la doctrine de Rašīd Riḍā, Traduction 

annotée de al-Ḫilāfa au al-Imāma al-‘uẓmā (Le Califat ou l’Imāma suprême), Librairie d’Amèrique et d’Orient, A. 

Maisonneuve, Paris 1986, p. 210-215. 
25 Q. 88, 21-22. 



 25 

piena dignità nell’essere sottomessa alla volontà di Dio. Tale relazione stabiliva la piena 

uguaglianza tra tutti i musulmani, nel senso che nessun credente poteva esercitare un potere su altri 

credenti quale che fosse la loro condizione sociale e politica. Da qui, Riḍā sostenne che il credente 

poteva solo consigliare o guidare un altro credente, formando così una comunità di credenti (Umma 

Islāmīya), capace di esortare al bene ed evitare il male. Tale comunità aveva il compito di 

ammonire, esortare, richiamare i musulmani là dove essi esprimevano delle manchevolezze. Nessun 

potere quindi aveva il diritto di spiare le convinzioni dei musulmani.26 

Su queste basi si delineava l’interpretazione che Riḍā dava del potere del Califfo, la cui 

autorità non doveva poggiarsi sulla capacità personale del singolo o sul suo potere economico, ma 

sulla sua totale sottomissione alla volontà di Dio. Solo la sottomissione a Dio era, per il Nostro, 

garanzia di equità e di giustizia, che il Califfo poteva e doveva esercitare per il bene del popolo. 

Non vi era in Riḍā alcun tentativo anarchico di separare il Califfo dal popolo; di separare il potere 

istituzionale dai musulmani, vi era invece l’affermazione che al di sopra del potere terreno stavano 

sempre l’autorità suprema di Dio e la rivelazione coranica. Solo queste davano forma alla libertà del 

credente di aderire alle indicazioni del potere costituito, soprattutto di fronte al sopruso di 

qualsivoglia tiranno. Infatti, Dio dava al credente la libertà e l’intelligenza di capire se il 

comportamento del Califfo tendesse alla giustizia e all’equità, là dove quest’ultimo promuoveva la 

partecipazione alla vita pubblica dei musulmani (šūrā). La vera riforma che il Califfo doveva 

promuovere era l’implementazione della giustizia attraverso il coinvolgimento dei credenti, mai 

escludendoli dalla vita pubblica e politica. 

Desideroso di continuare la sua lotta per la riforma del Califfato e per implementare la šūrā, 

Riḍā lasciò l’Egitto nel 1897 assieme al maestro ‘Abduh, di cui divenne lo stretto collaboratore 

nella direzione della rivista settimanale al-Manār (il faro della luce). Riḍā riportò nei suoi scritti il 

pensiero di ‘Abduh, in particolare la sua visione di riforma educativa legata all’ideologia 

panislamica, finalizzata a creare il rinnovamento della società islamica per aprirla al dialogo-

confronto con la modernità. Tuttavia, diverse sono le posizione di entrambi sul metodo da applicare: 

Per ‘Abduh, era necessario enfatizzare l’uso dell’iğtihād, nell’interpretazione della tradizione 

islamica, per promuoverne il rinnovamento (tağdīd); per Riḍā, si rendeva invece necessaria una 

riforma profonda dell’istituzione del Califfato, ormai soggetto a una situazione d’involuzione 

morale, espressione questa del potere dispotico e tirannico dei califfi e dei potenti locali. Il 

decadimento del Califfato e la perdita della sua vocazione di guida morale e politica dell’Impero 

Turco Ottomano erano sotto gli occhi di tutti: “Il grande malato d’Oriente”. Causa di tutto questo 

era, secondo Riḍā, la continua assunzione di stili di vita europei in conflitto con i valori più puri 

                                                 
26 NICELLI P., Islām e modernità…, pp. 111-112. 



 26 

dell’Islām. In questo senso, il riformatore rivalutò l’uso dell’iğtihād per la comprensione del Corano 

sia nell’interesse della Umma islāmīya sia per spingere il legislatore ad esercitare il ragionamento 

personale partendo dall’esperienza e confrontando questa con i dettami del testo coranico. Tale 

procedimento doveva essere alla base della sua ermeneutica nella formulazione delle leggi che 

regolavano la vita dei musulmani. L’educazione, basata sulla conoscenza religiosa e delle scienze 

umane, divenne indispensabile per la formazione di una coscienza politica dei musulmani che 

andasse al di là dei confini del mondo arabo e si aprisse ad acquisire quelle capacità tecniche che 

avevano fatto dell’Europa la guida nei tempi moderni.  

In questo senso, Riḍā vedeva il processo educativo e politico concretizzato nella fondazione 

di un partito riformista e progressista, che si ponesse come finalità quella di porre la centralità del 

Califfato, o imamato supremo, quale istituzione fondamentale per la costituzione di una società 

islamica testimone della rettitudine morale. Egli definisce tale partito politico come ḥisb iṣlāḥi, o 

partito islamico riformista; in altri casi come al-ḥisb al-islāmī al-mu‘atadil, o partito islamico 

moderato e infine come al-ḥisb al salafi, o il partito salafi. La conformazione politica doveva avere 

delle finalità programmatiche precise: 1) Concentrare tutte le sue forze in un solo scopo, cioè quello 

di esporre la forma specifica d’organizzazione da dare al governo califfale adatta ai tempi moderni; 

2) Persuadere gli uomini influenti dei paesi scelti, dove realizzare il governo califfale moderno, dei 

vantaggi che tale forma di governo comportava; 3) Persuadere tali persone della superiorità e della 

possibile realizzazione di questo governo; 4) Rifiutare tutte le calunnie dei disfattisti e dei 

francesizzanti, cioè dei musulmani che, avendo avuto un’educazione scolastica e universitaria 

europea, avevano assunto le idee filosofiche e politiche liberali sulla separazione tra stato e chiesa. 

Essi si ponevano contro la realizzazione di tale governo. Da queste linee programmatiche, Riḍā 

formulò i doveri che incombevano al partito: 1) Dare un’organizzazione di base al Califfato, con 

tutta la completezza richiesta dalle circostanze del tempo, per proteggere l’Islām, governare gli stati 

musulmani e migliorare la condizione della Umma islāmīya; 2) Tracciare un programma per la 

realizzazione degli obbiettivi dell’organizzazione politica, rapidamente e in modo progressivo; 3) 

Redigere sulla base degli insegnamenti coranici le leggi musulmane necessarie a regolare i rapporti 

tra i cittadini. Tali leggi dovevano servire da prova contro coloro che sostenevano che l’Islām non 

poteva adattarsi alla modernità; 4) Una volta definito il piano per la costituzione di un Califfato 

supremo, si rendeva necessario un piano per la costituzione di un Califfato di necessità, o imamato 

d’urgenza, che avesse una validità temporanea, con la funzione di salvaguardare l’Islām e la 

solidarietà tra i musulmani. Riḍā era dunque convinto che il Califfato fosse la forma di governo 

migliore e più consona alla società e alla politica islamica, perché garante dell'Islām e della sua 

propagazione. In questo senso egli polemizzò sia contro i modernisti, che consideravano il Califfato 



 27 

un’istituzione obsoleta e in contrasto con la modernità; sia contro gli ‘ulamā’ (saggi dell’Islām), i 

quali erano contrari all’ampliamento del concetto di iğtiād, per fini filosofici e politici, poiché 

vedevano in questo un tentativo di minare la tradizione. Riḍā considerava il loro atteggiamento 

tradizionalista, cioè troppo rigido e comunque ottuso di fronte alle sfide che la modernità poneva 

per un sensibile cambiamento in ambito giuridico e politico. Tuttavia, la realtà geopolitica a lui 

contemporanea non favoriva di certo l’esaltazione del modello califfale, quale migliore forma di 

governo in assoluto. Infatti il degrado morale e la forte corruzione presente nell’Impero Turco 

Ottomano testimoniava che il modello istituzionale del Califfato era in uno stato di forte crisi 

morale e politica. In più, come abbiamo visto, vi era da tempo un processo di disgregazione 

dell’Impero a cui il Califfato non poteva rispondere né nella sua forma “suprema o ideale”, né nella 

sua forma detta “di necessità o d’urgenza”. Oltre la causa “morale” e quella geopolitica, vi era 

un’ulteriore causa a sostegno delle tesi moderniste, cioè l’emergere del sentimento nazionalista 

arabo di matrice più laica che religiosa introdotto dai francesizzanti, i quali si dichiaravano per un 

superamento dell’ideale panislamico, fondato sulla costituzione di un'unica nazione islamica, sotto 

l’egida del Califfato supremo. Essi invece si dichiaravano più favorevoli all’indipendenza ed 

emancipazione delle nazioni arabe; un emancipazione fondata sull’identità culturale, etnica e 

linguistica araba di ogni singola nazione. In questo senso, l’elemento religioso diventava funzionale 

alla realizzazione di un processo rivoluzionario che avrebbe favorito l’indipendenza dei singoli stati 

arabi dall’Impero Turco Ottomano e dall’ingerenza degli Imperi europei.  

Conscio di questo cambiamento di paradigma in atto, Riḍā cercò di proporre un’alternativa 

che tenesse conto del suo ideale panislamico e dei sentimenti indipendentistici arabi. Egli dichiarò 

che per la realizzazione del Califfato di necessità sarebbe stato necessario applicare la šūrā, come 

condizione sine qua non al soddisfacimento dell’emancipazione dei popoli islamici. Vi era troppa 

separazione tra l’istituzione e il popolo, troppo conflitto tra il vertice e la base; infatti i popoli 

musulmani, lasciati a se stessi, non si sentivano più rappresentati dal Califfato imperiale. Bisognava 

utilizzare l’iğtiḥād come principio ermeneutico per giungere a un processo di adattabilità della 

Leggi islamica alle istituzioni giuridiche dei singoli stati arabi. Solo così sarebbe stata possibile la 

sovranità giuridica e politica della nazione araba. Così facendo, il riformista cercò di riadattare 

l’ideologia panislamica al contesto nazionalista arabo emergente, senza però, a nostro parere, 

riuscirci, poiché le aspirazioni nazionalistiche erano troppo forti e su posizioni molto diverse da 

quelle di Riḍā. Infatti, per il Nostro, sembra fosse più importante la riforma della Legge islamica in 

funzione panislamica: il fattore religioso e quello scientifico delle scienze umane dovevano 

cooperare a rispondere alle istanze di cambiamento sociale e politico dei musulmani. Purtroppo, per 

Riḍā, la storia stava presentando il suo conto ad un mondo impazzito, perché tutto teso al riarmo 



 28 

senza limiti, per via della politica imperiale di conquista. La Grande Guerra prima e poi la chiusura 

del Califfato, legata alla caduta dell’Impero Turco Ottomano, avrebbero posto la parola fine 

all’ideale panislamico di Riḍā e dei suoi predecessori, almeno in termini istituzionali, aprendo così 

la strada ad altri scenari altrettanto fragili e problematici, quelli dei nazionalismi arabi e non solo 

arabi.    

  

Alla luce di questi modelli di riformismo islamico, è possibile dire che i riformatori moderni 

cercarono di ridare forma all’Islām partendo dai loro differenti e più o meno discutibili approcci alla 

modernità. Essi furono consci del bisogno di un profondo rinnovamento della religione islamica 

all’alba dei tempi moderni, e per questo sostennero che tale rinnovamento dovesse avvenire 

attraverso una nuova interpretazione della tradizione islamica secondo l’uso della ragione. Per loro 

la religione e l’esperienza religiosa della rivelazione coranica non erano separate dalla ragione. Essi 

espressero questo concetto in molti modi, a volte attraverso l’approccio fondamentalista e in alcuni 

casi islamista; altre volte invece attraverso un approccio modernista alla realtà. Le loro teorie 

filosofiche e politiche posero i fondamenti del pensiero politico moderno musulmano, dando origine 

a nuovi movimenti che furono alla base della formulazione dell’idea di panislamismo e di 

nazionalismo arabo, sia prima che dopo la caduta dell’Impero Turco Ottomano. I riformatori 

musulmani contemporanei sono stati influenzati direttamente e indirettamente, dalle idee di questi 

pensatori moderni, sviluppando le loro intuizioni e il loro pensiero nelle nuove correnti dell’Islām 

politico, trasformandole a seconda delle più disparate posizioni ideologiche.   

 

 

Bibliografia: 

 

Libri 

AMODEO F. – CEREGHINO M.J., Lawrence d’Arabia e l’invenzione del Medio Oriente, Feltrinelli 

Editore, Milano 2016. 

BATTAGLIA A., Da Suez ad Aleppo. La campagna Alleata e il Distaccamento italiano in Siria e 

Palestina (1917-1921), Sapienza Università di Roma, Edizioni Nuova Cultura, Roma 2015. 

BAUSANI A., Il Corano, Biblioteca Universale Rizzoli, Pantheon, Milano 1997. 

CAMPANINI M. - MEZRAN K., Arcipelago Islam, tradizione riforma e militanza in età 

contemporanea, Edizioni Laterza, Roma 2007. 

BRANCA P., Moschee inquiete, tradizionalisti, innovatori, fondamentalisti nella cultura islamica, Il 

Mulino-Contemporanea. Bologna 2003. 



 29 

BRANCA P., Voci dell’islam moderno. Il pensiero arabo musulmano fra rinnovamento e tradizione, 

Casa Editrice Marietti S.p.A., Genova 1997. 

D’AGOSTINO G., La lunga marcia dell’Islam politico. Contropotere, rinnovamento religioso e 

dinamismo militante, Gangemi Editore, Roma 2013. 

ENDE W. AND STEINBACH U., Islam oggi, Edizioni Dehoniane Bologna, 1991/2000. 

ETIENNE B., L’islamismo radicale, RCS Rizzoli Libri S.p.A., Milano, 2001. 

FAKHRI M., A History of Islamic Philosophy, Columbia University Press, New York and London, 

1970. 

ĞAMĀL AL-DĪN AL-AFĠĀNĪ, Arrad ‘Alā al-dahriyyīn, (La réfutation des matérialistes), traduzione di 

A.M. GOICHON, Geuthner, Paris 1942. 

ĞAMĀL AL-DĪN AL-AFĠĀNĪ - MUḤAMMAD ‘ABDUH, Al ‘Urwa al-wuṭqā (Il legame indissolubile), 

Dār al-kitāb al-‘arabī, Beirut 1983. 

GARDET L., La cité musulmane, vie sociale et politique, Etudes Musulmanes I. Librairie 

Philosophique J.Vrin-Paris 1981. 

GIBB H.A.R. AND KRAMERS J.H., Shorter Encyclopaedia of Islâm, Fourth Impression, E.J. Brill, 

Leiden, New York, Köln, 1995. 

Haddad M., Una riforma religiosa nell’Islām è ancora possibile? ‘Abduh un secolo dopo, 

Editoriale Jaca Book SpA, Milano 2011, pp. 31, 37. 

HAKIM C., The Origins of the Lebanese National Idea, University of California Press, Berkeley – 

Los Angeles 2013. 

HERNANDEZ M.C., Storia del pensiero nel mondo islamico, Vol. 1,2,3, Paideia Editrice, Brescia 

1999. 

KHADDURI M., Al-Shafi‘ī’s Risāla, The Islamic Text Society, Cambridge 1997. 

KHALID ABOU RJAILI, «Boutros al-Boustani (1819-83)» in Prospects: The Quarterly Review of 

Comparative education, Paris UNESCO, International Bureau of Education), Vol. XXIII, no. 1/2, 

1993, Paris, pp.125-133 (http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf). 

LAPIDUS I.M., A History of Islamic Societies, Cambridge University Press, 1997. 

Lawrence T.E., I sette pilastri della saggezza, Bompiani, Milano 2000. 

LEWIS B., La rinascita islamica, Il Mulino. Bologna 1991. 

MASSIGNON L., Parola data, Adelphi Edizioni, Milano1995. 

MUḤAMMAD ‘IMĀRA, Al-Imām Muḥammad ‘Abduh, muğiaddid al-duniā bi tağdīd al-dīn, seconda 

edizione, Dār al-Shurūq, il Cairo 1988. 

NICELLI P., Islām e modernità, nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Cinisello 

Balsamo (Milano) 2009. 

http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf


 30 

PAKDAMAN HOMA, Djamal-ed-din Assad Abadi dit Afghani, G.P. Maisonneuve – Larose, Parigi 

1969. 

PICKTHALL M. M., The Meaning of the Glorious Qur’ân, Islamic Call Society, Jamahirya Arab 

Libyan Popular Socialist, Tripoli 1970. 

RAHMAN F., Islam and Modernity, Transformation of an Intellectual Tradition, the University of 

Chicago Press, Chicago and London, 1984. 

RAHMAN F., Revival and Reform in Islam, a Study of Islamic Fundamentalism, Oneworld 

Publications. Oxford 2000. 

RAMADAN T., Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Città Aperta Edizioni 

s.r.l., Troina (En) 2004, 

SHARIF M.M., A History of Muslim Philosophy, Vol.1, 2, Otto Harrassowitz Publisher, Weinsbaden, 

1963. 

WATT W. M., Islamic Philosophy and Theology, Edinburgh University Press, 1997. 

 

Articoli 

BALIJON JR. J.M.S., «Aḥmad Khān», Extract from EI-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill 

NV Leiden, The Netherlands 2007, p. 1. 

CASPAR R., «Le renouveau du Mo‘tazilisme», in Mélanges de l’Institute Dominicain d’Études 

Orientales du Caire (MIDEO), n. 4, Caire 1957, 159-160. 

FEROZ A., «Pan-Turanism» in OEMIW, Vol. 3, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 301-304. 

Engin Derliz Akarli, «Abdulhamid II», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, 

pp. 12-141.  

ĞAMĀL AL-DĪN AL-AFGHĀNĪ, De l’utilité de la philosophie, PAKDAMAN HOMA, Djamal-ed-din 

Assad Abadi dit Afghani, G.P. Maisonneuve – Larose, Parigi 1969, p. 279. 

LANDAU J.M., «Pan-Islām», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 300-

301.  

MUḤAMMAD ‘ABDUH, Al-a‘māl al-kāmila lil Muḥammad ‘Abduh, tesi e presentazione di 

MUḤAMMAD ‘IMĀRA, Al-mu’asasa al-‘arabia, Vol. I, Beyrut 1972, pp. 649-650. 

 

 

 

 

 

 

 



 31 

                                                                           

 

 

     

          

          

               

           

          

 

 

          

          

 

          

          

 

 
 


