LE ORIGINI DEL PENSIERO FILOSOFICO EPOLITICO
MODERNO DELL’ISLAM:
IL PERCORSO DELLA RIFORMA ISLAMICA (IsLAH)

PaoLo NICELLI, P.I.M.E.
(DOTTORE DELLA BIBLIOTECA AMBROSIANA)

1. Il movimento di al-nahdah (il risveglio)

Nelle societa islamiche 1’Islam e quel fattore religioso che determina la vita dei musulmani dagli
aspetti piu pubblici a quelli piu privati, al punto da diventare la base su cui fondare un’idea di
societa, di cultura, oltreché le strutture politiche ed istituzionali che reggono lo stato. Se dovessimo
indicare un aspetto che storicamente differenzio le societa islamiche da quelle occidentali,
potremmo dire che nell’Islam non ci fu un vero e proprio rinascimento, che introdusse un pensiero
filosofico e politico diretto concepire una separazione tra la sfera temporale e quella religiosa.* Ci fu
tuttavia, in alcune regioni dell’Impero Turco Ottomano, quali 1’Egitto, il Libano e la Siria, un
movimento culturale letterario chiamato “il risveglio” (al-nahdah), che tra il XVIII e I’inizio del
XIX secolo lego la sua attivita culturale e linguistica al processo di modernizzazione e di riforma
islamica (Islah). Al-nahdah ebbe come finalita la rivalutazione della lingua araba come fattore
d’unificazione dei paesi arabi appartenenti all’Impero Turco Ottomano, soprattutto promuovendo
un programma di riforma culturale che considerava anche gli aspetti politici e sociali come parte
integrante della stessa riforma.

Un importante rappresentante di al-nahdai fu Rifa‘ah Raf*i al-Tahtawi (1801-1873), scrittore
egiziano, che si occupo anche di archeologia. Egli cerco di far conoscere la cultura occidentale,
soprattutto quella francese, in Egitto, fondando nel 1835 una scuola di lingue, con la finalita di
integrare i principi e i valori islamici con le teorie sociologiche europee. Parte del programma della
scuola di lingue fu quello di tradurre alcuni romanzi e saggi europei in lingua araba. Egli sosteneva
che i valori islamici potevano essere compatibili con quelli promossi dalla modernita, soprattutto i
principi che erano confluiti nelle teorie sociologiche e che toccavano i temi del patriottismo e della

responsabilita politica dei cittadini. In questo senso, egli pensava che una riforma islamica in tempi

! Nel 2004, Tarig Ramadan, filosofo e pensatore moderno occidentale, descrivendo la situazione di crisi in cui versava
il mondo musulmano fin dall’inizio dell’epoca moderna auspico in un suo importante contributo la possibilita per la
civiltd musulmana di vivere il suo rinascimento (sahwda): «E un periodo di crisi, non ¢’¢ dubbio, durante il quale si tenta
di ritrovare dei punti di riferimento e di determinare gli orientamenti che permetteranno a questa civilta (musulmana —
ndr), che sta vivendo il suo XV secolo di vita, di affrontare piu seriamente le sfide dell’epoca moderna [...] per
permettere alla civilta musulmana di vivere un rinascimento pari a quello che 1’Occidente ha vissuto nel XV secolo», in
T. RAMADAN, Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Citta Aperta Edizioni s.r.l., Troina (En)
2004, p. 27.



moderni non potesse avvenire senza i necessari cambiamenti sociali e culturali che la modernita
richiedeva alla societa.

Altro importante rappresentante fu Butrus al-Bustani (1819-1883),% scrittore libanese, di
religione cristiana e di confessione protestante, egli fu un poliglotta, educatore e attivista politico,
molto impegnato nella rivalutazione del nazionalismo libanese e siriano. Al-Bustani appoggio molto
il lavoro dei missionari protestanti americani, al punto di diventare un personaggio importante nella
traduzione della Sacra Scrittura in arabo. Dopo il conflitto tra Maroniti e Drusi, avvenuto nel 1860,
egli assunse una posizione piu indipendente e autonoma dalle chiese missionarie protestanti,
fondando nel 1863 una scuola basata su principi secolari: al-madrasa al-wataniya (La scuola
nazionale), a cui parteciparono gli intellettuali piu in vista legati al movimento di al-nahdah di
origine libanese. Essi lavorarono con al-Bustani alla realizzazione di libri di testo scolastici,
dizionari di arabo colloquiale e moderno, e altro materiale didattico sempre in lingua araba. Tra essi
fu invitato come professore di lingua araba Nasif al-Yaziji (1800-1871), un arabista, conosciuto in
tutto I’Impero Turco Ottomano, una tra le figure guida del movimento di al-nahdah. Al-Bustani fu
anche attivo nella pubblicazione e divulgazione del Nafir Suriya (Strillone della Siria), un giornale a
sfondo culturale e politico pubblicato in Libano, che sottolineava I’interesse di al-Bustani per il
confronto costruttivo tra i principi legati al secolarismo occidentale e i valori legati alla cultura e
alla politica araba, libanese e siriana. In questo senso, egli fondo in Siria nel 1870 una rivista di
orientamento politico: al-Ginan (lo Scudo),® il cui scopo era quello di combattere le posizioni
fanatiche e islamiste, promuovendo la reciproca comprensione tra i popoli arabi, finalizzata all’unita

araba nazionale e al bene comune.

2. Lariforma islamica (Islah) e la modernita

Gia all’inizio del XIX secolo il confronto tra societa musulmane e societa occidentali, in piena
rivoluzione industriale sconvolse di molto il mondo islamico, che si trovo impreparato a introdurre
quel necessario processo di modernizzazione che stesse al passo con la modernita. Tale fenomeno
fu evidente nei vari settori, quali: I’amministrazione statale, le scienze umane, 1’educazione
universitaria e scolastica, lo sviluppo tecnologico e militare. Questa inferiorita con 1’Occidente
portd i musulmani a uno blocco psicologico, i quali avevano la profonda convinzione di essere gli
eredi del miglior sistema religioso, politico e culturale esistente, perché fondato sull’unica e vera

religione, I’Islam. Fin dal suo inizio, I’Impero Turco Ottomano aveva simbolizzato 1’idea di

2 KHALID ABOU RIAILI, «Boutros al-Boustani (1819-83)» in Prospects: The Quarterly Review of Comparative
education, Paris UNESCO, International Bureau of Education), Vol. XXIIl, no. 1/2, 1993, Paris, pp.125-133
(http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf), ultima consultazione 07/04/2016.

3 Cfr. HAKIM C., The Origins of the Lebanese National Idea, University of California Press, Berkeley — Los Angeles
2013, pp. 297-298.



http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf

un’unita tra tutti i popoli musulmani ad esso sottomessi: un’unica nazione islamica, composta da
differenti identita nazionali unite dallo stesso credo, quello islamico e sotto lo stesso Califfo, quello
turco ottomano. Allo stesso tempo, 1’Impero venne considerato da quasi tutti i musulmani il segno
evidente della volonta di Dio di affermare nel mondo la “Religione Perfetta”, I’Islam,* con il
compito portare il Messaggio divino a tutti i popoli. Conquista e islamizzazione si mantennero quali
fattori di un unico processo di espansione dello Stato islamico. Questa missione religiosa e politica
che il Califfato turco ottomano si prefiggeva di realizzare da Gibilterra fin oltre i Balcani entro in
crisi verso la fine del XIX secolo, quando le potenze Europee si spartirono parte dell’Impero.
Francesi, Inglesi, Russi, Tedeschi, e Italiani, incominciarono una politica coloniale, finalizzata ad
ingerire nelle questioni politiche ed amministrative dei territori dell’Impero, approfittando della sua
progressiva decadenza economica; decadenza che porto all’emarginazione delle societa musulmane
del tempo dagli interessi economici e politici mondiali. L’immagine che 1’Occidente si fece
dell’Impero Turco Ottomano riguardava la sua dissolutezza, e I’alto livello di corruzione dei suoi
dignitari, che lasciavano intere regioni in uno stato di arretratezza culturale e tecnologica.
Soprattutto nella penisola arabica, culla dell’Islam, esisteva una societa ancora fortemente legata
alla cultura tribale, regolata dalle leggi tribali e isolata dal progresso. Soprattutto le giovani
generazioni vedevano nella tecnologia occidentale un’opportunita per I’emancipazione delle societa
arabe e beduine; i piu anziani invece, custodi delle tradizioni del deserto, giudicavano il progresso
un’innovazione, non contemplata dal Corano e contraria alla tradizione islamica. La modernita,
percepita ancora dal punto di vista del solo progresso tecnologico, veniva vista come un banchetto
di gala, dove tutte le potenze imperiali europee vi partecipavano come importanti invitati, compresa
quella turco ottomana, ma i cui camerieri e servitori erano gli arabi stessi.

Tuttavia, con la fine del XIX secolo vi fu una svolta importante che apri 1’Impero Turco
Ottomano a un veloce processo di modernizzazione militare, tecnologica, politica e istituzionale.
Processo, questo, forse anche troppo veloce, perché finalizzato a recuperare il tempo perso,
lasciando pero fuori dalla modernizzazione ampie sacche di popolazioni che non potevano stare al
passo del progresso.

Dal 1839 e il 1878, anno del grande Congresso di pace di Berlino, proposto dal Cancelliere
dell’Impero Tedesco, Otto Eduard Leopold von Bismarck-Schénhausen (1815-1898), con I’intento
di frenare I’avanzata panslava dei russi e dei serbi, I’'Impero Turco Ottomano attuo una serie di
riforme strutturali che lo portarono nel tempo ad indebolirsi verso un’ingerenza sempre piu pesante

da parte delle potenze occidentali. A Berlino 1’Impero usci sconfitto da trattative che lo costrinsero

* «Guai, oggi, a coloro che hanno apostatato dalla vostra Religione: voi non temeteli, ma temete Me! Oggi v’ho resa
perfetta la vostra religione, e ho compiuto su voi i Miei favori, e M’¢ piaciuto darvi per religione I’Islam», (Q. V, 3), in
A. BAausaNl, Il Corano, Biblioteca Universale Rizzoli, Milano 2001, pp. 74-75.

3



in seguito alla perdita della maggior parte dei territori balcanici, 1’isola di Cipro e le tre province
dell’ Anatolia orientale, cio¢ le popolazioni piu attive e ricche dell’Impero. L’ingerenza europea Si
intensifico a partire dal regno del sultano Mahmud Il (1789-1839), che nel 1808, cerco di arginare
le rivolte scoppiate in Arabia, Egitto, Siria e Balcani attraverso 1’adozione del modello di stile di
vita europeo in campo politico, giuridico, culturale e militare. Sotto il regno di suo figlio ‘Abd al-
Magid (Abdulmecid I, 1823-1861), furono introdotte dal 1839 fino al 1876, un insieme di riforme
imperiali (tanzimat), tra cui la riforma giuridica, finanziaria e amministrativa, che portarono
all’assunzione dei modelli giuridici ed economici d’ispirazione europea.

Si trattava della riorganizzazione del codice civile e del codice penale sul modello francese
napoleonico, soprattutto a riguardo della pubblicita dei processi. Venne introdotta poi 1’istituzione
della cittadinanza turca e 1’abolizione dei divieti ai non Musulmani. Nel 1845 venne costituita la
Meglis-i Ma ‘arif-i Umumiye, il primo Parlamento turco ottomano e I’anno dopo, nel 1846, venne
costituito il Consiglio della pubblica istruzione, che dava ugual diritto d’istruzione pubblica o
comunitaria ai cittadini dell’Impero. Nel 1848 furono fondate le prime universita sul modello
europeo, motore queste, di un piu vasto programma di riforme educative per le giovani generazioni.
A riguardo della riforma fiscale, vennero abolite le imposte per i non musulmani e venne introdotta
I’imposta sul redito con la costituzione di un catasto regolare. In ambito amministrativo, vennero
incentivati i poteri dei governatorati, a cui vennero dati ampi compiti amministrativi. Si trattava cosi
di favorire una forma di decentralizzazione del potere amministrativo dell’Impero. Questo porto
all’abolizione delle corporazioni e alla liberalizzazione dei commerci. Tutto questo per0 non
avrebbe avuto un effetto duraturo se non vi fosse stata la costruzione di una rete ferroviaria e
stradale sotto la responsabilita dello stato, regolata da un Codice delle opere pubbliche, varato nel
1856. Lo stato diventava cosi il responsabile e il controllore delle comunicazioni dell’Impero, di cui
il libero commercio si serviva per le sue attivita. Nel 1866 venne istituita la Borsa a Istambul, parte
questa del circuito finanziario europeo. La riforma che pero favori il vero rinnovamento tecnologico
e che apri I’'Impero alla modernita fu la ristrutturazione e modernizzazione dell’esercito, grazie
anche all’appoggio dei consulenti militari tedeschi. Furono fondate accademie militari per la
formazione dei ranghi degli ufficiali e fu istituita la leva regolare e obbligatoria di reclutamento.
Anche I’armamento fu modernizzato, soprattutto con 1’introduzione di nuove armi leggere e
artiglierie pesanti. Lo stesso valse per la riorganizzazione della marina militare, con I’introduzione
di moderne cannoniere.

Al culmine di questo processo di modernizzazione dell’Impero Turco Ottomano, cioe tra
1860 e il 1880, negli ambienti politici musulmani nacque 1’ideologia panislamica, un movimento

d’opinione, di militanza politica in difesa dell’identita araba, legata al comune fattore religioso



islamico di appartenenza. 1l fine del movimento era quello di promuovere il sentimento di rivalsa e
di liberazione dalla presenza straniera. Il panislamismo (ittihad-i Islam, o pan-islam) & un termine
che venne coniato in ambiente orientalista occidentale, per identificare 1’ideologia alla base del
progetto d’unita e di solidarieta islamica sostenuto e promosso dai riformatori musulmani
(Mugaddidiin wa islahiyin). Essi si prefiggevano di ripensare la tradizione islamica non solo dal
punto di vista filosofico e teologico, ma anche da quello sociale e politico. In questo senso, i
riformatori affrontarono la scottante questione sui metodi d’interpretazione del Corano, della Sunna
e della Saria, oltreché il rapporto tra ragione e fede, tra religione e scienze umane, per favorire il
superamento del rigido letteralismo tradizionalista operato dal tag/id.®

Fin dall’origine dell’Islam, gli ‘ulama’ (saggi dell’Islam) e i fugaha (giureconsulti),
sostennero con forza il bisogno di una profonda unita, cooperazione e solidarieta in seno alla Umma
Islamiya (Comunita islamica), facendo presa sulla sua dimensione di universalita. Il loro ideale di
comunita era fondato sul modello realizzato e vissuto dai primi musulmani o pii antenati (al-salaf
al-salih), nell’interpretare il Corano e le indicazioni del Profeta. Tale ideale era poi stato sviluppato
durante le grandi dinastie musulmane degli Umayyadi e degli ‘Abbassidi.®

Nella rilettura filosofica e politica che i riformisti fecero dell’ideale dei pii antenati, essi
individuarono sei punti fondamentali d’intervento sulla societa e sulle istituzioni dell’Impero, atti a
riguadagnare la piena partecipazione della base, cioé della popolazione, al destino della “nazione
islamica™: 1) II riferirsi costantemente alle fonti e all’identita islamica con la volonta di lottare
contro il tradizionalismo, per rileggere i testi cosi come li assimilavano i salaf in accordo con il
contesto sociopolitico; 2) Liberare la ragione dalle catene dell’imitazione per sviluppare un modo di
riflettere che permetteva di dare risposte nuove ma sempre fedeli alle fonti islamiche, sulla base
dell’igtihad (ragionamento personale); 3) Cercare di creare 1’unione dei popoli musulmani sulla
base della loro appartenenza all’Islam, indipendentemente dalla loro scuola o tradizione giuridica
alla quale appartenevano; 4) Educare e mobilitare la gente sulla base della loro identita religiosa ed
organizzare la loro partecipazione politica sia immediata, sia mediata dall’intervento sociale in
senso lato; 5) Orientare 1’impegno politico verso 1’istituzione del principio della siird, nel senso del
rispetto della scelta dei popoli e della loro partecipazione all’attivita pubblica; 6) Lottare contro la
sottomissione di una presenza o influenza straniera di qualunque natura essa fosse: politica,

economica, educativa, piu in generale, culturale. Su questi punti si delineava il progetto filosofico e

5 Taglid ¢ un termine arabo che indica il riferimento ai compagni del Profeta; I’affidamento sull’insegnamento di un
maestro; I’adottare la dottrina di una scuola giuridica per una particolare interpretazione e operazione.

6 Cfr. LANDAU J.M., «Pan-Islam», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 300-301; FEROZ A,
«Pan-Turanism» in OEMIW, Vol. 3, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 301-304; ENDE W. — STEINBACH (a
cura di), L Islam oggi, Edizioni Dehoniane, Bologna 1991, pp. 82-93.147-200; Vedi anche la nuova edizione aggiornata
e pubblicata nel 2004; in NICELLI P., Isiam e modernita nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Cinisello
Balsamo (Milano) 2009, p. 34.



politico dei riformatori, che arrivava a contemplare una forte militanza antieuropea, per combattere
I’ingerenza occidentale nelle questioni che riguardavano i paesi musulmani. Infatti, le societa
islamiche appartenenti all’Impero Turco Ottomano divennero sempre pil economicamente e
politicamente dipendenti dalle potenze europee, le quali imposero con ogni mezzo la loro cultura e
il loro stile di vita. Di fronte a tale pressione, i musulmani furono complessivamente incapaci di
accettare la sfida sociale e culturale che il mondo moderno imponeva nella sua progressiva
accelerazione tecnologica, che implicava come effetti collaterali la secolarizzazione dei costumi e la
materializzazione della vita. I riformisti musulmani utilizzarono 1’ideologia panislamica come arma
politica per far fronte alla progressiva frammentazione dell’Impero, grazie anche a dei campioni,
quali il sultano Ikinci Abdilhamid II (‘Abd al-Hamid tani, 1842-1918),” il quale fece del
panislamismo la dottrina di Stato, per via della perdita dei possedimenti di Cipro (1878), Tunisia
(1881) ed Egitto (1882). Il Sultano, si propose quale califfo spirituale e temporale alla guida dei
musulmani proclamando il gihad® contro le potenze occidentali, soprattutto la Francia e
I’Inghilterra. La politica del Sultano era finalizzata a favorire la centralita del potere amministrativo,
togliendolo alle zone periferiche dell’Impero; favorire i cittadini musulmani a discapito dei non
musulmani in tema di educazione, lavoro ed economia; reclutare in ambito militare i musulmani a
discapito dei non musulmani, per frenare I’ingerenza militare europea all’interno delle forze armate.
Tale ingerenza sosteneva la politica militare di secessionismo, facendo presa sul nazionalismo arabo
tra i sudditi dell’Impero. In questo senso, il Sultano promosse la formazione delle milizie
panislamiche in quelle regioni dove la potenza coloniale degli Imperi occidentali avevano messo
radici. Con questi provvedimenti, Abdllhamid Il si pose in discontinuita con i califfi precedenti,
dirottando il processo di modernizzazione del paese verso una posizione piu islamista e meno
progressista, contro 1I’europeizzazione dell’ Tmpero. Ci0 che egli riusci a realizzare della sua politica
panislamica non fu sufficiente a salvare 1’Impero Turco Ottomano, dalla spirale di un nuovo
conflitto, quello con la Grecia, scoppiato a causa della questione di Creta (1897), che aggravo
ulteriormente il processo di disgregazione dell’Impero. La stessa conquista della Tripolitania e della

Cirenaica da parte del Regno d’Italia, governato da Giovanni Giolitti (1842-1928), avvenuta dopo la

" Engin Derliz Akarli, «Abdulhamid I1», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 12-141; in P.
NICELLL, Islam e modernita..., p. 34.

811 gihad ¢ il dovere religioso e collettivo, esteso a tutta la Comunita islamica di difendere la religione da ogni forma di
persecuzione. Il precetto richiama il fedele ad una particolare preoccupazione per la difesa dei confini degli stati
islamici quando attaccati, sia dal punto di vista culturale che da quello politico e militare. Nel combattimento egli deve
mettere a disposizione se stesso e i suoi beni, senza trovare alcuna scusa o pretesto per non adempiere a questo dovere.
Di regola la maggior parte dei fedeli potrebbe essere esentata dal parteciparvi, perché non idonea per eta o per malattia,
ma in ogni caso € richiesto loro di sostenere il combattimento con i propri beni. Raggiunto il numero sufficiente per far
fronte alla guerra, pur rimanendo obbligatorio il gihad, viene meno la necessita d’attuazione del dovere. Vi & anche
un’interpretazione spirituale del gihdd, storicamente piu tarda rispetto all’Islam delle origini, cio¢ quella di considerare
il dovere religioso come combattimento o lotta contro il peccato e ogni struttura di peccato, che porta il credente a
evitare |’apostasia, la corruzione e I’ingiustizia.



deposizione del Sultano nel 1909, costrinse i turchi a firmare la pace di Losanna, con la quale
I’'Impero dovette cedere all’Ttalia buona parte della Libia. Tale avvenimento segno la fine
dell’ideologia panislamica, almeno dal punto di vista politico e istituzionale dell’Impero. Tuttavia,
essa rimase profondamente radicata nel pensiero politico e militante dei riformatori moderni, per
poi assumere delle forme piu in linea con il nascente pensiero nazionalista arabo dopo la Grande
Guerra. Infatti all’inizio della guerra fu proclamato il gihad, seguito da cinque sentenze (fatwa),
dove tutti i musulmani venivano chiamati a offrire la loro vita e le loro proprieta, in perfetta unita
contro i paesi dell’Intesa, ora nemici degli Imperi centrali, quali 1’Austria, la Germania e nei
Balcani, in Africa e in Medioriente 1’Impero Turco Ottomano. L’Intesa comprendeva la Francia, il
Belgio, I’Inghilterra e i paesi del Commonwealth, 1’Italia, 1’Olanda, la Russia; alcune di queste
potenze erano presenti nei paesi islamici.®

La propaganda panislamista di AbdlUlhamid II falli per lo scarso numero delle
organizzazioni che ne favorivano 1’ideologia; in piu le potenze europee attuarono un insieme di
contromisure tese a unificare le tribu arabe contro il potere ottomano, attraverso delle promesse
d’indipendenza, qualora le tribu si fossero schierate con 1’Intesa. Qui fu fondamentale 1’operato di
re Faysal ibn al-Husayn ibn ‘Alf (1885-1933),%° re dell’Iraq dal 1921 al 1933 e della Siria dal 1918
al 1920, che fu il campione della rivolta araba contro I’Impero Turco Ottomano, € il tenente
colonnello Sir Thomas Edward Lawrence (1888-1935),!! che fu un agente dell’intelligence
dell’esercito britannico, umanista, archeologo e scrittore, nonché sostenitore della causa
nazionalista araba, il quale organizzo la rivolta delle tribu arabe contro I’Impero, ottenendo la
conquista della cittadina di Agaba, importante roccaforte dell’esercito turco ottomano sul Mar
Rosso. Altri fattori che portarono al fallimento politico e istituzionale dell’ideologia panislamista
furono: da una parte, il processo di laicizzazione introdotto dall’attivita politica dei Giovani Turchi;
dall’altra, la forte critica dell’intelligenzia musulmana internazionale nei confronti del governo
dell’Impero Turco Ottomano, per aver stipulato 1’alleanza con gli Imperi centrali cristiani. Tale
alleanza venne associata alla disfatta militare per la perdita della guerra, cosa che favori il definitivo
smembramento dell’Impero con la conseguente deposizione del sultano Mehmet VI (Mehmet
Vahdettin o Mehmet Vahideddin, 1861-1926), avvenuta nel 1922 e la chiusura del Califfato nel
1924, ad opera di Mustafa Kemal Ataturk (1881-1938), militare e uomo politico, considerato il

® Su questo tema vedi: CAMPANINI M. — MEZRAN K., Arcipelago Islam, tradizione riforma e militanza in eta
contemporanea, Edizioni Laterza, Roma 2007, pp. 301-306.

10 Sulla figura di Faysal ibn al-Husayn ibn ‘Alf e sulla campagna in Medio Oriente durante la Grande Guerra vedi i
contributi di: A. BATTAGLIA, Da Suez ad Aleppo. La campagna Alleata e il Distaccamento italiano in Siria e Palestina
(1917-1921), Sapienza Universita di Roma, Edizioni Nuova Cultura, Roma 2015; G. D’AGOSTINO, La lunga marcia
dell’Islam politico. Contropotere, rinnovamento religioso e dinamismo militante, Gangemi Editore, Roma 2013.

11 MASSIGNON L., Parola data, Adelphi Edizioni, Milano1995, pp. 301-306; Sulla figura di Thomas Edward Lawrence
vedi: T.E. Lawrence, | sette pilastri della saggezza, Bompiani, Milano 2000; AMODEO F. — CEREGHINO M.J., Lawrence
d’Arabia e I'invenzione del Medio Oriente, Feltrinelli Editore, Milano 2016.

7



padre della Turchia moderna. L’avvento dell’ideologia marxista ¢ gli effetti della rivoluzione
bolscevica in Russia, costrinsero il panislamismo a confrontarsi con I’ateismo e il materialismo
promosso da queste due dottrine politiche, mettendo in seria crisi la sua visione religiosa come
fondamento dell’ideale di realizzazione di un unico stato islamico transnazionale. Tale situazione
pose seri problemi d’interpretazione e armonizzazione del messaggio coranico e dei valori islamici
tradizionali al nuovo assetto mondiale.

La domanda sulla certezza del messaggio dell’Islam divento importante per il musulmano
comune, il quale giudicava la propria condizione religiosa e sociale come segno della volonta e
dell’azione di Dio, che agisce nella Comunita islamica, che Egli ha fondato attraverso 1’azione del
Profeta Muahmmad e di colui ne aveva ereditato la funzione temporale, cioé il Califfo. Da qui, si
imponevano tre domande fondamentali: “Perché la civilta islamica non era piu cosi forte come lo
era stata nel passato? Perché i musulmani dovevano dipendere dai poteri occidentali, che erano
guidati da governanti non musulmani e spesso considerati come infedeli? Percheé la cultura islamica
non era capace d’imporre il suo stile di vita al mondo moderno, diversamente da come fece nel
passato, cio¢ durante le grandi dinastie Umayyade e ‘Abbasside?

Le risposte a queste domande furono molte. Tuttavia, esse possono essere sintetizzate in due
posizioni fondamentali. Prima di tutto vi era I’idea sostenuta dai filosofi, teologi, giuristi e guide
spirituali appartenenti alla corrente fondamentalista, che interpretavano il messaggio del Corano in
modo letterale, insistendo sul significato e sulla verita della rivelazione data in ogni sua singola
parola, e nella stretta interpretazione a partire dalla Sunna e poi codificata dalle dottrine delle scuole
giuridiche. Per essi, cido che non poteva essere interpretato e adattato alla modernita era tutto cio che
nella rivelazione coranica toccava gli aspetti fondamentali del credo islamico e le prescrizioni della
Legge islamica, sempre immutabili ed eterne, lasciando alla “libera interpretazione” solo cio che
riguardava i costumi, le usanze ritenute mutabili e mai eterne. Da qui, la posizione politica che
considerava il Corano come la Costituzione dello stato, e la Sari‘a (la Legge sacra dell’Islam,
derivata dal Corano e dalla Sunna), la sola Legge da applicare per regolare i rapporti tra i cittadini e
tra il popolo e i poteri dello stato.

In secondo luogo, la posizione dei filosofi, teologi, giuristi, intellettuali modernisti, e di
alcune guide spirituali, i quali interpretano il messaggio del Corano e della Sunna, separando cio
che era rivelazione di Dio da cid che consideravano interpretazione umana. Questi interpretavano
I’'uso del ragionamento personale (igtihad), non solo come uno strumento giuridico, ma come un
metodo filosofico d’interpretazione di tutta la tradizione islamica, cioé un vero e proprio principio
ermeneutico attraverso cui comprendere la realta e I’'uomo. Secondo loro, le condizioni storiche e

socio-culturali del mondo in generale e del mondo islamico in particolare erano notevolmente



cambiate rispetto agli inizi della predicazione dell’Islam. Per cui si rendeva necessaria
un’interpretazione e un adattamento del messaggio del Corano al mondo moderno e alle sue istanze,
tenendo conto dei cambiamenti storici e culturali, soprattutto su tematiche che toccavano la giustizia
sociale, la lotta contro la corruzione, la lotta contro il potere dispotico di alcuni califfi, il Califfato
ideale, fondato sul rispetto dei valori islamici autentici.

L’interpretazione delle fonti islamiche, cioe il Corano e la Sunna, divenne ben presto il punto
centrale della questione tra Islam e modernita, soprattutto a riguardo dell’interpretazione e
dell’applicazione della Sari‘a, aprendo un dibattito serrato tra le correnti fondamentalista e
modernista. Dibattito, questo, che si estendera lungo tutto il XIX e il XX secolo, per poi prosseguire
in questo inizio del XXI secolo. Il dibattito verteva intorno a una domanda importante: bisognava
islamizzare la modernita o modernizzare 1’Islam? Tale domanda, a cui nel tempo saranno date
diverse risposte, non portd a una soluzione della questione tra Islam e modernita, ma cred una
situazione di stallo che, alla lunga, pose le basi per una radicalizzazione delle posizioni tra i
contendenti, fino allo scontro religioso e ideologico-politico, sia all’interno del mondo islamico, sia
tra mondo musulmano e mondo occidentale; mondo musulmano e mondo orientale.

Spesso la modernita venne compresa da entrambi le correnti come il perseguimento di
un’emancipazione tecnologica dall’Occidente che avrebbe portato i paesi musulmani a lottare per
ottenere I’indipendenza sia dall’Impero Turco Ottomano, sia dall’ingerenza europea. Il tentativo fu
quindi sulla linea di usare della modernita per scopi piu politici e meno filosofici, finalizzati questi a
promuovere una riforma culturale a lungo termine che ripensasse 'uomo in rapporto a Dio, come
attore del rinnovamento sociale e politico auspicato. Generalmente parlando, i califfi furono piu
interessati a raggiungere il potere per scopi personali o dinastici, senza disdegnare un possibile
arricchimento a discapito del popolo. Tuttavia, come nel caso di Mahmud Il ¢ di ‘Abd al-Magid, si
trattd invece di una tendenza opposta, cioé quella di aprire a delle vere e proprie riforme
istituzionali e sociali, attraverso una politica di relazioni internazionali.

Il nostro compito, in questa sede, sara quello studiare e descrivere il percorso della Riforma
islamica (islah), che fu alla base del dibattito tra Islam e modernita durante il XIX secolo e a cavallo
del XX secolo. Lo faremo attraverso la presentazione di quattro modelli interpretativi di una
possibile riforma religiosa, politica e sociale, raccontati e collocati nel loro tempo storico: Sir
Sayyid Ahmad Khan (1817-1898), Gamal al-Din al-Afghani (1838/39-1897), Muhammad ‘Abduh
(1849-1905), Rasid Rida (1865-1935). Durante questo percorso noteremo come I’Islam non puo
essere considerato come una religione, una cultura, un pensiero filosofico e politico monolitico, ma
come una realta diversificata la dove pensatori musulmani appartenenti a paesi diversi hanno

tentato, con i mezzi intellettuali a loro disposizione, di fare una sintesi tra il bisogno di riformare



I’Islam, cio¢ di ridare forma (islah), a cio che nella sua prassi, non nei principi fondanti, aveva
perso forma, e il bisogno di rendere nuovo (tagdid) un messaggio, quale quello della rivelazione

coranica, che necessitava di essere attualizzato per parlare e comunicare con 1’uomo moderno.

3. Quattro modelli di riformismo islamico

In questo paragrafo vorrei presentare quattro riformisti musulmani, i quali hanno influenzato,
con il loro pensiero e il loro attivismo militante, la cultura e la politica dei loro paesi. Si tratta di
pensatori che sono stati influenzati dal movimento al-nahdah, promuovendo 1’ideale di risveglio
musulmano attorno alla comune appartenenza alla lingua e alla cultura araba o alla comune
appartenenza alla fede islamica. Nel caso di Sayyid Ahmad Khan, ci troveremo a parlare di un altro
contesto sociale e politico, quello indiano al tempo della colonizzazione dell’Impero Britannico
dell’India. Nei casi di Gamal al-Din al-Afgani, Muhammad ‘Abduh, Rasid Rida, rimarremo invece

legati al contesto sociale e politico dell’Impero Turco Ottomano.

Sir Sayyid Ahmad Khan (1817-1898), era un intellettuale indiano, considerato il “Padre della
Riforma islamica”. Egli visse durante I’espansione coloniale britannica in India, quando gli
intellettuali musulmani furono influenzati dalle idee filosofiche e politiche moderne provenienti
dall’Occidente. A vent’anni egli fu assunto alla “East Indian Company” (Compagnia delle Indie
Orientali), che a quel tempo vantava dei diritti di sovranita sull’India. Fu anche impiegato per
qualche tempo nel tribunale islamico, divenendone uno dei giudici piu importanti. Tuttavia, il suo
vero interesse fu quello di studiare ed approfondire la storia e la cultura islamica. Egli fu influenzato
dalla scuola hanafita di Sah Wali Allah (1703-1762), teologo e mistico indiano esperto della Sunna,
riformatore del sapere e dei costumi musulmani.

Nel 1857, ci fu in India un’insurrezione chiamata “Mutiny” (ammutinamento), organizzata dai
membri musulmani dell’esercito della Compagnia delle Indie Orientali. Tale insurrezione si estese a
tutto il Paese, ed anche la comunita indu fu coinvolta negli scontri, dovuti al malcontento provocato
dalla politica colonialista britannica. L’esercito inglese soffoco la rivolta e gli ufficiali ribelli ed altri
cospiratori musulmani vennero puniti, soprattutto coloro che svolgevano incarichi pubblici. La
rivolta fu un tentativo, da parte dell’élite Moghul, di ristabilire ’antica dinastia.

Questo avvenimento segno profondamente il pensiero politico di Ahmad Khan, al punto da
portarlo a pensare che il destino dell’India sarebbe stato indissolubilmente unito a quello del potere
coloniale britannico. Durante la rivolta il Nostro parteggio per gli inglesi contro i ribelli e cerco di
promuovere un dialogo tra il governo britannico e la comunita musulmana, coinvolta nella rivolta

per le azioni dei ribelli cospiratori. Per difendere la comunita musulmana, Ahmad Khan si rivolse

10



alle classi alte sia musulmane, sia indu, che inglesi, attraverso gli scritti, sostenendo che i
musulmani non erano i principali responsabili della rivolta, e che la loro intenzione non era quella
di cospirare contro la corona inglese e il regime costituito. Egli sottolined che nell’Islam non c’era
ostilita e intenzione di dichiarare una guerra santa contro il popolo inglese. L’occasione del Mutiny,
porto il Nostro a sviluppare un nuovo concetto del gihad, promuovendo piu il suo aspetto spirituale
e politico, che giuridico. Egli lo considerava come la lotta spirituale contro ogni forma e struttura di
peccato, per favorire la giustizia e I’equita di trattamento sociale, violata dal sistema vigente delle
caste e da una certa politica coloniale di sfruttamento della popolazione e delle risorse del Paese che
portava alla poverta e alla miseria. In questo senso, il gihad doveva essere considerato come parte
integrante del processo di pacificazione tra gli inglesi, i musulmani e tutto il popolo indiano, per la
ricerca del bene comune del Paese.

Secondo Ahmad Khan, il gikad era un dovere religioso, che doveva essere attuato solo nel
caso in cui i musulmani venivano oppressi 0 perseguitati nella loro fede e nella pratica religiosa. Per
il Nostro il gihad non poteva mai essere invocato per soli scopi politici o giuridici. Da qui, la sua
tesi, fondata sulla giurisprudenza ufficiale che sosteneva che il gikdd era da considerarsi un dovere
collettivo, esteso a tutta la comunita musulmana, la quale, nella persona dei suoi membri, doveva
offrire i beni e la vita, se richiesta, in difesa della religione e mai come strumento d’offesa. Secondo
Ahmad Khan, il fatto di vivere sotto un governo straniero non musulmano non era di per sé motivo
sufficiente per promuovere il gihad.

Con quest’interpretazione del gihad, Ahmad Khan, introdusse un dibattito su cio che poteva
essere riconosciuto come azione politica e cio che doveva essere concepito come azione religiosa.
Non si trattava di porre le basi per una riflessione sulla separazione tra la sfera politica e la sfera
religiosa, tesi questa in contrasto con la visione classica di societd islamica integrata. Si trattava
invece di rileggere il Corano e la Sunna sul tema del gikad in maniera diversa, cioe non piu come
guerra e strumento violento da utilizzare in termini anti occidentali. Agli occhi di Ahmad Khan il
gihad diventava il pretesto per aprire il dibattito intorno all’utilizzo in termini piti ampi ¢ moderni
dell’igtihad, cio¢ del ragionamento personale nell’interpretare le fonti islamiche secondo ragione e
buon senso, in piena apertura alle domande di giustizia ed equita che la modernita poneva, di fronte
a un massacro cosi grande, come quello provocato dalla reazione britannica all’ammutinamento.
Cosi facendo egli provoco uno shock all’interno della societa islamica indiana, dando una svolta al
pensiero moderno islamico indiano e offrendo la possibilita agli intellettuali musulmani di iniziare
la riflessione su come rispondere al bisogno d’integrazione della comunita musulmana nel piu
ampio contesto dell’impero britannico. Non si tratto di usare del progresso e della tecnologia che la

modernitd promuoveva per riportare I’Islam agli splendori del passato, si trattava invece di

11



assumersi la responsabilita di iniziare un dialogo-confronto con la modernita che toccasse il vero
nocciolo della questione: il tema dell’interpretazione delle fonti islamiche diretta a dare delle
risposte di tipo antropologico, politico e sociale all’uomo moderno, soprattutto sul trattamento della
schiavitu, in materia economica e di educazione della gioventu musulmana. Meno aperto lo fu
invece sul tema del trattamento della donna nella Comunita islamica

L’opinione di Ahmad Khan sulle donne nell’Islam fu piu di carattere tradizionale che
moderno. Egli penso che I’isolamento delle donne fosse accettabile ed anche benefico. Considero
anche la poligamia permessa solo nel caso di sterilita della prima moglie. Invece sul tema della
schiavitu, il Nostro disse che il comprare gli schiavi era proibito fin dai tempi del Profeta. Altro
tema importante fu quello delle punizioni corporali, dove egli sostenne la tesi della loro liceita solo
nel caso in cui un governo islamico fosse incapace di applicare la detenzione dei criminali nelle
prigioni per problemi economici.

In materia economica, egli sostenne, commentando il Q. 2, 257ss, che il riscuotere gli interessi
sui prestiti fosse proibito solo nel caso di un debitore povero, da applicarsi invece per i debitori
ricchi. Ahmad Khan affrontdo anche aspetti quali 1’accettazione della cultura inglese da parte dei
musulmani e I’obbedienza al Rag (vice-re) inglese, come il fattore indispensabile, per stabilire le
buone relazioni tra gli inglesi e la popolazione musulmana. In questo senso egli sottolineo
I’importanza dell’educazione nella formazione dei giovani, per I’integrazione di elementi culturali
inglesi all’interno della societa islamica. Da qui si arrivo all’apertura, nel 1878, del “Mohammedan
Anglo-Oriental College” (Liceo maomettano anglo-orientale), basato sull’esempio delle universita
di Oxford e di Cambridge, dove I’inglese veniva adottato come lingua di studio e di ricerca.

Tuttavia, le idee pit importanti di Ahmad Khan le troviamo nella sua riflessione su una
possibile formulazione dell’Islam e dei suoi precetti che fosse accettabile da quei musulmani che
erano stati educati secondo lo stile di vita e di pensiero europeo. Egli si riferiva a quei giovani
musulmani che erano stati in Occidente per studi e che ritornando in India portavano con sé la
novita delle idee moderne europee. Cerco di salvarli dalla tentazione di abbandonare 1’Islam per
cadere nell’ateismo. Egli voleva fare di loro i veri interpreti e traghettatori dei valori islamici nel
mondo moderno. Cerco anche di opporsi fortemente agli attacchi degli “Orientalisti”, che
discreditavano la religione islamica attraverso il loro criticismo, spesso areligioso. Egli uso concetti
filosofici come “ragione” e “natura” di pensiero kantiano per provare la ragionevolezza del credo
islamico.

Contrariamente all’opinione teologica islamica che non riconosceva la Legge naturale e il
principio di non contraddizione, Ahmad Khan sostenne la tesi secondo cui le leggi della natura

erano fisse e immutabili. Tra queste leggi e il Corano non ¢’era contraddizione, poiché la Parola di

12



Dio e la sua rivelazione concordavano con le azioni della natura.*? Da qui, egli tento di dimostrare
che le parti del Corano, che tradizionalmente si riferivano agli eventi soprannaturali, potevano
essere interpretati secondo natura. Lo stesso termine ginn, presente nel Corano e usualmente
interpretato con il temine “spirito”, poteva essere spiegato attraverso il suo significato naturale di
“selvaggio”, che vive sui monti ¢ nelle foreste. Secondo il Nostro, 1’Islam non era solo una religione
naturale, ma anche una religione razionale. Tutte le sue leggi erano chiare motivazioni, come ad
esempio la proibizione di mangiare il maiale, che era necessaria alla preservazione della moralita, in
quanto il maiale aveva cattive abitudini, contrarie all’etica umana. A questa tesi religiosa veniva
aggiunta la tesi medica nel considerare il maiale, in quanto animale onnivoro, una fonte di malattie
del sangue, della pressione, etc.

Per Ahmad Khan, la ragione era importante in quanto dono dell’ Altissimo, ma non esauriente
nel guidare I'umanita sulla via di Dio. La rivelazione coranica era necessaria per conoscere la
volonta di Dio ¢ il destino dell’uomo, essa, assieme alla ragione, era la vera guida per comprendere
gli eventi naturali e soprannaturali accessibili alla nostra conoscenza. Da qui la necessita di
rivalutare e ampliare il concetto di igtihad, a discapito del taqlid, per interpretare la rivelazione e i
segni di Dio, secondo ragione. Ahmad Khan sostenne la profonda unita tra ragione ¢ fede nella
conoscenza della verita, pur rimanendo contrario all’applicazione del metodo storico critico al testo
coranico in quanto esso conteneva direttamente la Parola di Dio, che non poteva essere soggetta ai
criteri della critica contestuale.

Un altro aspetto importante del pensiero di Ahmad Khan fu la critica agli Hadith (detti del
Profeta), parte dei quali furono gia rifiutate da alcuni collezionisti musulmani, per via degli errori
contenuti nell’isnad, cioé la catena di coloro che hanno tramandato i detti e i fatti del Profeta. Egli

rifiutd I’autenticita di molte di essi, anche per il contenuto del loro matn (testo).

Gamal al-Din al-Afgani (1838-1897), dedico la sua intera vita alla lotta contro ’espansione
colonialista europea all’interno del mondo islamico. Egli nacque nella citta iraniana di Asadabad,
ma preferi nascondere la sua origine sciita, dicendo che proveniva da origini sunnite e afgane. In
verita al-Afgant non volle che la gente sapesse della sua origine, per via della forte opposizione che
avrebbe potuto subire da parte dei sunniti nei paesi in cui risiedeva. Egli viaggio in molti paesi
islamici come 1’“Iraq, ¢ Afganistan, dove comincio la sua propaganda anticolonialista, assumendo
toni ostili contro il potere coloniale britannico. Nel 1868, dovette scappare in India e al Cairo in
Egitto, dove rimase per otto anni; qui sviluppo dei contatti con diverse personalita egiziane, che si

riveleranno utili per i suoi fini propagandistici e politici. La forte interferenza politica ed economica

12 BALIJON JR. J.M.S., «Ahmad Khan», Extract from EI-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill NV Leiden, The
Netherlands 2007, p. 1.

13



dei paesi europei unita alla incapacita dei vari governi di gestire le finanze, portd nel 1876,
all’istituzione della commissione anglo-francese per il controllo dello stato delle finanze egiziane.
Tale interferenza dei paesi europei provocod contrasti e divisione all’interno del governo egiziano,
con la conseguente elezione di leaders favorevoli ai francesi e agli inglesi. Ben presto, il
malcontento della popolazione si tramuto in scontri di piazza, fornendo ad al-Afgani il pretesto per
promuovere le sue idee anticolonialiste. Tale propaganda gli causo nel 1879 I’espulsione dal Paese.
Al-Afgani trovo ospitalita in India, dove si dedico a controbattere le idee filosofiche e politiche di
Ahmad Khan, soprattutto sulla questione della Legge naturale e sulla questione dell’integrazione
culturale, politica e religiosa dei musulmani all’interno dell’Impero Britannico. Al-Afgani visito
anche 1’Europa e in special modo Parigi e Londra, dove partecipo alla fondazione della rivista pan-
islamica al- ‘Urwa al-wutga (1l solido legame o il legame inscindibile), assieme al suo discepolo
Muhammad ‘Abduh (1849-1905). La pubblicazione della rivista fu successivamente proibita in
Inghilterra e in India dal governo britannico.

Nel 1889, Al-Afgani fu invitato per servizi diplomatici in Persia invitato da Nasir al-Din Sah
Qagaz (1831-1896), che fu al potere dal 1848 fino al 1896, per servizi diplomatici. Al-Afgani spero
di ricevere sostegno dallo Sah, per propagandare le sue idee panislamiche, ma nulla accadde in tal
senso, anzi lo stesso Sah cerco di contenere il suo attivismo politico, attraverso uno stretto controllo
della sua attivita. A questo punto al-Afgani inizio la sua propaganda anticolonialista rivolta anche
contro Sah, cosa che gli causd un altro esilio a Qum, in ‘Iraq ed infine in Inghilterra. Nonostante
I’esilio, egli continuo la sua attivita anticolonialista rimanendo in contatto con amici e sostenitori di
diversi paesi islamici, con 1’dea di espandere la dottrina panislamica in tutto il mondo musulmano.

L’ultima parte della sua vita la spese a Istambul, ospite del sultano Abdulhamid Il. Al-Afgani
pensd che questo invito fosse dovuto al desiderio del Sultano di propagare il panislamismo
nell’Impero Turco Ottomano. Tuttavia, egli realizzo molto presto che la sua presenza ad Istambul fu
pit uno stratagemma politico del governo britannico di averlo sotto controllo, grazie all’aiuto di
Abdulhamid 11, il quale per non aggravare i gia difficili rapporti con la corona britannica, preferi
limitare 1’azione politica di al-Afgani. Anche qui il Nostro comincio la sua propaganda politica
diretta alla costituzione di un califfato arabo contro il Sultano. Infatti, egli voleva minare 1’integrita
etica e politica dell’Impero. Al-Afgani non ebbe il tempo e 1’opportunita di concretizzare il suo
sogno politico poiché mori nel 1897.

Al-Afganit piu che un filosofo e un teologo fu un attivista politico. Il suo pensiero fu a volte
contraddittorio i quanto egli cambio la sua linea politica a secondo delle differenti circostanze
storiche e sociali. Le sue parole e i suoi scritti dipendevano da questa visione politica, la quale lo

portera ben presto a sostenere che la caduta dei popoli musulmani e la loro disgrazia erano dovute

14



all’infedelta verso la rivelazione coranica, espressa concretamente nell’abbandono della retta via,
cioé la Legge islamica.r® Per il Nostro, il peccato non toccava solo la responsabilita personale, ma
aveva anche una ricaduta sociale. Quindi era dovere di tutti i musulmani rimediare al male fatto,
come risultato della responsabilita collettiva. Il gihad diventava dunque un dovere religioso al quale
veniva associato il dovere sociale di compierlo da parte di tutta la comunita musulmana, soprattutto
di fronte alla perdita dei valori islamici. Vi & in Al-Afgani, una forte identificazione del male e delle
strutture che portano ad esso con il potere coloniale britannico o in ogni caso straniero, causa questo
del degrado morale dei popoli musulmani.* Al-Afgani approfondi molto il pensiero filosofico
politico occidentale, soprattutto a riguardo delle origini del potere europeo. La filosofia era cio che
rendeva forte I’Europa, poiché essa poneva I’individuo e la ragione al centro di ogni riflessione sul
mondo. Dalla ragione dipendevano I’attivismo e lo spirito d’impresa che egli rintracciava nella
visione razionalistica del mondo. Queste per Al-Afgani avevano fatto dell’Europa la potenza
tecnologica e scientifica che si imponeva nel mondo, dimostrando 1’arroganza e 1’autosufficienza
che distinguevano le potenze europee nel loro porsi di fronte agli altri popoli. Cio che a suo parere
rendeva fragile I’Europa, era la mancanza di religiosita che aveva introdotto dal punto di vista
sociale e istituzionale la separazione tra potere dello stato e la religione. Qui era necessario
individuare il punto debole dell’Occidente al quale la visione integrata della societa islamica, unita
tra stato e religione, poneva un’alternativa vincente. A differenza di Muhmmad Khan, che pensava
possibile un dialogo tra i principi della modernita e i valori islamici, al-Afgani non credeva fosse
possibile una tale conciliazione. Tuttavia, al di la della retorica ideologica, egli era convinto che
alcuni punti comuni potessero essere conciliati, ma solo in riferimento ai principi costitutivi del
potere, ugualmente riscontrabili nelle societa europee, come in quelle islamiche. Era il dinamismo
della ragione a cui al-Afgani si appellava, come condizione necessaria per emanciparsi dal
dogmatismo religioso dei giuristi. L’igtihad poteva cosi diventare il metodo per rinnovare la
tradizione, scuotendo la passivita dei tradizionalisti. Cio che bisognava evitare era da una parte di
cadere nelle maglie del tradizionalismo dogmatico e dall’altra di cedere di fronte al materialismo
proposto dalle ideologie moderne. Da qui, la critica spietata mossa da al-Afgani ai tradizionalisti,
ponendosi quale paladino del rinnovamento della tradizione islamica.'® E qui che la filosofia poteva
svolgere un compito fondamentale, per via del suo particolare status, cioé quello di essere il perno

intorno cui ruotava il progresso dei popoli. Per al-Afgani, si rendeva necessaria una scienza madre,

13 GAMAL AL-DIN AL-AFGANI - MUHAMMAD ‘ABDUH, Al ‘Urwa al-wutqa (Il legame indissolubile), Dar al-kitab al-
‘arabi, Beirut 1983, pp. 171-175.

14 BRANCA P., Voci dell’islam moderno. Il pensiero arabo musulmano fra rinnovamento e tradizione, Casa Editrice
Marietti S.p.A., Genova 1997, p. 130; P. NICELLI, Islam e modernita..., pp. 47-49.

15 RAMADAN T., Il riformismo islamico..., p. 69; GAMAL AL-DIN AL-AFGANI, Arrad ‘Ala al-dahriyyin, (La réfutation
des matérialistes), traduzione di A.M. GOICHON, Geuthner, Paris 1942, p. 64.

15



che poteva essere vista come I’anima collettiva di tutte le altre scienze, che dovevano poi essere
indirizzate al soddisfacimento dei bisogni umani. Tale scienza madre non poteva che essere la
filosofia, guida di tutte le scienze, che si occupava di loro in termini generali. Infatti la filosofia
poteva spiegare il senso di tutte le altre scienze secondo il loro particolare indirizzo. Pur rimanendo
il primato delle scienze coraniche e teologiche nello spiegare le ragioni ultime della creazione e
dell’universo, la filosofia poteva aiutare i popoli a evitare di cadere in comportamenti animaleschi,
provocati dall’intelligenza istintiva e dal limitarsi alle sole sensazioni umane. Sembra qui che al-
Afgani voglia fare della filosofia piu una guida etica comportamentale, che una scienza che da le
spiegazioni razionali dei fenomeni. Per lui infatti, era importante liberare ’'uomo dall’incivilta della
barbarie attraverso 1’abbandono della cecitd mentale e 1’acquisizione della lungimiranza, fattore
indispensabile all’avanzamento virtuoso nella conoscenza della realta. Nel suo pensiero, Al-Afgant
pose quindi il primato al piano religioso, cioe le scienze coraniche e teologiche, per poi far seguire
la scienza filosofica, quale ispiratrice del dinamismo della ragione, che apriva alla conoscenza delle
cause che affliggevano 1’'umanita e tra essa i musulmani. La filosofia, ispirata dalla fede, poteva
infondere quello spirito d’azione indispensabile per promuovere qualsiasi riforma politica tesa
all’unificazione dei popoli arabi, finalizzata alla promozione dell’ideologia panislamica. La
rivelazione coranica era dunque all’origine di ogni pensare e agire filosofico.®

Per promuovere queste idee filosofiche nel contesto culturale e politico indiano, nel 1882 al-
Afgani fece un appello all’unita nazionale in India su basi linguistiche, ma presto comprese che tale
forma di nazionalismo non poteva aiutare la causa dell’unita della Umma Islamiva. Allo stesso
tempo egli capi che, basando 1’unita nazionale sul solo fattore religioso, avrebbe portato la riforma
islamica ad un fallimento, per via della presenza sul territorio indiano di tre grandi religioni:
Induismo, Cristianesimo e Islam. Secondo al-Afgani, porre 1’attenzione solo sull’Islam avrebbe
potuto generare una forte opposizione da parte delle altre religioni, soprattutto da parte
dell’Induismo, con la conseguente dissoluzione della convergenza anticolonialista. Da qui la sua
decisione di limitarsi al sentimento anticolonialista delle masse, individuando il nemico comune
nell’Impero Britannico.

Differente era invece la situazione dei paesi del Medio oriente, dove la maggioranza della
popolazione era musulmana. Qui I’idea di un’unita islamica era molto piu forte a causa
dell’insoddisfazione generata dall’oppressione del potere imperiale ottomano. Il malcontento era il
sentimento presente ovunque, ma ci0 che mancava all’iniziativa di una ribellione era un unico
fattore di convergenza, che avrebbe unito i differenti gruppi etnici e tribali nell’insurrezione. La

religione islamica rappresento per al Afgani la reale forza compatta di coesione del popolo, da usare

16 PAKDAMAN HomA, Djamal-ed-din Assad Abadi dit Afghani, G.P. Maisonneuve — Larose, Parigi 1969, p. 274;
GAMAL AL-DIN AL-AFGHANT, De [ utilité de la philosophie, in PAKDAMAN HOMA, Djamal-ed-din Assad..., p. 279.

16



per promuovere la riforma panislamica. Ecco come 1’Islam divenne ben presto uno strumento
piegato ai fini politici, non il fondamento di un vero e proprio rinnovamento interiore
dell’individuo, capace di rinnovare la societa. La filosofia che nel pensiero di al-Afgani doveva
servire a guidare 1’uomo nel processo di rinnovamento intellettuale, sociale e politico, oltreché
religioso, non riusci ad evitare la manipolazione della religione per fini politici, riducendola a
catalizzatore delle frustrazioni popolari anti imperiali per scopi rivoluzionari. Nell’orto-prassi di al-
Afgant non fu dunque 1’Islam a fondare i criteri etici per un discorso di rinnovamento politico, ma
fu I’ideologia panislamica, imbevuta di anti occidentalismo, a piegare I’Islam alle sue ragioni,
svuotando la religione del suo contenuto formale: I’esperienza che 1’uomo faceva di Dio. Cosi la
crescente corruzione presente nella maggior parte dei paesi islamici; la lettura letterale e legalistica
della tradizione nonché, dal punto di vista strettamente religioso, la presenza di elementi di
superstizione nel praticare 1’Islam, divennero il pretesto per promuovere la ribellione, cercando
d’imporre un modello alternativo, basato sul mito di un ipotetico ritorno alla purezza della fede dei
pii antenati, secondo la riduzione ideologica panislamica, processo questo a nostro parere
antistorico e assolutamente riduttivo della realta. Da qui, il passo verso la riduzione ideologica della
fede era breve: per al-Afgani il vero Islam non poteva essere che quello filtrato dall’ideologia
panislamica, cioe una religione basata sulla ragione umana, che si opponeva al taglid, con il preciso
scopo di incoraggiare 1’utilizzo dei mezzi razionali messi a servizio della rivoluzione. Le sorgenti
della tradizione islamica dovevano essere interpretate razionalmente, e alcuni testi, che erano
apparentemente in contraddizione con la ragione, devono essere spiegati attraverso la lettura
ideologica panislamica. L’esaltazione stessa dell’Islam in questi termini portarono al-Afgani a
sostenere che le scienze europee erano debitrici della scienza islamica dei tempi passati. Infatti,
durante il Medioevo, I’Europa utilizzo molte scoperte filosofiche e scientifiche islamiche,
accrescendo la conoscenza in molti campi del sapere. Era giunto il tempo in cui gli intellettuali e i
rivoluzionari musulmani devono riprendersi cio che gli era stato tolto, parte integrante della loro
proprieta culturale.

Su queste basi, si capisce la difficolta degli intellettuali europei di accettare le idee di al-
Afgani, poiché la rivalutazione della filosofia e dell’igrihad, unite alle idee sulla paternita delle
scoperte scientifiche, furono un tentativo di giustificazione della superiorita dell’Islam e della
cultura islamica sulla cultura europea; giustificazione che riposava sul sentimento anti colonialista e
anti europeo. Detto questo, bisogna tuttavia riconoscere in positivo che, nella sua lotta contro il
colonialismo europeo, al-Afgani comprese I’importanza per la Umma islamiya, di recuperare una
reale unita spirituale a base dell’unita politica. Secondo lui, la Comunita islamica doveva riscoprire

la sua unita partendo dall’adesione spirituale dei suoi fedeli. Le diverse guide politiche e i governi

17



dei paesi islamici dovevano abbandonare quegli interessi di parte, che avevano generato la divisione
della Umma stessa (fitna), per resistere all’arroganza occidentale espressa dai poteri coloniali. Da
qui I’importanza di ritrovare 1’unita di spirito tra tutti i musulmani, per promuovere una migliore
collaborazione.

A causa del suo pensiero politico fortemente radicale-militante e al limite dell’ortodossia
islamica, Al-Afgani trovo sempre problemi nel promuovere la sua ideologia panislamica. Egli che
voleva riaffermare I’ortodossia dell’Islam contro ogni innovazione (bid ‘a), di fatto introduceva un
ideologia e una prassi politica profondamente innovativa, fuori dagli schemi tradizionali. Tuttavia,
I’influenza delle sue idee sul percorso filosofico e politico islamico successivo e indiscussa. Anche
oggi, in molti movimenti politici appartenenti all’area dell’Islam radicale, si possono trovare le
stesse idee e le stesse metodologie militanti, che possono essere riassunte in questi punti: 1)
L’utilizzo di cio che ¢ indispensabile, anche la violenza, per rendere salda la Umma Islamiya, Sia al
suo interno che nel rapporto con il mondo moderno; 2) L’espansione della religione islamica nel
mondo, attraverso una sua conoscenza piu approfondita, ma sempre usando la chiave ermeneutica
dell’ideologia panislamica; 3) Il perseguimento dell’indipendenza politica del popolo arabo e
islamico, contro ogni tentativo di corruzione dei potenti locali, ormai asserviti all’Occidente. Su
queste basi, al-Afgani promosse 1’idea di uno stato islamico che teneva in considerazione il diritto e
dovere del popolo di partecipare alla vita e alle scelte politiche delle nazioni. I sudditi dell’Impero
dovevano svolgere, secondo il riformatore, la loro attiva partecipazione alla vita sociale e politica
(sura), su base rappresentativa, seguendo il modello federale germanico del tempo, dove veniva
sancita 1’unita degli stati nazionali indipendenti nel riconoscimento delle particolarita di ogni
popolo. Gli stati federati si riconoscevano nell’autorita e nella guida di un monarca da loro scelto e
a cui dovevano obbedienza. L’ideologia panislamica doveva diventare la fonte di riferimento
politico e istituzionale dello stato, oltreché la fonte etica e giuridica di riferimento. Per al-Afganti, il
Califfo doveva essere quel monarca illuminato che in simbiosi con i suoi sudditi svolgeva la sua
funzione politica e amministrativa dello stato.

Su queste basi, possiamo ora comprendere la forte opposizione del potere ottomano a questa
ideologia. Infatti, la visione panislamica di al-Afgani andava a minare la sicurezza dell’Impero,
aperto si al processo di modernizzazione delle sue istituzioni in senso monarchico costituzionale,
ma non disposto ad accettare al suo interno qualsiasi sentimento di ribellione di stampo nazionalista
e separatista. Dopo la caduta dell’Impero Turco Ottomano, saranno questi movimenti nazionalisti e
separatisti a reagire alla crisi politica che portera alla dissoluzione di un modello, quello ottomano,
ancora presente nell’immaginario collettivo dei musulmani. In tempi piu recenti, i nazionalismi

arabi islamici e i nazionalisti asiatici islamici riceveranno grande impulso dalle idee panislamiche di

18



al-Afgani e dei suoi discepoli, di forte alla sempre piu pressante ingerenza delle potenze occidentali

sulla politica e sull’economia dei paesi musulmani.

Muhammad ‘Abduh (1849-1905) fu il piti eminente discepolo di Gamal al-Din al-Afgani e fu
pit un intellettuale che un attivista. Egli non credeva che la Riforma islamica potesse essere
perseguita velocemente, attraverso una rivoluzione. Era necessario un processo lento e di profonda
trasformazione, finalizzato a formare dal punto di vista educativo una leadership culturale e politica
abile a promuovere una riforma che rispettasse la tradizione e aprisse alle istanze antropologiche
della modernita. Fu un intellettuale egiziano molto impegnato nell’insegnamento e nell’educazione
delle masse. A Tana, egli fece 1’esperienza del metodo tradizionale di apprendimento islamico,
basato sulla memorizzazione continuata di parole e di libri, tra cui in primo luogo il Corano, senza
una comprensione immediata dei contenuti. Nella sua prima opera Risala al-warida (lettera
d’ispirazione mistica) ‘Abduh scrisse che la ripetizione meccanica senza comprensione del
significato dei termini e del contenuto profondo e spirituale delle scienze islamiche non giovava al
miglior apprendimento della tradizione, poiché, cosi facendo, i maestri non si prestavano a guidare
gli studenti nella loro crescita intellettuale. Spesso il semplice fare domande era proibito.
All’apprendimento scolastico tradizionale ‘Abduh affianco anche I’esperienza sifi, nella via mistica
della Sadiliyal’. Dopo alcuni anni, egli si trasferi al Cairo presso 1’universita al-Azhar.

Nel 1871, ‘Abduh incontro al-Afgani e ben presto fu introdotto dal maestro allo studio della
filosofia islamica e di quella europea, con un taglio sociologico e politico. Nel 1887, ‘Abduh
comincio il suo insegnamento a al-Azhar e a una scuola di preparazione e abilitazione: Dar al-
“Ulam. Quando al-Afgani fu esiliato, ‘Abduh dovette lasciare il paese perché perseguitato a causa
del suo rapporto di amicizia col maestro. L’incontro con al-Afgani lo aiuto ad approfondire le
ragioni per una riforma educativa, che tenesse conto da una parte del bisogno di rinnovare la
tradizione islamica; dall’altra del bisogno di unificare i popoli musulmani nella lotta anti
occidentale. Da qui, la conoscenza dell’Islam e 1’azione politica, secondo 1’ideologia panislamica,
divennero 1 due pilastri del metodo riformatore ed educativo di ‘Abduh, diacostandosi dal maestro
su due punti: i mezzi e le modalita del cambiamento e la scelta sulle priorita di attuazione della
riforma. Tuttavia, ben presto riusci a ritornare al Cairo, aiutato dall’intervento politico dell’influente
statista Mustafa Riyad Pascia (1834-1911). ‘Abduh non poté pero piu insegnare ad al-Azhar, ma

comincio la sua co-direzione alla gazzetta ufficiale al-Wagai’ al-Misriya (la gazzetta egiziana), fino

17 La Sadiliya, era un ordine di dervisci riuniti da Aba al-Hasan ‘Alf ibn ‘Abd Allah al-Sadili (593-656 A.H.). Egli volle
introdurre i suoi adepti ad un piu alto sistema di moralita, come quello contenuto nelle opere: Ihya’ ‘ulum al-din, e Kit
al-Kutab. 1 cinque principi (usuzl) di tale sistema erano: 1) il timore di Dio apertamente e nel segreto, 2) 1’aderire alla
Sunna in parole e atti; 3) il disprezzo dell’umanita nella prosperita e nell’avversita; 4) la rassegnazione- accettazione
della volonta di Dio nelle cose grandi e piccole; 5) il ricorrere a Dio nella gioia e nella sofferenza.

19



al 1882. Durante la sua permanenza alla gazzetta scoppio la ribellione di un ufficiale dell’esercito,
‘Urabl (1841-1911), contro 1’élite politico militare turco caucasica, e contro I’interferenza
britannica e straniera in Egitto: Tawra al- ‘Urabiya (la rivolta di ‘Urabi). Gli sconti provocarono
I’intervento dell’esercito inglese, che occupo in brevissimo tempo I’Egitto, al fine di preservare gli
interessi commerciali degli investitori stranieri. Tuttavia, il vero motivo che spinse il governo
inglese a mandare 1’esercito fu di tipo strategico: il controllo del canale di Suez. ‘Abduh sostenne la
rivolta attraverso gli scritti del suo gazzettino, ma senza approvare i metodi rivoluzionari di ‘Urabi.
Per questo motivo egli fu imprigionato per tre mesi e, condannato all’esilio, dovette lasciare ancora
il Paese. Partito per Beirut nel 1883, si diresse poi a Parigi, per lavorare con al-Afgani alla causa
panislamica. E di questo periodo la pubblicazione della rivista al- ‘Urwa al-wutga (Il solido legame
o il legame inscindibile), che divenne presto conosciuta in tutto il mondo musulmano. Per via delle
pressioni inglesi e ottomane, la rivista fu chiusa dopo solo diciotto numeri pubblicati nel giro di otto
mesi. Nel 1885, ‘Abduh ritorno a Beirut e si dedico all’insegnamento della teologia, commentando
anche opere di retorica e di logica. Nel 1888 ritorno in Egitto, dopo la revoca del suo esilio e riprese
I’insegnamento ad al-Azhar, sotto condizione di non occuparsi piu di questioni politiche. Li
raccolse i suoi scritti teologici nell’opera che lo rese famoso e apprezzato in tutto il mondo
musulmano ¢ nell’ambiente accademico, Risalat al-tawhid, (L’epistola sull’Unicita di Dio), opera
che riprende alcune delle tesi della corrente teologica della Mu ‘tazila, soprattutto sul tema della
rivalutazione della ragione nella conoscenza delle realta ultime. L’opera influenzo molto il pensiero
riformista islamico, al punto che alcuni riformatori mussulmani e studiosi orientalisti del pensiero
moderno islamico, considerarono ‘Abduh come un pensatore neo-mu‘tazilita.’® Primo tra tutti il suo
discepolo Rasid Rida (1865-1935), il quale nel suo commento omise decine di articoli del maestro,
riguardanti alcuni temi politici. Soprattutto omise un paragrafo nel quale ‘Abduh difendeva le tesi
mu‘tazilite sulla creazione del Corano.!® ‘Abduh passo gli ultimi anni della sua vita difendendosi
dai colleghi riformatori, che lo accusavano di essere il sostenitore di una riforma educativa che alla
lunga avrebbe favorito le potenze occidentali. Soprattutto quando cerco di introdurre una riforma
educativa all’Universita di al-Azhar, egli venne boicottato e dovette dimettersi dal Consiglio
d’amministrazione. L’11 luglio del 1905 mori di tumore ad Alessandria (Egitto), citta dove si era
ritirato, all’eta di cinquantasei anni.

‘Abduh é stato influenzato da diverse scuole filosofiche e giuridiche islamiche, in particolare la

Mu ‘tazila, il pensiero del giurista, teologo e mistico ‘asa‘irita al-Gazali (1058-1111) e quello dei

18 CASPAR R., «Le renouveau du Mo‘tazilisme», in Mélanges de I’Institute Dominicain d "Etudes Orientales du Caire
(MIDEO), n. 4, Caire 1957, 159-160; P. NICELLI, Islam e modernita..., 94-102.

¥ Haddad M., Una riforma religiosa nell’Islam é ancora possibile? ‘Abduh un secolo dopo, Editoriale Jaca Book SpA,
Milano 2011, pp. 31, 37.

20



giuristi e dei teologi hambaliti: Ahmad ibn Hambal (780-855) e Ibn Taymiya (1263-1328). Egli
segui anche il pensiero di alcuni intellettuali occidentali quali Darwin, Spencer, Comte, Guizot e
Renan. Il suo metodo di ricerca basato sulla non assunzione di alcuna posizione contraddittoria e di
alcun specifico pensiero filosofico, lo porto a presentare una riforma islamica, che fosse accettabile
dalla maggioranza degli intellettuali musulmani, nonché da buona parte degli intellettuali europei.
Come Ahmad Khan, egli sottolineo 1’idea che 1’Islam era una religione basata sulla ragione, nella
quale 1'uvomo era esortato dal Corano a usare delle sue capacita razionali per comprendere la
rivelazione. L’uomo poteva provare, a partire dalla ragione, I’esistenza di Dio, la necessita dei
profeti e la stessa rivelazione.

Dopo aver provato con la ragione che Muhammad era il Profeta e che il Corano era il
messaggio divino, i fedeli musulmani dovevano riconoscere, come conseguenza, che il testo del
Corano era divino e che gli Hadith erano ispirati, anche se i loro contenuti sembrano prevaricare la
ragione. Quando questi contenuti contraddicevano la ragione, i fedeli musulmani dovevano seguire
la ragione, interpretando i testi contraddittori secondo il senso metaforico, per cogliere meglio il
messaggio della rivelazione e per meglio applicarlo nei tempi moderni. In questo processo 1’uso
dell’igtihad veniva rivalutato come criterio ermeneutico di conoscenza della verita. In questo senso,
per ‘Abduh la ragione non era piu un mezzo o uno puro strumento al servizio della legge, essa era il
parametro per ridare consistenza all’igrihad. |l “pensiero personale” veniva ampliato nella sua
portata, non solo per cogliere 1’oggetto del testo coranico, in opposizione all’interpretazione
letterale del taglid, ma come metodo d’indagine attraverso cui la ragione sostenuta dalla fede poteva
cogliere il senso spirituale e morale del messaggio divino. L’igtihad era dunque a servizio della
ragione e della fede per la formazione etica dei musulmani, i veri agenti del rinnovamento sociale e
politico islamico. Per ‘Abduh, solo un animo spiritualmente, intellettualmente e moralmente
formato poteva riformare la societa.?

Sul tema della relazione tra religione e scienza, ‘Abduh riconobbe il concetto di Legge
naturale, affermando che il Corano non poteva contraddire le leggi della natura, poiché Dio aveva
donato al genere umano due libri: uno creato, che era la natura; 1’altro rivelato, che era il Corano.
Da qui, per il Nostro, la scienza e lo studio della natura erano importanti per approfondire la
conoscenza di Dio.

Convinto che I’attivismo politico contro la corruzione dello stato e I’ingerenza straniera non
fosse sufficiente a promuovere una riforma che fosse veramente efficace, ‘Abduh propose una
riforma generale dell’Islam attraverso la ratifica degli articoli di fede. Importante fu la correzione

degli errori presenti in tali articoli a causa della sbagliata interpretazione dei testi sacri. Questo

20 NICELLI P., Islam e modernita..., p. 91.

21



avrebbe portato alla purificazione del credo islamico da ogni innovazione. Secondo lui, tutti i
musulmani avrebbero beneficiato di tale purificazione, perché la loro vita sarebbe stata illuminata
dalle scienze religiose e profane. Compito degli intellettuali era quello di trasmettere questi testi
purificati a tutta la Comunita islamica.

La vita, secondo gli autentici precetti dell’Islam era la chiave per il bene dei fedeli, come
singoli e come societa, poiché la dottrina insegnata dall’Islam non era solo da considerarsi un
percorso di fede, ma anche la migliore via per rendere sicura la societa nel suo progresso e nella sua
stabilita politica e istituzionale. Da qui, ‘Abduh sottolineo la necessita della ricerca del “vero
Islam”, come fattore fondamentale per la formazione delle masse, perché assumessero
comportamenti etici secondo i valori islamici. Tale ricerca avrebbe favorito la riunificazione di tutti
i fedeli musulmani, divisi da rivalita tribali e politiche. Essa, infatti, doveva essere la
preoccupazione e I’interesse di tutti gli intellettuali che agivano nel processo di purificazione della
societa da ogni tipo di mistificazione dell’Islam e da ogni atto di corruzione della vita sociale e
politica.

Secondo ‘Abduh, la causa della mistificazione della fede e della corruzione della vita sociale
era da ritrovarsi nelle differenti interpretazioni della tradizione islamica, che aprivano la via alla
moltiplicazione delle opinioni su temi comuni, differenti I’una dall’altra. Tale fenomeno portava a
una pericolosa divisione tra i fedeli che appartenevano alle diverse scuole giuridiche e di pensiero,
con la conseguente conflittualita politica all’interno delle societa islamiche. Per il Nostro, tale
situazione aveva portato alla decadenza dell’Islam, come anche alla crisi dell’ideale di societa
islamica integrata. Un esempio di questa crisi era senz’altro da trovarsi nella divisione tra una élite
pro europea, che si era formata nelle universita estere, e che aveva costituito i quadri dirigenti dei
paesi musulmani, e la maggioranza della popolazione, che seguiva le istituzioni tradizionali fondate
sulla religione e sul pensiero religioso. Per ‘Abduh, era necessario andare oltre questa divisione,
condannando da una parte la deliberata accettazione di alcuni aspetti materialistici dello stile di vita
europeo, e dall’altra il rigetto della modernita, nell’assunzione cieca del taglid, come criterio
interpretativo della tradizione islamica. Al contrario, secondo il Nostro, I’Islam gia conteneva in se
stesso ogni valore ed ogni virtu praticata dall’Europa, oltreché i principi fondamentali dei sistemi
giuridici e politici occidentali. Cosi facendo, egli tentdo di giustificare 1’attuale processo
d’assimilazione dello stile politico e giuridico europeo nei paesi islamici, ponendoli in stretta
relazione con la religione. Anche per ‘Abduh, come per al-Afgani, il ritorno ai salaf diventava un
riferimento simbolico e mitico, per evitare le esagerazioni e gli errori della ragione umana, la dove
questa, totalmente emancipata dalla tradizione e autonoma rispetto la fede, aveva creato dei modelli

interpretativi puramente tradizionalisti o, in termini proporzionali e contrari, fortemente razionalisti.

22



Nella metafora della bilancia (mizan), ‘Abduh vedeva quell’equilibrio che Dio aveva dato all’uomo
nell’uso corretto della ragione, che consisteva nella profonda unita tra fede e scienza, tra religione e
conoscenza scientifica. Infatti, Dio stimola la ragione umana ad approfondire i misteri
dell’universo, come richiamo al rispetto delle verita stabilite.?* La religione richiama la coscienza
dei musulmani a queste verita, ogni volta che si deve rigenerare la loro morale o migliorare il loro
comportamento.?? Secondo il Nostro, La ragione, illuminata dalla fede, doveva essere considerata
I’ambito pit appropriato a cui i musulmani avrebbero dovuto riferirsi, per 1’esercizio del giudizio
etico. In questo stava la dimensione politica dell’educazione, cioé¢ quella di essere 1’unica possibilita
per i popoli musulmani di vera ricerca della strada che li avrebbe portati all’emancipazione sociale.
In questo senso, il sistema educativo scolastico diventava, per ‘Abduh, il perno intorno a cui far
ruotare I’istruzione ¢ 1’alfabetizzazione, basi queste, per costruire un’opinione pubblica, che fosse
capace di esprimere un senso critico attraverso la partecipazione alla vita politica della societa
(sura). Secondo ‘Abduh, un potere istituzionale non poteva mai raggiungere la piena maturita senza
avere avuto dei cittadini che fossero stati formati alla conoscenza nazionale e alla responsabilita

politica e sociale.

Con Rasid Rida (1865-1935) la riflessione sociale, politica e religiosa della riforma tocca da
vicino la rivisitazione del concetto tradizionale di Califfato e la ricostruzione politica e spirituale
della societa islamica. Tale riflessione fu influenzata dalla politica imperialista europea e dagli
eventi drammatici della Grande Guerra. Essi infatti posero un insieme di problemi di coscienza a
quei musulmani che appartenevano all’Impero Turco Ottomano, circa la risposta al gikad lanciato
dal Sultano e vincolante per tutti i musulmani. Al di fuori dell’ITmpero, coinvolgeva la lealta allo
stato e il senso d’appartenenza agli Imperi europei di quei musulmani residenti nei paesi in guerra
contro I’Impero Turco Ottomano, quali I’Inghilterra e il Commonwealth, la Francia e I’Italia, e la
Russia, o residenti nelle regioni africane e mediorientali sotto il loro protettorato. Indubbiamente si
trattava di un problema di coscienza che poneva in termini cruciali la questione della guerra sul
piano della fedelta all’Islam o della fedelta agli Imperi coloniali europei, che erano cristiani o che si

dichiaravano formalmente tali.

2L «Noi riponiamo le nostre speranze in una scienza che vada ben oltre questo tipo di scienze (agricole e commerciali):
si tratta di un sapere che tocca I’essere dell’'uomo, ¢ il sapere della vita umana, un sapere che fa vivere i cuori, un sapere
che riguarda le regole dell’intimita; ebbene, tutto cid che riguarda ’intimita & nella religione e cid che abbiamo perso &
proprio la conoscenza profonda delle regole della religione», in MUHAMMAD ‘ABDUH, Al-a‘mal al-kamila lil
Muhammad ‘Abduh, tesi e presentazione di MUHAMMAD ‘IMARA, Al-mu asasa al- ‘arabia, Vol. 1, Beyrut 1972, pp. 649-
650.

22 MUHAMMAD ‘IMARA, Al-Imam Muhammad ‘Abduh, mugiaddid al-dunia bi tagdid al-din, seconda edizione, Dar al-
Shurtgq, il Cairo 1988, 181-182.

23



Rasid Rida ebbe la sua formazione islamica iniziale di tipo tradizionale presso la scuola
dello Saykh Husayn al-Gisr (1845-1909), teologo musulmano sunnita originario di Tripoli (Libano)
e membro della cerchia dei riformatori legati ad Abdiilhamid 1. Al-Gisr sosteneva che il progresso
delle nazioni musulmane poteva essere perseguito solo attraverso 1’educazione religiosa e lo studio
delle scienze umane. Da questo insegnamento, Rida comprese I’importanza del fattore educativo nel
processo d’emancipazione dei popoli musulmani dai colonizzatori occidentali. Influenzato dai
movimenti riformisti quali la Salafiya,®® Rida volle rinvigorire gli insegnamenti tradizionali
dell’Islam seguendo un processo di purificazione della religione dalle forme sclerotizzate della
tradizione, dovute all’applicazione rigida del raqlid, favorendo invece 1’igtihad attraverso
I’ampliamento del suo significato, non solo legato all’ambito giuridico, ma esteso a diventare la
chiave ermeneutica d’interpretazione dei fatti storici e politici a lui contemporanei. Pur senza usare
toni islamisti, il Nostro lotto contro la tirannia e il dispotismo dei governanti locali, richiamando la
solidarieta tra i popoli musulmani nel promuovere gli ideali panislamici e I’indipendenza dei popoli
arabi all’interno dell’Impero. Rida descrisse il compito del Califfo e di coloro che esercitano
I’autorita richiamando il principio che il potere e I’autoritd sono di Dio e non dell’'uomo.
Quest’ultimo ha il solo compito di essere lo strumento della realizzazione dell’ordine che Dio ha
voluto per il mondo. Il potere quindi non puo essere relegato nelle mani di un solo uomo, ma deve
essere esercitato da tutta la Umma Islamiya. Rida arriva a sostenere che 1’Islam ha proclamato
I’abolizione del potere religioso; abbattendo 1’edificio del potere e cancellandone ogni traccia. Solo
Dio e il suo Profeta in sua vece hanno il diritto di esercitare 1’autorita.?* Infatti, il compito del
Profeta era quello di trasmettere la rivelazione, senza per questo assumere la veste di un tiranno.
Muhammad era un ammonitore e non il sovrano dei musulmani.?® Su questa base, Rida sostenne
che Dio non aveva donato il potere ad alcuna creatura sulla terra e nei cieli, ma che i rapporti tra
Dio e I'uvomo erano regolati dalla fede, e solo Dio poteva esercitare un controllo sull’'uomo stesso.

Su questo si basava per il riformatore la relazione tra Dio e I'umanita, la quale esprimeva la sua

2 | a Salafiya € un movimento sunnita religioso e politico dell’Islam, i cui adepti si identificano con i Salaf al-Salth (Pii
antenati, 0 musulmani delle origini), nel vivere la religione e i valori islamici. Essi seguono un approccio di tipo
fondamentalista e a volte islamista, rifiutando ogni innovazione (bid ‘a) e favorendo I’implementazione della Sar7‘a. Tra
essi vi sono coloro che rifiutano di sostenere I’attivismo politico; coloro che si dedicano attivamente alla politica e
coloro che promuovono un’ideologia politica e religiosa di tipo gihadista. Alcuni di loro rifiutano il taqlid in nome
dell’emancipazione dell’igtihad; altri invece, senza rigettare 1’igtihad, seguono rigidamente il taqlid a seconda della
scuola giuridica di appartenenza.

24 «Uno dei piu grandi e nobili principi che abbia proclamato 1’Islam & stata ’abolizione del potere religioso, la sua
assoluta soppressione. L’Islam ha infatti abbattuto 1’edificio del potere e ne ha cosi ben cancellato ogni traccia, che
inutilmente se ne cercherebbe il nome o il ricordo presso la maggior parte dei musulmani. Esso non riconosce infatti a
nessuno, se non a Dio e al suo Profeta, il diritto di esercitare una qualsiasi autorita o forza di coercizione sulle
convinzioni o sulla fede dei suoi adepti [...]», in H. LAOUST, Le Califat dans la doctrine de Rasid Rida, Traduction
annotée de al-Hilafa au al-Imama al-‘uzma (Le Califat ou I’'Imama supréme), Librairie d’Amérique et d’Orient, A.
Maisonneuve, Paris 1986, p. 210-215.

Q. 88,21-22.

24



piena dignita nell’essere sottomessa alla volonta di Dio. Tale relazione stabiliva la piena
uguaglianza tra tutti i musulmani, nel senso che nessun credente poteva esercitare un potere su altri
credenti quale che fosse la loro condizione sociale e politica. Da qui, Rida sostenne che il credente
poteva solo consigliare o guidare un altro credente, formando cosi una comunita di credenti (Umma
Islamiya), capace di esortare al bene ed evitare il male. Tale comunita aveva il compito di
ammonire, esortare, richiamare i musulmani la dove essi esprimevano delle manchevolezze. Nessun
potere quindi aveva il diritto di spiare le convinzioni dei musulmani.?

Su queste basi si delineava I’interpretazione che Rida dava del potere del Califfo, la cui
autorita non doveva poggiarsi sulla capacita personale del singolo o sul suo potere economico, ma
sulla sua totale sottomissione alla volonta di Dio. Solo la sottomissione a Dio era, per il Nostro,
garanzia di equita e di giustizia, che il Califfo poteva e doveva esercitare per il bene del popolo.
Non vi era in Rida alcun tentativo anarchico di separare il Califfo dal popolo; di separare il potere
istituzionale dai musulmani, vi era invece I’affermazione che al di sopra del potere terreno stavano
sempre ’autorita suprema di Dio e la rivelazione coranica. Solo queste davano forma alla liberta del
credente di aderire alle indicazioni del potere costituito, soprattutto di fronte al sopruso di
qualsivoglia tiranno. Infatti, Dio dava al credente la liberta e I’intelligenza di capire se il
comportamento del Califfo tendesse alla giustizia e all’equita, 1a dove quest’ultimo promuoveva la
partecipazione alla vita pubblica dei musulmani (s@ra). La vera riforma che il Califfo doveva
promuovere era I’implementazione della giustizia attraverso il coinvolgimento dei credenti, mai
escludendoli dalla vita pubblica e politica.

Desideroso di continuare la sua lotta per la riforma del Califfato e per implementare la sira,
Rida lascio I’Egitto nel 1897 assieme al maestro ‘Abduh, di cui divenne lo stretto collaboratore
nella direzione della rivista settimanale al-Manar (il faro della luce). Rida riportd nei suoi scritti il
pensiero di ‘Abduh, in particolare la sua visione di riforma educativa legata all’ideologia
panislamica, finalizzata a creare il rinnovamento della societa islamica per aprirla al dialogo-
confronto con la modernita. Tuttavia, diverse sono le posizione di entrambi sul metodo da applicare:
Per ‘Abduh, era necessario enfatizzare 1’uso dell’igtihdd, nell’interpretazione della tradizione
islamica, per promuoverne il rinnovamento (tagdid),; per Rida, si rendeva invece necessaria una
riforma profonda dell’istituzione del Califfato, ormai soggetto a una situazione d’involuzione
morale, espressione questa del potere dispotico e tirannico dei califfi e dei potenti locali. Il
decadimento del Califfato e la perdita della sua vocazione di guida morale e politica dell’Impero
Turco Ottomano erano sotto gli occhi di tutti: “Il grande malato d’Oriente”. Causa di tutto questo

era, secondo Rida, la continua assunzione di stili di vita europei in conflitto con i valori piu puri

2 NICELLI P., Islam e modernita..., pp. 111-112.
25



dell’Islam. In questo senso, il riformatore rivaluto 1’uso dell’igtihad per la comprensione del Corano
sia nell’interesse della Umma islamiya sia per spingere il legislatore ad esercitare il ragionamento
personale partendo dall’esperienza e confrontando questa con i dettami del testo coranico. Tale
procedimento doveva essere alla base della sua ermeneutica nella formulazione delle leggi che
regolavano la vita dei musulmani. L’educazione, basata sulla conoscenza religiosa e delle scienze
umane, divenne indispensabile per la formazione di una coscienza politica dei musulmani che
andasse al di la dei confini del mondo arabo e si aprisse ad acquisire quelle capacita tecniche che
avevano fatto dell’Europa la guida nei tempi moderni.

In questo senso, Rida vedeva il processo educativo e politico concretizzato nella fondazione
di un partito riformista e progressista, che si ponesse come finalita quella di porre la centralita del
Califfato, o imamato supremo, quale istituzione fondamentale per la costituzione di una societa
islamica testimone della rettitudine morale. Egli definisce tale partito politico come hisb islahi, 0
partito islamico riformista; in altri casi come al-hisb al-islami al-mu ‘atadil, 0 partito islamico
moderato e infine come al-kisb al salafi, o il partito salafi. La conformazione politica doveva avere
delle finalita programmatiche precise: 1) Concentrare tutte le sue forze in un solo scopo, cioe quello
di esporre la forma specifica d’organizzazione da dare al governo califfale adatta ai tempi moderni;
2) Persuadere gli uomini influenti dei paesi scelti, dove realizzare il governo califfale moderno, dei
vantaggi che tale forma di governo comportava; 3) Persuadere tali persone della superiorita e della
possibile realizzazione di questo governo; 4) Rifiutare tutte le calunnie dei disfattisti e dei
francesizzanti, cioé¢ dei musulmani che, avendo avuto un’educazione scolastica e universitaria
europea, avevano assunto le idee filosofiche e politiche liberali sulla separazione tra stato e chiesa.
Essi si ponevano contro la realizzazione di tale governo. Da queste linee programmatiche, Rida
formulo i doveri che incombevano al partito: 1) Dare un’organizzazione di base al Califfato, con
tutta la completezza richiesta dalle circostanze del tempo, per proteggere I’Islam, governare gli stati
musulmani e migliorare la condizione della Umma islamiyva; 2) Tracciare un programma per la
realizzazione degli obbiettivi dell’organizzazione politica, rapidamente e in modo progressivo; 3)
Redigere sulla base degli insegnamenti coranici le leggi musulmane necessarie a regolare i rapporti
tra i cittadini. Tali leggi dovevano servire da prova contro coloro che sostenevano che I’Islam non
poteva adattarsi alla modernita; 4) Una volta definito il piano per la costituzione di un Califfato
supremo, si rendeva necessario un piano per la costituzione di un Califfato di necessita, 0 imamato
d’urgenza, che avesse una validita temporanea, con la funzione di salvaguardare I’Islam e la
solidarieta tra i musulmani. Rida era dunque convinto che il Califfato fosse la forma di governo
migliore e piu consona alla societa e alla politica islamica, perché garante dell'lslam e della sua

propagazione. In questo senso egli polemizzo sia contro i modernisti, che consideravano il Califfato

26



un’istituzione obsoleta e in contrasto con la modernita; sia contro gli ‘ulama’ (saggi dell’Islam), i
quali erano contrari all’ampliamento del concetto di igtiad, per fini filosofici e politici, poiché
vedevano in questo un tentativo di minare la tradizione. Rida considerava il loro atteggiamento
tradizionalista, cioe troppo rigido e comunque ottuso di fronte alle sfide che la modernita poneva
per un sensibile cambiamento in ambito giuridico e politico. Tuttavia, la realta geopolitica a lui
contemporanea non favoriva di certo 1’esaltazione del modello califfale, quale migliore forma di
governo in assoluto. Infatti il degrado morale e la forte corruzione presente nell’Impero Turco
Ottomano testimoniava che il modello istituzionale del Califfato era in uno stato di forte crisi
morale e politica. In piu, come abbiamo visto, vi era da tempo un processo di disgregazione
dell’Impero a cui il Califfato non poteva rispondere né nella sua forma “suprema o ideale”, né nella
sua forma detta “di necessita o d’urgenza”. Oltre la causa “morale” e quella geopolitica, vi era
un’ulteriore causa a sostegno delle tesi moderniste, cio¢ 1’emergere del sentimento nazionalista
arabo di matrice piu laica che religiosa introdotto dai francesizzanti, i quali si dichiaravano per un
superamento dell’ideale panislamico, fondato sulla costituzione di un'unica nazione islamica, sotto
I’egida del Califfato supremo. Essi invece si dichiaravano piu favorevoli all’indipendenza ed
emancipazione delle nazioni arabe; un emancipazione fondata sull’identita culturale, etnica e
linguistica araba di ogni singola nazione. In questo senso, 1’elemento religioso diventava funzionale
alla realizzazione di un processo rivoluzionario che avrebbe favorito I’indipendenza dei singoli stati
arabi dall’Impero Turco Ottomano e dall’ingerenza degli Imperi europei.

Conscio di questo cambiamento di paradigma in atto, Rida cerco di proporre un’alternativa
che tenesse conto del suo ideale panislamico e dei sentimenti indipendentistici arabi. Egli dichiaro
che per la realizzazione del Califfato di necessita sarebbe stato necessario applicare la sira, come
condizione sine qua non al soddisfacimento dell’emancipazione dei popoli islamici. Vi era troppa
separazione tra I’istituzione e il popolo, troppo conflitto tra il vertice e la base; infatti i popoli
musulmani, lasciati a se stessi, non si sentivano piu rappresentati dal Califfato imperiale. Bisognava
utilizzare 1’igtihad come principio ermeneutico per giungere a un processo di adattabilita della
Leggi islamica alle istituzioni giuridiche dei singoli stati arabi. Solo cosi sarebbe stata possibile la
sovranita giuridica e politica della nazione araba. Cosi facendo, il riformista cerco di riadattare
I’ideologia panislamica al contesto nazionalista arabo emergente, senza perd, a nostro parere,
riuscirci, poiché le aspirazioni nazionalistiche erano troppo forti e su posizioni molto diverse da
quelle di Rida. Infatti, per il Nostro, sembra fosse pit importante la riforma della Legge islamica in
funzione panislamica: il fattore religioso e quello scientifico delle scienze umane dovevano
cooperare a rispondere alle istanze di cambiamento sociale e politico dei musulmani. Purtroppo, per

Rida, la storia stava presentando il suo conto ad un mondo impazzito, perché tutto teso al riarmo

27



senza limiti, per via della politica imperiale di conquista. La Grande Guerra prima e poi la chiusura
del Califfato, legata alla caduta dell’Impero Turco Ottomano, avrebbero posto la parola fine
all’ideale panislamico di Rida e dei suoi predecessori, almeno in termini istituzionali, aprendo cosi
la strada ad altri scenari altrettanto fragili e problematici, quelli dei nazionalismi arabi e non solo

arabi.

Alla luce di questi modelli di riformismo islamico, e possibile dire che i riformatori moderni
cercarono di ridare forma all’Islam partendo dai loro differenti e pit 0 meno discutibili approcci alla
modernita. Essi furono consci del bisogno di un profondo rinnovamento della religione islamica
all’alba dei tempi moderni, ¢ per questo sostennero che tale rinnovamento dovesse avvenire
attraverso una nuova interpretazione della tradizione islamica secondo 1’uso della ragione. Per loro
la religione e I’esperienza religiosa della rivelazione coranica non erano separate dalla ragione. Essi
espressero questo concetto in molti modi, a volte attraverso 1’approccio fondamentalista e in alcuni
casi islamista; altre volte invece attraverso un approccio modernista alla realta. Le loro teorie
filosofiche e politiche posero i fondamenti del pensiero politico moderno musulmano, dando origine
a nuovi movimenti che furono alla base della formulazione dell’idea di panislamismo e di
nazionalismo arabo, sia prima che dopo la caduta dell’Impero Turco Ottomano. | riformatori
musulmani contemporanei sono stati influenzati direttamente e indirettamente, dalle idee di questi
pensatori moderni, sviluppando le loro intuizioni e il loro pensiero nelle nuove correnti dell’Islam

politico, trasformandole a seconda delle piu disparate posizioni ideologiche.

Bibliografia:

Libri

AMODEO F. — CEREGHINO M.J., Lawrence d’Arabia e [’invenzione del Medio Oriente, Feltrinelli
Editore, Milano 2016.

BATTAGLIA A., Da Suez ad Aleppo. La campagna Alleata e il Distaccamento italiano in Siria e
Palestina (1917-1921), Sapienza Universita di Roma, Edizioni Nuova Cultura, Roma 2015.
BAusaNI A, Il Corano, Biblioteca Universale Rizzoli, Pantheon, Milano 1997.

CAMPANINI M. - MEZRAN K., Arcipelago Islam, tradizione riforma e militanza in eta
contemporanea, Edizioni Laterza, Roma 2007.

BRANCA P., Moschee inquiete, tradizionalisti, innovatori, fondamentalisti nella cultura islamica, Il

Mulino-Contemporanea. Bologna 2003.

28



BRANCA P., Voci dell’islam moderno. Il pensiero arabo musulmano fra rinnovamento e tradizione,
Casa Editrice Marietti S.p.A., Genova 1997.

D’AGOSTINO G., La lunga marcia dell’Islam politico. Contropotere, rinnovamento religioso e
dinamismo militante, Gangemi Editore, Roma 2013.

ENDE W. AND STEINBACH U., Islam oggi, Edizioni Dehoniane Bologna, 1991/2000.

ETIENNE B., L islamismo radicale, RCS Rizzoli Libri S.p.A., Milano, 2001.

FAKHRI M., A History of Islamic Philosophy, Columbia University Press, New York and London,
1970.

GAMAL AL-DIN AL-AFGANT, Arrad ‘Ald al-dahriyyin, (La réfutation des matérialistes), traduzione di
A.M. GoicHON, Geuthner, Paris 1942.

GAMAL AL-DIN AL-AFGANI - MUHAMMAD ‘ABDUH, Al ‘Urwa al-wutqa (Il legame indissolubile),
Dar al-kitab al-‘arabi, Beirut 1983.

GARDET L., La cit¢ musulmane, vie sociale et politique, Etudes Musulmanes 1. Librairie
Philosophique J.Vrin-Paris 1981.

GiBB H.A.R. AND KRAMERS J.H., Shorter Encyclopaedia of Islam, Fourth Impression, E.J. Brill,
Leiden, New York, Koln, 1995.

Haddad M., Una riforma religiosa nell’lslam ¢ ancora possibile? ‘Abduh un secolo dopo,
Editoriale Jaca Book SpA, Milano 2011, pp. 31, 37.

Hakim C., The Origins of the Lebanese National Idea, University of California Press, Berkeley —
Los Angeles 2013.

HERNANDEZ M.C., Storia del pensiero nel mondo islamico, Vol. 1,2,3, Paideia Editrice, Brescia
1999.

KHADDURI M., Al-Shafi T’s Risala, The Islamic Text Society, Cambridge 1997.

KHALID ABOU RIAILI, «Boutros al-Boustani (1819-83)» in Prospects: The Quarterly Review of
Comparative education, Paris UNESCO, International Bureau of Education), Vol. XXIIl, no. 1/2,
1993, Paris, pp.125-133 (http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf).

LAPIDUS .M., A History of Islamic Societies, Cambridge University Press, 1997.

Lawrence T.E., | sette pilastri della saggezza, Bompiani, Milano 2000.

LEwIs B., La rinascita islamica, Il Mulino. Bologna 1991.

MASSIGNON L., Parola data, Adelphi Edizioni, Milano1995.

MUHAMMAD ‘IMARA, Al-Imam Muhammad ‘Abduh, mugiaddid al-dunia bi tagdid al-din, seconda
edizione, Dar al-Shuriq, il Cairo 1988.

NICELLI P., Islam e modernita, nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Cinisello
Balsamo (Milano) 2009.

29


http://www.ibe.unesco.org/sites/default/files/boustane.pdf

PAKDAMAN HoMA, Djamal-ed-din Assad Abadi dit Afghani, G.P. Maisonneuve — Larose, Parigi
1969.

PICKTHALL M. M., The Meaning of the Glorious Qur’dn, Islamic Call Society, Jamahirya Arab
Libyan Popular Socialist, Tripoli 1970.

RAHMAN F., Islam and Modernity, Transformation of an Intellectual Tradition, the University of
Chicago Press, Chicago and London, 1984.

RAHMAN F., Revival and Reform in Islam, a Study of Islamic Fundamentalism, Oneworld
Publications. Oxford 2000.

RAMADAN T., Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Citta Aperta Edizioni
s.r.l., Troina (En) 2004,

SHARIF M.M., A History of Muslim Philosophy, Vol.1, 2, Otto Harrassowitz Publisher, Weinsbaden,
1963.

WATT W. M., Islamic Philosophy and Theology, Edinburgh University Press, 1997.

Articoli

BALIJON JR. J.M.S., «Ahmad Khany», Extract from EI-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill
NV Leiden, The Netherlands 2007, p. 1.

CAsPAR R., «Le renouveau du Mo‘tazilisme», in Mélanges de [’Institute Dominicain d "Etudes
Orientales du Caire (MIDEO), n. 4, Caire 1957, 159-160.

FEROZ A., «Pan-Turanism» in OEMIW, Vol. 3, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 301-304.
Engin Derliz Akarli, «<Abdulhamid Il», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995,
pp. 12-141.

GAMAL AL-DIN AL-AFGHANI, De ['utilité de la philosophie, PAKDAMAN HOMA, Djamal-ed-din
Assad Abadi dit Afghani, G.P. Maisonneuve — Larose, Parigi 1969, p. 279.

LANDAU J.M., «Pan-Islamy», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, pp. 300-
301.

MUHAMMAD ‘ABDUH, Al-a‘mal al-kamila [il Muhammad ‘Abduh, tesi e presentazione di

MUHAMMAD ‘IMARA, Al-mu’asasa al- ‘arabia, Vol. 1, Beyrut 1972, pp. 649-650.

30



31



