COMUNICARE E CELEBRARE CON IL CORPO
Nella cultura biblica e nella tradizione ebraica

Elena Lea Bartolini De Angeli

[Pubblicato in: «Vivens Homo» 18 (2007/2) pp. 321-337 e successivamente integrato]

La tradizione ebraica insegna che, nel “mondo avvenire”, non solo dovremo rendere conto a Dio dei
nostri peccati e delle nostre mancanze ma anche di tutti i “sani piaceri” dei quali ci siamo
ingiustamente o discutibilmente privati... e cid riguarda soprattutto il corpo®. A tale proposito c’&
chi sottolinea: “Vivi nella gioia? Cosi fai la volonta del cielo....”. Sono le parole del Baal Shem
Tov, fondatore del movimento chassidico®, il quale ricorda ai suoi discepoli che vivere alla luce
della Torah, cioé degli insegnamenti rivelati al Sinai, significa vivere nel segno di una gioia che
scaturisce dal saper godere dei doni della terra in quanto doni divini per gli uomini. Per questo
anche Reb Pinchas di Korez sottolinea che: “tutti i piaceri ci vengono dal Paradiso: persino le buone
barzellette. [...] Perché la gioia scaturisce dai mondi superiori: dall’Aureola Divina. E per questo

lava tutti i peccati™*. Come infatti ribadisce Avraham Kalisher: “La Torah ¢ stata data all’uomo per

permettergli di celebrare la vita e tutto cio che la rende degna di essere festeggiata™.
In tale orizzonte vogliamo rimettere a tema 1’importanza del corpo e del linguaggio non verbale
nella cultura biblica e nella tradizione ebraica per coglierne alcune dinamiche particolarmente

significative.

La visione unitaria della persona nell’orizzonte dell’antropologia biblica

La Tradizione ebraica, fin dalle sue origini, ha sempre compreso 1’'uomo secondo una prospettiva
unitaria che non separa la sua dimensione corporea, quindi materiale, da quella spirituale. Per
questo ha sviluppato forme di comunicazione non solo mediante la parola, ma anche attraverso gesti
che simbolicamente esprimono sentimenti e stati d’animo sia all’interno dei rapporti umani che nei
confronti del Signore il quale, liberando i figli di Israele dall’Egitto, ha trasformato la loro storia da
comune in storia di salvezza. Ripartiamo pertanto da alcuni elementi fondamentali dell’antropologia
biblica che esprimono la coscienza dell’essere creati ad immagine di Dio come unita inscindibile di
corpo-spirito aperta alla relazione, attraverso una molteplicita di linguaggi e di segni capaci di
esprimere tale dimensione.

1 Cf. Talmud Babilonese, Qiddushin 66d. Il Talmud, autorevole opera della tradizione rabbinica, raccoglie le discussioni
dei Maestri a partire dalla Torah, I’insegnamento divino rivelato al Sinai, e dalla Mishnah, ossia la Torah orale
codificata attorno al II secolo dell’era cristiana. Il Talmud si & fissato in forma scritta in epoca post-biblica fra il V e il
VI secolo, ed esiste in due redazioni: palestinese e babilonese.

2. MALKA, Cosi parlavano i chassidim, Paoline, Milano 1996, p.82.

3 Isra’el ben Eliezer (1700 ca. — 1760), detto Baal Shem Tov, “Signore del Nome buono”, cio¢ del Nome divino. Figura
carismatica e fondatore del movimento chassidico sviluppatosi nell’Europa dell’est attorno al 1750 come momento di
rinnovamento spirituale nell’orizzonte della tradizione mistica ebraica. Per ulteriori approfondimenti rimando a: E.
BARTOLINI, L esperienza di Dio nel chassidismo, in AA. V., Narrare [’esperienza mistica (Ebraismo/ottavo quaderno),
a cura di E. BARTOLINI, Ed. Studio Domenicano, Bologna 1999, pp.99-149.

4 J LANGER, Le nove porte. | segreti del chassidismo, Adelphi, Milano 19874, p.204.

> V. MALKA, Cosi parlavano i chassidim, op.cit., p.145.



Il cuore come centro vitale della persona

Nella comprensione dell’uomo testimoniata dalla Scrittura, il centro vitale della persona non a caso
e il cuore (lev) considerato la sede della ragione, della volonta e dei sentimenti. Cio che nelle nostre
traduzioni italiane del testo originale ebraico designamo con i termini di “spirito” e “anima”, non
costituisce mai una parte totalmente separata dal resto del corpo.

Il termine ebraico della Bibbia piu frequentemente tradotto con “anima” per indicare la dimensione
spirituale dell’uomo, cioé il suo essere ad “immagine di Dio”, ¢ il sostantivo nephesh che,
fondamentalmente, significa: alito/respiro (dalla radice verbale n-ph-sh, respirare)®. Tale respiro &
quello che Dio inspira nell’'uomo per farlo diventare “essere vivente” (lenephesh chajah, cf. Gen
2,7), ma puo indicare anche tutto cio che ha in sé alito di vita, cio¢ “tutti gli esseri che respirano”
(cf. Genl,30). Inoltre ¢ talvolta utilizzato per indicare il desiderio, la brama di qualcosa, oppure puo
esprimere il senso di fame in quanto esigenza di chi “respira”. Per queste ragioni ha una sua
particolare relazione con il termine lev, cuore, al quale sovente ¢ associato: “amerai il Signore tuo
Dio con tutto il tuo cuore (levavekha), con tutto il tuo essere (naphshekha) e con tutte le tue forze
(me’odekha) (Dt 6,5)”. Nephesh quindi soprattutto come essere vivente comprensivo di corpo e
spirito e fra loro inseparabili’.

La tradizione rabbinica, riprendendo la terminologia biblica, indica lo “spirito di vita” nell’essere
vivente con i seguenti cinque termini: nephesh, quindi essere vivente, che respira; neshamah, nel
senso di spirito vivente nell’'uomo®, ruach, che letteralmente significa “vento” oppure
“alito/respiro”; chajiah, cio¢ vita, intesa come vita donata da Dio all’uomo; jechidah, letteralmente
“unita”, cio¢ qualcosa che si possiede una sola volta. Con questi termini si esprime la forza
spirituale interiore all’'uvomo che lo distingue dall’esistenza animale e nella quale si radicano gli
ideali che lo spingono a scegliere il bene e respingere il male. Solo se I’'uomo ¢ cosciente di cio, di
questo dono prezioso, puo ascoltare e mettere in pratica gli insegnamenti rivelati (cf. Dt 30,15-20).
A questo proposito, nella preghiera del mattino ancora in uso, si recita il seguente passo talmudico:

Dio mio, lo spirito di vita/anima (neshamah) che Tu mi hai dato ¢ puro, Tu I’hai formato in me, Tu
I’hai spirato in me e Tu lo conservi in me, € Tu in avvenire me lo toglierai e me lo ridarai nel tempo
avvenire; per tutto il tempo che lo spirito di vita/anima (neshamah) é dentro di me, io rendo grazie al
Tuo cospetto, Signore Dio Mio, e Dio dei mie padri, signore di tutti gli spiriti viventi/anime (’adon
kol-haneshamot). Benedetto Tu, o Signore, che fai tornare lo spirito/le anime (neshamot) ai corpi
morti®.

Riguardo il ridare lo spirito ai corpi morti, si esprime qui la concezione ebraica di resurrezione

come rivivificazione, che si radica nella fede in un Dio non solo capace di liberare dalla schiavitu
d’Egitto ma anche in grado di ridare la vita e quindi di vincere la morte®®.

Linquaqgqi non verbali e linguaggio del corpo

Nel contesto dell’antropologia unitaria tipica della cultura biblica, e nell’orizzonte di una storia
compresa e vissuta come storia di salvezza, la Scrittura ci testimonia una pluralita di linguaggi di

® Talvolta puo indicare anche la gola stessa dell’uomo.

7 La versione greca dei LXX traduce nephesh con psuké secondo il suo uso preplatonico che non opppone anima e
corpo. Cf. al riguardo C. Westermann, nephesh, in E. Jenni — C. Westermann, Dizionario Teologico dell’Antico
Testamento, I, 65-89, in particolare 82.

8 A proposito di questo termine vale la pena ricordare che, secondo la tradizione rabbinica, durante lo Shabbat Dio dona
all’uomo un supplemento di spirito, di neshamah, affinché possa gustare meglio i doni divini del riposo sabbatico con
tutto il suo essere vitale. Cf. Talmud Babilonese, Bezzah 16a.

® Talmud Babilonese, Berakhot 60b.

10 vale la pena ricordare che & in questo orizzonte che si colloca la vicenda pasquale di Gesl e la fede nella resurrezione
testimoniataci dalla prima comunita giudaico-cristiana (cf. 1Cor 15,1ss.).



fede che comprende sia quelli verbali che quelli gestuali fra loro strettamente connessi. L’uomo
biblico si rivolge a Dio con tutto il suo essere e attraverso tutte le capacita espressive di cui la
persona umana dispone. Nel libro dei Salmi possiamo trovare dei significativi esempi purtroppo non
sempre facilmente rilevabili dalle traduzioni italiane. Vediamone qualcuno:

Come la cerva anela verso i corsi d’acqua, cosi la mia persona/tutto il mio essere (naphshj) anela
verso Te, o Dio (Sal 42,2).

La mia persona/tutto il mio essere (naphshj) esultera nel Signore e si allietera nella sua salvezza.
Tutto il mio corpo/tutte le mie ossa (‘atzzmotaj) dira/diranno: Signore, chi & come Te? (Sal 35,9-10)™.

Il termine ebraico ‘etzzem comprende i significati di corpo, 0ssa, persona, forza. Pertanto i versetti 9-
10 del Salmo 35 sopracitato vanno intesi nel senso di una espressione di lode a Dio che si esprime
attraverso il coinvolgimento di tutto ’essere umano nella sua dimensione sia corporea che
spirituale. Non a caso quindi il Salmo 150 invita ogni essere vivente ad un coro di lode che
comprende parole, musica e gestualita:

Lodate il Signore!

Lodate Dio nel suo Santuario, lodatelo nel firmamento della sua potenza.

Lodatelo nelle grandi sue opere, lodatelo secondo I’immensita della sua grandezza.
Lodatelo nel clamore del corno/tromba, lodatelo con arpa e cetra.

Lodatelo con tamburo e danza, lodatelo con corde e flauto.

Lodatelo con cembali di clamore, lodatelo con cembali di acclamazione.

Tutto cio che respira (kol hanshamah) lodi il Signore!

Lodate il Signore!

(Sal 150,1-6).

La tradizione biblica ci sintetizza in questo breve Salmo una pluralita di linguaggi di lode,
ritrovabile in molti altri passi scritturistici, che coinvolgono la molteplice capacita espressiva
dell’essere corporeo dell’'uomo: parola, canto, musica, danza'? in un spazio celebrativo che
abbraccia tutto il creato e tutta la storia: non solo il Santuario di Dio ma tutta la sua creazione. In
questo orizzonte la danza puo essere considerata come una delle forme espressive piu originali nella
storia del popolo ebraico, in quanto non nasce da un’esigenza prevalentemente artistica ma come
modalita di preghiera e di lode nei confronti di cio che Dio & capace di operare a favore degli
uomini.

La Bibbia ¢ una fonte preziosa riguardo la nascita della danza nell’antico Israele: i riferimenti
espliciti a danze, strumenti musicali e contesti per danzatori sono frequenti, tuttavia la mancanza di
documenti iconografici circa i costumi e le coreografie relative, dovuta al divieto di raffigurare sia
Dio che la persona umana (cf. Es 20,4 e Dt 5,8), non ci permette di avere un quadro completo di
come la stessa allora avvenisse. In ogni caso € possibile ritrovare significative testimonianze al
riguardo sia in numerosi passi biblici che nella loro interpretazione da parte della Tradizione
religiosa che li ha custoditi, commentati e trasmessi fino a noi.

11 A queste parole si ispira I’andamento cadenzato del corpo (shokelin) ancora oggi visibile fra gli ebrei pil religiosi
durante la preghiera: tutto il corpo segue ritmicamente cid che le labbra dicono, tutto 1’essere dell’uomo partecipa cosi
al momento liturgico.

12 per un approfondimento di questo aspetto rimando a: AA. Vv. a c. di P. STEFANI, La gestualita e la Bibbia (Atti del
Convegno promosso da BIBLIA — Associazione Laica di Cultura Biblica, Parma, 8-9 giugno 1996), Morcelliana,
Brescia 1999; E. BARTOLINI, Come sono belli i passi... La danza nella tradizione ebraica, Ancora, Milano 2000.



La varieta della terminologia biblica

Cio che innanzitutto colpisce € la varieta terminologica con cui la danza é presentata nella Scrittura,
la quale utilizza ben undici radici verbali per descrivere ’azione del danzare soffermandosi
minuziosamente sui gesti e i movimenti del corpo utilizzati nei diversi contesti.

Fra le piu frequenti troviamo chol, col significato di girare, volteggiare, da cui deriva il sostantivo
machol, danza, utilizzato per indicare le danze femminili come quella della Sulammita nel Cantico
dei Cantici (Ct 7,1) o quella della figlia di lefte nel Libro dei Giudici (Gdc 11,34). E inoltre
possibile ricondurre questo significato anche al termine chalil, flauto/zampogna, il quale potrebbe
indicare lo strumento con cui originariamente si accompagnavano le danzatrici.

Fra le danze femminili troviamo quella descritta nel primo Libro di Samuele, dove si precisa che:

Uscirono le donne da tutte le citta di Israele a cantare e a danzare incontro al re Saul, accompagnandosi
con i timpani, con grida di gioia e con sistri. Le donne danzavano e cantavano alternandosi: Saul ha
ucciso i suoi mille, Davide i suoi diecimila (1Sam 18,6-7).

Come si puo notare in questo caso sono indicati gli strumenti musicali di supporto alla danza e si
sottolinea il modo in cui, attraverso la stessa, viene manifestata la felicita per la vittoria celebrata. Si
puo inoltre fare un interessante confronto fra questo passo biblico e il testo cantato che accompagna
una danza, ancora oggi in uso, dal titolo we-David (e Davide):

E Davide é bello negli occhi

Un pastore fra i gigli

Saul ha colpito i suoi mille e Davide i suoi diecimila
Il figlio di lesse (Davide) e vivo e stabile

Degna di nota € anche la descrizione della danza di Davide e della gioia del popolo di Israele di
fronte all’Arca di Dio mentre viene portata a Gerusalemme: un primo riferimento é alla festa corale
che ne deriva nella quale, con canti, cetre, arpe, timpani, sistri e cembali si manifesta la gioia per
quanto sta accadendo, fa seguito poi una interessante precisazione:

Davide danzava roteando con tutte le forze davanti a JHWH?. Ora Davide era cinto di un ’efod di lino.
(2Sam 6,14).

Davide si e quindi spogliato & ha indossato una veste sacerdotale piuttosto succinta, un ’efod, il
perizoma in lino adatto a compiere i sacrifici.

Tale abbigliamento viene considerato da qualcuno come sconveniente, tanto che il testo biblico
sottolinea:

Mentre I’Arca del Signore entrava nella citta di David, Mikal, figlia di Saul, guardo dalla finestra;
vedendo il re Davide che saltava e danzava dinanzi al Signore, lo disprezzo in cuor suo (2Sam 6,16),

e il disprezzo e riferito proprio alla sua nudita. Tuttavia € il testo stesso a farci capire che
quest’ultima va considerata in riferimento al rapporto sacrale fra la danza e il sacrificio che Davide
sta per compiere (cf. 2Sam 6,18): egli infatti si difende dalle critiche di Mikal sottolineando che il
suo é un atteggiamento rituale dinanzi al Signore che lo ha scelto (cf. 2Sam 6,21) e in nome del
guale non si sente per nulla disonorato di fronte al popolo, mentre a Mikal tocca il castigo della
sterilita (cf. 2Sam 6,22-23). Per questo Davide danza saltellando con agilita e roteando
velocemente, manifestando con tutto il suo essere la gioia per un evento cosi importante.

13 JHWH ¢ il Tetragramma del Nome divino che non si vocalizza e non si pronunzia per rispettarne la trascendenza.



Riguardo il danzare saltellando la Bibbia utilizza forme verbali diverse per distinguere il saltellare a
piedi alterni (ragad) da quello a piedi uniti (qafatz), azioni che spesso, nelle nostre traduzioni
italiane, sono rese semplicemente con ’espressione ballare. Un esempio di questo tipo lo troviamo
nel libro di Qohelet 1a dove si spiega che ¢’¢ un tempo per ogni cosa: “un tempo per gemere, un
tempo per ballare” (Qo 3,4). Qualcosa di analogo si puo rilevare anche nel Cantico dei Cantici
relativamente alla descrizione dell’amato atteso dall’amata: “Una voce! Il mio diletto! Eccolo, viene
saltando per i monti, balzando per le colline” (Ct 2,8). In questo testo non si parla esplicitamente di
danza, tuttavia ¢ un poema d’amore che pud essere interpretato in quest0 Senso e riletto
religiosamente dal momento che I’ebraismo considera ’esperienza coniugale fra uomo e donna
come un modo per dal lode a Dio ed entrare in comunione con Lui.

E inoltre possibile rilevare nel testo biblico altre espressioni il cui significato primario non & quello
del danzare, ma che in alcuni contesti sono utilizzate anche in questo senso. Ad esempio il verbo
passare (pasach), da cui deriva il sostantivo pasqua, puo esprimere talvolta il senso di saltare e
danzare (cf. 1Re 18,26); cosi come pu0 capitare che il verbo zoppicare (tzala®) sia usato come
sinonimo di saltellare per indicare che tale azione non va intesa nel senso di una menomazione
fisica: in questo modo puo essere interpretato il rimprovero di Elia agli Israeliti che preferiscono i
culti cananei, quindi le relative danze sacre, al culto di JHWH e per questo “zoppicano con due
piedi” (cf. 1Re 18,21), in altri termini: saltellano*; infine il verbo volgersi (sabab), che esprime
anche i significati di girare, voltarsi, ritornare, andare attorno, circondare, far girare, ed & utilizzato
per descrivere 1’abilita di danzatori e danzatrici nel compiere gesti e coreografie ritrovabili in molte
danze sia antiche che attuali.

Per avere un’idea d’insieme di tale varieta e abbondanza terminologica possiamo osservare la
seguente tabella riepilogativa delle espressioni bibliche che descrivono 1’azione del danzare:

chol — machol danzare, turbinare (Sal 87,7), danza, tripudio (Ct 7,1; Es 15,20) — designa le
danze femminili e statisticamente & il termine piu frequente

carar saltare, danzare roteando (2Sam 6,14-16)

ragad saltellare di gioia o di paura (Sal 114,4 e 6)

ralag saltare a balzi (Ct 2,8)

pazaz essere flessibile, muoversi agilmente, saltare, danzare (2Sam 6,16)

gafatz saltellare a piedi uniti (Ct 2,8)

sabab volgersi, girare, voltarsi, ritornare, andare attorno, circondare, far girare

tzala“ zoppicare (Gen 32,32; 1Re 18,21)

pasach passare oltre, saltare (1Re 18,26 cf. 18,21)

chagag esultare, festeggiare (Sal 118,27)

sachaq ridere, scherzare, danzare, far festa (1Sam 18,6-7)

(variante di tzachaq)

14 Non dimentichiamo che zoppicare nella Scrittura pud essere anche segno di un particolare incontro con Dio, come
quello di Giacobbe dopo la famosa “lotta notturna” (cf. Gen 32,31-32).



Il modello circolare e le danze a due cori

Pare che ai tempi biblici le danze avvenissero prevalentemente in cerchio e in modo ritmato,
soprattutto quelle per esprimere la gioia dopo vittorie celebrate come segni divini o quelle utilizzate
durante feste religiose.

Il danzare in cerchio ha un particolare riferimento linguistico: il termine ebraico chag, col quale
solitamente si designano le grandi festivita come quelle di pellegrinaggio (Pasqua, Pentecoste e
Capanne)®®, comprende anche il significato di cerchio e di danza in circolo attorno ad un luogo
sacro o durante una celebrazione religiosa; non a caso infatti deriva dalla radice chagag che esprime
il significato di festeggiare, esultare, celebrare, e viene usata per indicare il clima festoso di cori e
processioni danzanti, sia di donne che di uomini, che caratterizza le grandi feste.

Un antico esempio di celebrazione di questo genere lo ritroviamo nell’Esodo, dopo il passaggio del
Mar Rosso, dove la Scrittura narra che:

Allora Miriam, la profetessa, sorella di Aronne, prese in mano un timpano: dietro a lei uscirono tutte le
donne con i timpani, formando cori di danze. E Miriam faceva ripetere: “cantate al Signore perche si e
dimostrato grande, ha lanciato nel mare cavallo e cavaliere” (Es 15,20-21).

In questo breve testo, che probabilmente costituisce il nucleo piu antico del capitolo quindici
dell’Esodo ampliato poi dalla redazione finale che ha dato piu spazio al cantico di Mosé (Cfr. Es
15,1-19), troviamo alcuni elementi interessanti. In primo luogo, si parla di “cori di danze” formati
da donne guidate dalla profetessa Miriam: da una parte si sottolinea la coralita di tale gesto e,
dall’altra, emerge un ruolo positivo e fondamentale della donna nelle celebrazioni liturgiche
dell’antico Israele; inoltre, qui si fa riferimento ad una sorta di ripetizione, forse un ritornello, che
contiene il nucleo tematico del motivo per cui si loda JHWH. Il termine utilizzato e ricavato dalla
radice ‘anah, la quale comprende i significati di iniziare a parlare, rispondere, cantare, testimoniare,
e ci permette di immaginare un solista, ad esempio Miriam, all’invito del quale risponde un coro di
canti e danze tipicamente femminili (mecholot).

Un’altra narrazione in cui viene utilizzato lo stesso termine per indicare dei cori alterni, situazione
dunque in cui due gruppi si rispondono vicendevolmente, e quella che spiega cio che Mosé sente e
vede scendendo dal monte Sinai verso il popolo che si é stancato di attenderlo e si & costruito un
vitello d’oro. Il testo ebraico descrive questo episodio riportando le parole di Mosé che,
letteralmente, possiamo tradurre:

“Non ¢ questo canto di vittoria, non ¢ questo canto di sconfitta, io ascolto voci di risposta a due cori”. E
avvenne che quando si avvicino all’accampamento vide il vitello e le danze (Es 32, 18-19).

E possibile quindi ipotizzare nel periodo biblico I’esistenza di danze di risposta a cori alterni, le
quali troverebbero un significativo riscontro nelle note introduttive di due Salmi nei quali
compaiono delle indicazioni che possono giustificare tale usanza. Al versetto uno dei Salmi 53 e 88
si trova infatti la precisazione “su machalat”, termine ebraico sulla cui traduzione la discussione &
aperta: modo o strumento musicale di incerto significato? Canto flebile? Nome proprio?

La preposizione “su” lascia intendere la corrispondenza con qualcosa che accompagna la salmodia
che, nel primo caso, e seguita da una specificazione che permette la traduzione: “su canto o
accompagnamento strumentale che insegna, di Davide” (Sal 53,1), mentre nel secondo ¢ messa in
relazione al plurale di ‘anah che rende possibile tradurre: “su canto o accompagnamento per
risposta” (Sal 88,1), e ¢’¢ chi sostiene che tale risposta sia riconducibile ad una danza ove il gruppo

15 Tali feste celebrano la memoria dell’uscita dall’Egitto, del dono della Torah sul monte Sinai e della permanenza nel
deserto prima dell’ingresso nella Terra Promessa. Si chiamano di pellegrinaggio perché anticamente, quando c’era il
Tempio, in queste ricorrenze tutti coloro che potevano si recavano processionalmente a piedi a Gerusalemme.



di danzatori risponde ad un solista'® In ogni caso sappiamo che canto e danza nell’antico Israele
sono frequentemente uniti, € non si puo escludere che questa indicazione possa essere riferita a
entrambi.

Il libro dei Salmi ci offre anche un ulteriore e interessante elemento linguistico che secondo alcuni
studi rimanderebbe alla danza e al suo utilizzo come espressione liturgica. E il termine selah,
presente settantun volte in trentanove Salmi, il quale compare all’interno del testo facendo da
cerniera fra gruppi diversi di versetti (nella maggior parte delle traduzioni italiane non compare). La
sua etimologia e piuttosto oscura, tuttavia i biblisti ritengono che il significato possa aver a che fare
con una pausa, un intermezzo, un interludio di tipo musicale in ordine ad una miglior
interpretazione del testo da cantare. Se per esempio consideriamo il modo in cui compare nel Salmo
46, notiamo subito che la prima volta conclude una serie di affermazioni di fede (Sal 46,4), la
seconda una narrazione in cui si ricorda che Dio sta dalla parte del suo popolo (Sal 46,8), e la terza
conclude il Salmo stesso riprendendo il versetto sei come fosse una sorta di ritornello (Sal 46,12);
salmodie di questo tipo, ancora oggi, vengono cantate durante alcune feste sottolineando le diverse
parti con accompagnamenti musicali diversi intervallati da brevi pause!’. Cio permette di formulare
I’ipotesi che, accanto alla necessita di adattare di volta in volta la musica ai passaggi tematici interni
ad alcuni Salmi, ci fosse anche quella di accompagnare la melodia con gruppi danzanti che, grazie
alla pausa, potevano inserirsi fra un coro e 1’altro.

Possiamo cosi riassumere e schematizzare:

Danza in cerchio
(chag = cerchio/festa)

Esprime la dimensione corale
Relativizza ogni divisione gerarchica (non si distingue chi guida la danza da che si lascia guidare)

Cori di danze e Cori alterni

Indicazioni linquistiche:

e selah (pausa), 71 volte in 39 Salmi
e ‘al-machalat (corrispondenza con ‘anot: risposta)
e ‘anah = cominciare a parlare, rispondere, cantare, testimoniare

Esempi:

e Ritornello (Es 15,20-21)
e Voci di risposta (Es 32,18-19)
e Rispondere danzando (1Sam 18,6-7)

Come si pud notare sia la terminologia che i modelli espressivi coi quali la danza ebraica é
testimoniata nella Bibbia rimandano soprattutto al suo utilizzo in ambito liturgico.

16 Questa I’ipotesi di SHALOMON HERMON, in AAVV., Machol Ha ‘am, by BERK F., Edited by Reimer S., American
Zionist Youth Foundation, U.S.A. 1978, pp. 14-15.
17 Questo accade ad esempio per i Salmi di Alleluia durante la celebrazione della cena pasquale.




La danza come elemento liturgico

Sia nei Salmi che in numerosi altri passi biblici possiamo trovare particolari riferimenti alla danza
come uno degli elementi liturgici che accompagna i momenti di gioia: ad esempio negli inni
celebrativi per la processione dell’ Arca, dove nel corteo che 1’accompagna ¢ possibile pensare a dei
danzatori (Sal 68,25-26); oppure nella celebrazione di Sion come madre dei popoli, dove I’invito a
danzare ¢ esplicito (Sal 87,7); cosi come esplicitamente si esorta a lodare il nome di Dio con danze
e inni (Sal 149,3 e 150,4). Interessante anche il riferimento alla danza come segno di gioia per
I’intervento di Dio nella storia a favore del suo popolo riportata nel libro della consolazione di
Geremia (Ger 31,4). Altri contesti nei quali la danza non & menzionata ma presumibile si possono
ritrovare nel libro di Neemia, in occasione della festa per la dedicazione delle mura di Gerusalemme
(Ne 12,27); o nel primo libro di Samuele, dove si descrive un gruppo di profeti preceduto da arpe,
timpani, flauti e cetre (1Sam 10,5).

La Tradizione orale confluita nella Mishnah e nel Talmud conserva inoltre testimonianze
significative riguardo le danze durante la festa di Sukkot (delle Capanne), una festa gioiosa che
prevede un’intera settimana di festeggiamenti, durante la quale anticamente si alternavano
celebrazioni con processioni e danze maschili e femminili che, dopo il sacrificio al Tempio,
avevano luogo nel cortile delle donne accompagnate da cembali, arpe, e altri strumentil®,
Relativamente a tali festeggiamenti si sottolinea:

Chi non ha mai veduto la festa per I’attingimento dell’acqua, puo dire di non aver mai visto una festa in
vita sua. All’uscita del primo giorno festivo i sacerdoti e i leviti scendevano nell’atrio riservato alle donne
e vi facevano dei grandi preparativi. [...] Le persone piu religiose e piu illustri danzavano davanti alla
folla avendo in mano delle fiaccole ardenti e recitando salmi e inni,

e si ricorda che, in una di queste occasioni:
Rabbi Simeone ben Gamaliele ha danzato con otto fiaccole senza che nessuna di esse cadesse a terra®®.

Infine vale la pena ricordare la testimonianza di un maestro della Tradizione, nella quale si descrive
una singolare reinterpretazione del ratto delle figlie di Silo (Gdc 21,19-23) riproposto come danza
di corteggiamento: Rabbi Simeon Ben Gamaliele dichiara che nei giorni festivi del 15 di Av e
dell’Espiazione le figlie di Gerusalemme uscivano con vestiti bianchi, che venivano anche prestati
se qualcuna ne era sprovvista, e cosi abbigliate si recavano a danzare nelle vigne invitando i giovani
a sollevare gli occhi e a guardare chi avevano scelto per loro. Ecco come tutto cio viene descritto
nelle fonti rabbiniche:

Le figlie di Gerusalemme uscivano con vesti bianche. Erano vestiti bianchi presi a prestito
vicendevolmente, per non fare arrossire le piu povere, che non avevano vestiti bianchi propri. Quando le
figlie di Gerusalemme erano uscite dalla cittd andavano a danzare nelle vigne. E cosa dicevano?
“Giovane, alza i tuoi occhi e guarda bene quello che scegli. Non posare 1’occhio sulla bellezza, ma sulla
famiglia! ‘Ingannevole ¢ la grazia e vana ¢ la bellezza, ma la donna che teme il Signore é da lodare.
Datele del frutto delle sue mani e le sue stesse opere la lodino alle porte della citta’ (Pr 31,30-31)"%.

Sempre a questo proposito la letteratura talmudica descrive le processioni danzanti in occasione di
matrimoni come atti religiosi pubblici da considerare con rispetto?.

18 Cf. Talmud Babilonese, Sukkah, 51b-53a. In questa occasione si costruiva nel cortile delle donne un soppalco per
mantenere la loro tradizionale distinzione rispetto agli uomini, e pare che al medesimo si sia ispirato 1’uso del matroneo
sopraelevato nelle Sinagoghe.

19 Cf. Talmud Babilonese, Sukkah, 53a.

2 Mishnah, Ta ‘anit 1V,8.

21 Cf. Talmud Babiolonese, Ketubbot 17a.



Il ruolo dei leviti

Le testimonianze bibliche attestano che Davide aveva affidato la direzione del canto proprio ai
leviti:

Ecco coloro ai quali Davide affido la direzione del canto nel Tempio dopo che 1’Arca aveva trovato una
sistemazione. Essi esercitarono 1’ufficio di cantori davanti alla Dimora della tenda del convegno finché
Salomone non costrui il Tempio in Gerusalemme. Nel servizio si attenevano alla regola fissata per loro.
Questi furono gli incaricati e questi i loro figli.... (1Cr 6,16-18ss.).

Per questa ragione i leviti erano liberi da altri impegni, abitavano nel Tempio ed erano in attivita
giorno e notte (cf. 1Cr 9,32). Prima di morire Davide aveva inoltre stabilito che quattromila di loro
lodassero il Signore con tutti gli strumenti che egli stesso aveva inventato a questo scopo, e, per
assolvere a tale compito, essi dovevano presentarsi ogni mattina (cf. 1Cr 23,5 e 30), poiché per
questo erano stati separati, cioe eletti per un servizio cultuale (cf. 1Cr 25,1ss.).

Non a caso quindi i leviti rivestono un ruolo particolare anche in riferimento alle danze celebrative
durante le grandi feste: in particolare, durante la solennita delle Capanne, si posizionavano con i
loro strumenti musicali sui quindici gradini che dall’atrio degli uomini conduceva a quello delle
donne, i quali corrispondevano ai “Salmi dei gradini” contenuti nel salterio (Sal 120-134) e, da
questa2 2|oarticolare postazione, potevano guidare liturgie di canti e danze che si alternavano fra i due
cortili<*.

Ecco perché allora la Bibbia narra che, per la dedicazione delle mura di Gerusalemme, si
mandarono a chiamare i leviti da ogni citta in modo che la festa possa essere celebrata con gioia e,
durante la stessa, Neemia fece levare in piedi due grandi cori di lode e ringraziamento (cf. Ne
12,27-31) che possiamo immaginare come cori di canti e danze.

La fonte biblica e la Tradizione che la interpreta, segnate da una notevole varieta terminologica, ci
presentano dunque la danza nell’antico Israele sia come espressione di gioia che come gesto
liturgico, vissuto principalmente in modo corale e pubblico, il quale diventa testimonianza di fede di
un intero popolo che in questo modo esprime una lettura profetica della storia e ne sottolinea la sua
celebrazione rituale. La danza ¢ quindi tra gli elementi che rimandano all’antropologia unitaria che
caratterizza I’ebraismo, ed entra a far parte della simbologia rituale in quanto gesto che permette di
esprimere il rapporto con Dio attraverso il coinvolgimento di tutta la persona.

Il ruolo delle donne

Come gia é stato sottolineato, il termine che designa le danze femminili (machol) & quello
maggiormente ricorrente nelle testimonianze bibliche riprese puntualmente dalla tradizione
rabbinica, elemento che rimanda pertanto al ruolo delle donne spesso riconosciute come soggetti di
“profezia” (Miriam, Deborah, Chulda, e non solo...). E possibile, infatti, leggere il testo biblico
attraverso quella che possiamo definire una linea di profezia al “femminile”, cioe attraverso la
testimonianza dei gesti e delle parole delle donne che hanno saputo leggere la storia in senso
profetico in quanto hanno saputo accogliere e vivere il dono dello Spirito di Dio su di loro. La
tradizione ritiene che chi é raggiunto dallo Spirito profetico assume un ruolo superiore a quello del
Sommo Sacerdote del Tempio, e cio vale per tutti: uomini o donne, schiavi o liberi, pagani o ebrei:

Cosa rappresenta Debora che profetizzo in Israele e giudico gli ebrei [in questo tempo]? Ma non era
ancora vivo Pinechas figlio di Eleazar (il Sommo Sacerdote)? Insegna il Tana debe Eliahu: “To
chiamo a miei testimoni il cielo e la terra [cioé io dichiaro solennemente] che sia pagano o ebreo,
uomo o donna, schiavo o schiava, su tutti, in virtu delle proprie opere pud posarsi lo Spirito Santo

22 Cf. Talmud Babilonese, Sukkah 51b.



[cioé lo Spirito di Dio]”?3.

Non dimentichiamo inoltre che la donna, fin dai tempi biblici, € il centro e la garante di tutta la
liturgia domestica, fondamentale nell’ebraismo che individua in lei la prima testimone dei valori
tradizionali (soprattutto per questo ¢ ebreo chi nasce da madre ebrea...), ruolo che é in stretta
relazione al fatto che nel corpo femminile sono visibili i segni “sacrali della vita” — come il sangue
del ciclo mestruale e del parto — i quali collocano periodicamente la donna in uno “spazio
temporale” paragonabile al “Santo dei Santi” del Tempio. Questo ¢ il motivo per cui la donna ¢
esonerata da tutti i precetti e da tutte le regole legate ad un orario che potrebbero ostacolarla nella
sua vocazione materna. Milka Ventura lo sottolinea molto bene nella postfazione ad un saggio di
Gustav Dreifuss:

la donna ¢ legata a un suo tempo, il tempo del corpo, che non ¢ lineare ma ciclico; un tempo “lunare”,
come il calendario ebraico. Ci sono Maestri che spiegano questo diverso trattamento, sostenendo che la
donna non ha bisogno di tante “regole” imposte dall’esterno perché per sua stessa natura ha gia una
“regola” interiore®*.

Cio significa che il ciclo mestruale femminile dice e manifesta qualcosa che ha a che fare col sacro
e con la vita di santita della coppia; e significa anche che la donna, sia attraverso il medesimo che
attraverso la maternita, vive attraverso il suo corpo particolari momenti di vicinanza al mistero
divino. In questo orizzonte vanno comprese le norme di purificazione levitiche (Lv 12,1ss.) a partire
dalle quali la tradizione rabbinica ha fissato la prassi religiosa ancora oggi osservata dalle donne
ebree.

Non meraviglia allora che le danze celebrative femminili abbiano uno spazio significativo e che, per
molto tempo, la memoria dell’uscita dall’Egitto sia stata legata significativamente proprio ad una di
queste (cf. Es 15,19,21).

Dai tempi biblici a oggi: alcuni momenti significativi

Non e certo questa la sede per una disamina storica esaustiva. Tuttavia, & necessario richiamare
alcuni momenti significativi della storia post-biblica per poter comprendere meglio in che modo
I’attuale danza ebraica continui o meno ad alimentarsi alle sue radici®®.

Un primo periodo da considerare € sicuramente quello dell’accentuarsi della diaspora dopo la
caduta del secondo Tempio nel 70 e.v., quando il giudaismo si ricostituisce a Javne (o Jamnia)
attorno al commento della Torah (90 e.v.) difendendo la propria identita di fronte al cristianesimo
nascente e alle diverse culture con le quali entra in contatto. Pian piano le danze pubbliche, come
del resto il culto, scompaiono a causa della persecuzione incalzante e si rifugiano nel privato®.

Nel Medioevo le autorita rabbiniche proibiscono ufficialmente le danze fra ebrei e non ebrei,
insistendo sulla necessita di evitare qualsiasi contatto esterno per custodire sia 1’identita ebraica che
I’incolumita del popolo. Nonostante tali restrizioni si continua a danzare fra le mura domestiche in
occasione di matrimoni, durante lo Shabbat, le feste e le celebrazioni come la circoncisione e il bar-
mitzwah (maggiore eta religiosa), momenti che segnano la vita religiosa individuale e collettiva. La

2 Jalkut Shimeoni, Shofetim 1.

24 M. VENTURA, Postfazione, in G. DREIFUSS, Maschio e femmina Ii creo. L’amore e i suoi simboli nelle scritture
ebraiche, Giuntina, Firenze 1996, p.131.

% per quanto riguarda i dati storici faccio particolare riferimento alle notizie e alle note bibliografiche riportate nella
Encyclopaedia Judaica alla voce Dance, vol. 1V, pp.1262-1274.

% Tale periodo, recentemente ridefinito da alcuni studiosi come “mediogiudaismo”, & caratterizzato anche
dall’esperienza monastica dei Terapeuti, una comunita mista che, stabilitasi vicino ad Alessandria d’Egitto, continua ad
utilizzare la danza come elemento liturgico. Si pud vedere al riguardo: G. BoccAccCINi, || Medio Giudaismo, Marietti,
Genova 1993, in particolare pp.27-48; Therapeutae, in Encyclopaedia Judaica, vol. XV, pp.1111-1112.

10



danza si adatta alla nuova situazione: la mancanza di spazio e la necessita di non essere notati
dall’esterno costringono a modificare molte danze tradizionali in relazione al mutato contesto. Tali
difficolta oggettive permettono comunque il sorgere, ad esempio in Germania, di vere e proprie
scuole di danza. Tuttavia, il Medioevo non ¢ un’epoca omogenea: al suo interno si registrano
momenti di notevole intolleranza verso la minoranza ebraica che si contrappongono a un singolare
scambio culturale, come quello che avviene in Spagna tra ebrei, cristiani ¢ musulmani fra 1’anno
mille e la cacciata prima della scoperta dell’ America. Tale periodo viene definito “aureo” proprio
per la fecondita, anche a livello artistico, che da tale collaborazione deriva.

Il Rinascimento poi favorisce la ricomparsa delle danze pubbliche: gli ebrei possono ricominciare a
danzare abbastanza liberamente in occasione di feste e di intrattenimenti di vario genere; la danza
rifiorisce e si sviluppa in modo intensivo e creativo valorizzando gli apporti di ebrei provenienti da
comunita diverse ma rimanendo fedele alle sue origini bibliche. In Italia, ove vivono comunita
all'interno delle quali si sono integrati ebrei di origine spagnola, portoghese e tedesca, abbiamo
notizie di famiglie in cui insegnanti israeliti impartiscono lezioni di Sacra Scrittura, Talmud, musica
¢ danza: quest’ultima quindi ¢ parte integrante della formazione tradizionale. Sappiamo inoltre di
scuole di danza e musica, gestite sempre da ebrei, a Venezia nel 1443 e a Parma nel 1466. Non
dimentichiamo poi il maestro Guglielmo De Pesaro, anch’egli israelita, che nel 1463 pubblica un
trattato sull’arte del ballo. Pare anche che nel 1469, a Palermo, vi siano state delle processioni di
ebrei danzanti per le vie della cittad in occasione del matrimonio fra Ferdinando Il d’Aragona e
Isabella di Castiglia. Purtroppo tale unione segnera negativamente il periodo aureo spagnolo:
saranno infatti loro a cacciare prima gli ebrei e poi i musulmani, causando una disfatta paragonata
alla caduta del Tempio e ponendo fine ad un proficuo scambio interculturale. Molti degli ebrei
espulsi si rifugeranno in zone diverse del Mediterraneo tra cui 1’Italia.

Non € quindi casuale che ancora nel sedicesimo secolo maestri e teorici di danza italiana
rinascimentale siano di origine ebraica: a Roma, ad esempio, si distingue il coreografo ebreo
Gioacchino Massarano. Direttamente o indirettamente, quindi, I’ebraismo continua ad alimentare la
cultura occidentale anche attraverso la danza, e cid nonostante I’istituzione dei “ghetti”, ratificati
con la Bolla di Paolo IV Cum Nimis Absurdum del 1555, e diffusisi soprattutto nel ‘600.

Nel ‘700 si sviluppa il movimento chassidico, una corrente mistica popolare che si contrappone a
quella piu elitaria tradizionale, che parte dall’est europeo per poi diffondersi a macchia d’olio nel
centro Europa, il quale imprime una singolare svolta nella vita religiosa sociale degli ebrei
dell’epoca e, di conseguenza, anche nella danza: emergono caratteri schiettamente popolari accanto
alla permanenza di divieti tradizionali, come quello di danze miste tra uomini e donne o di danze
pubbliche in luoghi sconvenienti. Le occasioni in cui danzare sono quelle di sempre: le feste e le
celebrazioni famigliari come matrimoni e circoncisioni. In questi casi sono previste anche danze di
coppia formata pero da coniugi o parenti stretti, dove comunque spesso la separazione fra le mani é
simboleggiata da un fazzoletto; durante le nozze di ebrei particolarmente osservanti si continua
invece a danzare separatamente. Abbiamo poi testimonianze circa una particolare modalita di
celebrare il riposo sabbatico: gli uomini si recano in sinagoga e le donne si ritrovano per danze
celebrative. Con apporti yemeniti e kurdi nascono inoltre nuove danze per le diverse feste, tra le
quali quelle per esprimere la gioia in occasione di Simchat Torah (gioia per la Torah), momento in
cui il rotolo sacro viene portato danzando per le strade, pratica tutt’ora in uso sia in Israele che nelle
comunita che si ispirano al chassidismo. Non esistono scuole di danza chassidica: € un fenomeno
popolare che prende piede attorno alle guide carismatiche dell’epoca, sia attorno al Ba’al Shem
Tov, fondatore di questa corrente spirituale, che ai grandi maestri della stessa come Nachman di
Bratzlav, che, considerando la danza una particolare forma di preghiera e di esperienza mistica,
compone preghiere da recitare prima della stessa. L’elemento interessante e che tale misticismo
viene comunicato e condiviso attraverso la danza stessa:

Quando il Nonno di Spola il Sabato e le feste danzava, il suo piede era leggero come quello di un
bambino di quattro anni. E di tutti quelli che vedevano la sua santa danza, non ve n'era uno che non

11



tornasse subito con tutta I'anima a Dio; ché nel cuore di tutti quelli che lo vedevano, egli destava un
tempo lacrime e ebbrezza?’,

A Nachman di Bratzlav si fa inoltre risalire la tradizione di commemorare la morte di grandi maestri
attraverso pellegrinaggi danzanti: egli avrebbe ordinato ai suoi discepoli di celebrare la memoria di
Rabbi Simeon Ben Yochai, durante la festa di Lag ba-Omer?®, studiando un capitolo della Mishnah
e recandosi danzando sulla tomba del maestro. Da qui altre tradizioni simili, come quella delle
danze a Pentecoste in ricordo del profeta Nahum in un orizzonte di attesa messianica.

Il chassidismo dunque riprende e contribuisce a custodire molti elementi della tradizione piu antica,
privilegiando le danze in cerchio come all’epoca biblica e riproponendo simbolicamente questo
modello come segno di uguaglianza fra i credenti: nel circolo non si distingue chi guida la danza da
chi segue, e cio pone tutti sullo stesso piano davanti a Dio. Inoltre i testi e le melodie che
accompagnano tale gesto sono generalmente tratte da brevi testi biblici o talmudici. In realta il
movimento chassidico assume e sviluppa una tendenza gia emersa nello stesso periodo in Palestina:
durante la preghiera pubblica o privata e durante lo studio della Torah viene introdotto
I’ondulamento cadenzato denominato shokelin, il quale ha lo scopo di favorire la concentrazione e il
coinvolgimento di tutta la persona nel gesto che si sta compiendo (cf. Sal 35,9-10).

Diventa invece piu complesso e problematico parlare di rinascita della danza nell’attuale Stato di
Israele: il ritorno degli ebrei nella propria terra segna un nuovo orientamento che rimette in
discussione il modo di vivere e le scelte di un popolo da secoli in diaspora, e cio si ripercuote a vari
livelli tra i quali anche la danza popolare tradizionale. Diversi movimenti immigratori
caratterizzano tale ritorno?®: tra i pit importanti quello dal 1882 fino ai primi del 1900, migrazione
sostenuta da giovani intellettuali russi che esaltano il lavoro manuale e la vita collettiva, e il periodo
pionieristico dal 1905 fino ai due grandi conflitti mondiali che vede nuove forme di colonizzazione
agricola come i kibbutzim. Tali movimenti contribuiscono a creare una nuova coscienza nazionale
che si oppone al dominio straniero e favorisce la costituzione di uno Stato all’interno del quale
convivono ebrei di tradizioni ed etnie piuttosto variegate. Dopo la proclamazione ufficiale dello
Stato di Israele nel 1948, ai discendenti degli antichi pionieri si sono oramai uniti ebrei dei paesi
arabi ed ebrei scampati alla shoah, la catastrofe nazista, provenienti dall’Europa e quindi di origine
sia sefardita (spagnola) che askenazita (est europeo). Ogni gruppo porta con sé un’abbondanza di
elementi culturali, tra i quali anche le danze popolari, che pero tendono a rimanere chiusi all’interno
di coloro che provengono dalle stesse zone.

Il confronto fra le diverse espressioni della tradizione qui confluite inizia grazie alla danzatrice Gert
Koufmann, arrivata in Palestina nel 1920 e conosciuta oggi con il nome ebraico di Gurit Kadmann,
la quale, dal 1944, promuove incontri nazionali presso il kibbutz Dalya: tale tradizione, mai
interrotta, vede un coinvolgimento sempre crescente di danzatori, permette una conoscenza
reciproca, favorisce la formazione di compagnie di danza popolare e ispira nuove forme espressive.
Nel 1947 il secondo incontro di Dalya porta gia il segno del raggruppamento degli esiliati ed €
basato interamente sulla creazione locale; i successivi del 1951 e 1958 registrano un’affluenza e una
creativita decisamente in crescita.

La Kadmann prende progressivamente coscienza della varieta di tesori che ogni gruppo ha custodito
e portato con sé, ma nello stesso tempo si rende anche conto del pericolo derivante da una eccessiva
propensione verso il nuovo e il moderno a scapito del tradizionale. Si fa cosi promotrice di
iniziative per raccogliere e salvaguardare tale prezioso patrimonio: tra queste la creazione di una
commissione di danze popolari che si occupa della formazione degli insegnanti, la sensibilizzazione
attraverso le diverse entita culturali del paese e la diffusione di questo fenomeno all’estero: prima a
Praga, poi negli Stati Uniti e poi un po’ ovunque. Nel 1963 alcuni suoi film documentari vengono

27 M. BUBER, | racconti dei Chassidim, Garzanti, Milano 1988, p.215.

28 11 maestro & il presunto autore dello Zohar, un testo mistico, e la festa interrompe gioiosamente i 49 giorni fra Pasqua
e Pentecoste dedicati al ricordo dei martiri ebrei.

29 Vedere al riguardo: R. BALBI, Hatikva. Il ritorno degli ebrei nella Terra Promessa, Mondadori, Milano 1986.

12



proiettati al primo congresso internazionale dell’International Folk Music Council unitamente ad
una rappresentazione di danze denominata “Radici”, e nel 1971 ¢ ancora lei a fondare un centro di
danze etniche con I’obiettivo di raccogliere e conservare danze, melodie, costumi e usanze delle
comunita ebraiche incoraggiando gli anziani a trasmettere un cosi ricco bagaglio culturale ai
giovani. Grazie a tale opera la danza popolare israeliana cresce e progredisce cercando di integrare i
sentimenti di gioia e di coraggio, segno del ritorno alla Terra, con quelli di lutto che continuano a
costituire una necessaria memoria delle sventure che si sono abbattute sul popolo ebraico d’Europa.
Si creano inoltre nuove danze rileggendo temi e motivi antichi, riproponendo passi e coreografie
provenienti da ogni parte del mondo e da epoche diverse.

Possiamo pertanto individuare due filoni di sviluppo: quello chassidico, pit europeo, e quello
yemenita, piu orientale. Al primo puo essere ricondotta la hora, di chiara influenza rumena, antica
danza dei pionieri divenuta simbolo della nuova vita in Israele: la si danza in occasioni sia religiose
che laiche formando un cerchio che pian piano si allarga per comprendere tutti, simbolo di
condivisione e di uguaglianza come nelle antiche danze dei chassidim; i movimenti, semplici
accessibili a chiunque, e I’introduzione dell’unione delle braccia, sono il segno di una nuova
ideologia che ha superato le divisioni del passato.

La ricerca continua, e non sempre indolore, nella convivenza scomoda di due anime che sono in
qualche modo I’espressione di una tensione percepibile a vari livelli: come si discute sull’identita
ebraica e sulle nuove correnti laiche emerse soprattutto dopo la shoah, allo stesso modo non si
riesce a definire con chiarezza cosa sia, 0 cosa debba essere, la danza israeliana contemporanea.
Rimane quindi aperto il dibattito fra conservazione della Tradizione, cioe di una ebraicita
biblicamente fondata, ed assimilazione ad un concetto di popolo e nazione secondo categorie di
chiara matrice occidentale. E una dialettica aperta, e pertanto feconda, dove antico e nuovo
continuano a convivere, e dove la danza costituisce un elemento importante e fondamentale per la
vita del paese: nel 1976 alcuni gruppi folcloristici hanno rappresentato Israecle all’estero e
I’insegnamento delle danze popolari rientra nel quadro dei programmi scolastici.

Lo Stato di Israele, tuttavia, non esprime la realta ebraica odierna nella sua totalita in quanto la
maggior parte degli ebrei vive fuori da esso: & un riferimento indispensabile ma non puo esaurire il
discorso, che si fa invece particolarmente interessante proprio nell’ebraismo ancora in diaspora e
nei suoi rapporti con i non ebrei. Per quanto riguarda la valorizzazione delle radici bibliche della
danza ebraica, esistono esperienze, sorte ad esempio in Europa e in America, che si stanno
rivelando interessanti ambiti di ascolto e conoscenza della cultura di questo popolo di cui la danza si
fa portavoce, attraverso un linguaggio simbolico che favorisce la comunicazione superando
differenze religiose e ideologiche.

Ci troviamo pertanto di fronte ad un fenomeno piuttosto articolato che non si € esaurito nel passato
ma continua, inaspettatamente e sorprendentemente, a dialogare sia al suo interno che al di la dei
propri confini®’. Secondo la Tradizione rimangono comunque alcune convinzioni, fra le quali I’idea
che la bellezza di una madre non puo conoscere eta perché “una donna di sessant’anni ¢ come una
bambina di sei, danza al suono del cembalo”®!; inoltre secondo Rabbi Eleazar le processioni
danzanti in circolo distingueranno i giusti nel Gan ‘Eden:

Il Santo, che benedetto sia, fara fare una danza circolare ai giusti nel Gan ‘Eden, e siedera in mezzo ad
essi; e ciascuno lo indichera con un dito dicendo: “Ecco, questi ¢ il nostro Dio; lo abbiamo atteso ed Egli
ci salvera. Questi ¢ il Signore; lo abbiamo atteso, saremo lieti ¢ godremo della Sua salvezza” (Is 25,9)%.

30 per ulteriori approfondimenti e per le indicazioni bibliografiche si rimanda a: E. BARTOLINI, Come sono belli i
passi... La danza nella tradizione ebraica, op. Cit.

8! Talmud Babilonese, Mo ‘ed gatan, 9b.

32 Talmud Babilonese, Ta ‘anit 31a.

13



Ecco perché, come ricorda Rabbi Nachman di Bratzlav grande maestro chassidico, “ogni giorno
bisogna danzare, fosse anche soltanto con il pensiero...”%,

P.S.

Per quanto riguarda il ruolo della danza nel farsi della societa israeliana si rimanda a:
E.L. BARTOLINI DE ANGELI, Danza ebraica o danza israeliana?, Effata, Cantalupa (TO) 2012

3 V. MALKA, Cosi parlavano i chassidim, op.cit., p.41.

14



