
 1 

COMUNICARE E CELEBRARE CON IL CORPO 

 

Nella cultura biblica e nella tradizione ebraica 

 

Elena Lea Bartolini De Angeli 

 

 

[Pubblicato in: «Vivens Homo» 18 (2007/2) pp. 321-337 e successivamente integrato] 

 

 

La tradizione ebraica insegna che, nel “mondo avvenire”, non solo dovremo rendere conto a Dio dei 

nostri peccati e delle nostre mancanze ma anche di tutti i “sani piaceri” dei quali ci siamo 

ingiustamente o discutibilmente privati… e ciò riguarda soprattutto il corpo1. A tale proposito c’è 

chi sottolinea: “Vivi nella gioia? Così fai la volontà del cielo….”2. Sono le parole del Baal Shem 

Tov, fondatore del movimento chassidico3, il quale ricorda ai suoi discepoli che vivere alla luce 

della Torah, cioè degli insegnamenti rivelati al Sinai, significa vivere nel segno di una gioia che 

scaturisce dal saper godere dei doni della terra in quanto doni divini per gli uomini. Per questo 

anche Reb Pinchas di Korez sottolinea che: “tutti i piaceri ci vengono dal Paradiso: persino le buone 

barzellette. […] Perché la gioia scaturisce dai mondi superiori: dall’Aureola Divina. E per questo 

lava tutti i peccati”4. Come infatti ribadisce Avraham Kalisher: “La Torah è stata data all’uomo per 

permettergli di celebrare la vita e tutto ciò che la rende degna di essere festeggiata”5. 

In tale orizzonte vogliamo rimettere a tema l’importanza del corpo e del linguaggio non verbale 

nella cultura biblica e nella tradizione ebraica per coglierne alcune dinamiche particolarmente 

significative. 

 

 

La visione unitaria della persona nell’orizzonte dell’antropologia biblica 

 

La Tradizione ebraica, fin dalle sue origini, ha sempre compreso l’uomo secondo una prospettiva 

unitaria che non separa la sua dimensione corporea, quindi materiale, da quella spirituale. Per 

questo ha sviluppato forme di comunicazione non solo mediante la parola, ma anche attraverso gesti 

che simbolicamente esprimono sentimenti e stati d’animo sia all’interno dei rapporti umani che nei 

confronti del Signore il quale, liberando i figli di Israele dall’Egitto, ha trasformato la loro storia da 

comune in storia di salvezza. Ripartiamo pertanto da alcuni elementi fondamentali dell’antropologia 

biblica che esprimono la coscienza dell’essere creati ad immagine di Dio come unità inscindibile di 

corpo-spirito aperta alla relazione, attraverso una molteplicità di linguaggi e di segni capaci di 

esprimere tale dimensione. 

 

 

 
1 Cf. Talmud Babilonese, Qiddushin 66d. Il Talmud, autorevole opera della tradizione rabbinica, raccoglie le discussioni 

dei Maestri a partire dalla Torah, l’insegnamento divino rivelato al Sinai, e dalla Mishnah, ossia la Torah orale 

codificata attorno al II secolo dell’era cristiana. Il Talmud si è fissato in forma scritta in epoca post-biblica fra il V e il 

VI secolo, ed esiste in due redazioni: palestinese e babilonese. 
2 V. MALKA, Così parlavano i chassidim, Paoline, Milano 1996, p.82. 
3 Isra’el ben Eliezer (1700 ca. – 1760), detto Baal Shem Tov, “Signore del Nome buono”, cioè del Nome divino. Figura 

carismatica e fondatore del movimento chassidico sviluppatosi nell’Europa dell’est attorno al 1750 come momento di 

rinnovamento spirituale nell’orizzonte della tradizione mistica ebraica. Per ulteriori approfondimenti rimando a: E. 

BARTOLINI, L’esperienza di Dio nel chassidismo, in AA. VV., Narrare l’esperienza mistica (Ebraismo/ottavo quaderno), 

a cura di E. BARTOLINI, Ed. Studio Domenicano, Bologna 1999, pp.99-149. 
4 J LANGER, Le nove porte. I segreti del chassidismo, Adelphi, Milano 19874, p.204. 
5 V. MALKA, Così parlavano i chassidim, op.cit., p.145. 



 2 

Il cuore come centro vitale della persona 

 

Nella comprensione dell’uomo testimoniata dalla Scrittura, il centro vitale della persona non a caso 

è il cuore (lev) considerato la sede della ragione, della volontà e dei sentimenti. Ciò che nelle nostre 

traduzioni italiane del testo originale ebraico designamo con i termini di “spirito” e “anima”, non 

costituisce mai una parte totalmente separata dal resto del corpo. 

Il termine ebraico della Bibbia più frequentemente tradotto con “anima” per indicare la dimensione 

spirituale dell’uomo, cioè il suo essere ad “immagine di Dio”, è il sostantivo nephesh che, 

fondamentalmente, significa: alito/respiro (dalla radice verbale n-ph-sh, respirare)6. Tale respiro è 

quello che Dio inspira nell’uomo per farlo diventare “essere vivente” (lenephesh chajah, cf. Gen 

2,7), ma può indicare anche tutto ciò che ha in sé alito di vita, cioè “tutti gli esseri che respirano” 

(cf. Gen1,30). Inoltre è talvolta utilizzato per indicare il desiderio, la brama di qualcosa, oppure può 

esprimere il senso di fame in quanto esigenza di chi “respira”. Per queste ragioni ha una sua 

particolare relazione con il termine lev, cuore, al quale sovente è associato: “amerai il Signore tuo 

Dio con tutto il tuo cuore (levavekha), con tutto il tuo essere (naphshekha) e con tutte le tue forze 

(me’odekha) (Dt 6,5)”. Nephesh quindi soprattutto come essere vivente comprensivo di corpo e 

spirito e fra loro inseparabili7. 

La tradizione rabbinica, riprendendo la terminologia biblica, indica lo “spirito di vita” nell’essere 

vivente con i seguenti cinque termini: nephesh, quindi essere vivente, che respira; neshamah, nel 

senso di spirito vivente nell’uomo8; ruach, che letteralmente significa “vento” oppure 

“alito/respiro”; chajiah, cioè vita, intesa come vita donata da Dio all’uomo; jechidah, letteralmente 

“unità”, cioè qualcosa che si possiede una sola volta. Con questi termini si esprime la forza 

spirituale interiore all’uomo che lo distingue dall’esistenza animale e nella quale si radicano gli 

ideali che lo spingono a scegliere il bene e respingere il male. Solo se l’uomo è cosciente di ciò, di 

questo dono prezioso, può ascoltare e mettere in pratica gli insegnamenti rivelati (cf. Dt 30,15-20). 

A questo proposito, nella preghiera del mattino ancora in uso, si recita il seguente passo talmudico: 

 
Dio mio, lo spirito di vita/anima (neshamah) che Tu mi hai dato è puro, Tu l’hai formato in me, Tu 

l’hai spirato in me e Tu lo conservi in me, e Tu in avvenire me lo toglierai e me lo ridarai nel tempo 

avvenire; per tutto il tempo che lo spirito di vita/anima (neshamah) è dentro di me, io rendo grazie al 

Tuo cospetto, Signore Dio Mio, e Dio dei mie padri, signore di tutti gli spiriti viventi/anime (’adon 

kol-haneshamot). Benedetto Tu, o Signore, che fai tornare lo spirito/le anime (neshamot) ai corpi 

morti9. 

 

Riguardo il ridare lo spirito ai corpi morti, si esprime qui la concezione ebraica di resurrezione 

come rivivificazione, che si radica nella fede in un Dio non solo capace di liberare dalla schiavitù 

d’Egitto ma anche in grado di ridare la vita e quindi di vincere la morte10. 

 

 

Linguaggi non verbali e linguaggio del corpo 

 

Nel contesto dell’antropologia unitaria tipica della cultura biblica, e nell’orizzonte di una storia 

compresa e vissuta come storia di salvezza, la Scrittura ci testimonia una pluralità di linguaggi di 

 
6 Talvolta può indicare anche la gola stessa dell’uomo. 
7 La versione greca dei LXX traduce nephesh con psuké secondo il suo uso preplatonico che non opppone anima e 

corpo. Cf. al riguardo C. Westermann, nephesh, in E. Jenni – C. Westermann, Dizionario Teologico dell’Antico 

Testamento, II, 65-89, in particolare 82. 
8 A proposito di questo termine vale la pena ricordare che, secondo la tradizione rabbinica, durante lo Shabbat Dio dona 

all’uomo un supplemento di spirito, di neshamah, affinché possa gustare meglio i doni divini del riposo sabbatico con 

tutto il suo essere vitale. Cf. Talmud Babilonese, Bezzah 16a. 
9 Talmud Babilonese, Berakhot 60b. 
10 Vale la pena ricordare che è in questo orizzonte che si colloca la vicenda pasquale di Gesù e la fede nella resurrezione 

testimoniataci dalla prima comunità giudaico-cristiana (cf. 1Cor 15,1ss.). 



 3 

fede che comprende sia quelli verbali che quelli gestuali fra loro strettamente connessi. L’uomo 

biblico si rivolge a Dio con tutto il suo essere e attraverso tutte le capacità espressive di cui la 

persona umana dispone. Nel libro dei Salmi possiamo trovare dei significativi esempi purtroppo non 

sempre facilmente rilevabili dalle traduzioni italiane. Vediamone qualcuno: 

 

Come la cerva anela verso i corsi d’acqua, così la mia persona/tutto il mio essere (naphshj) anela 

verso Te, o Dio (Sal 42,2). 
 

La mia persona/tutto il mio essere (naphshj) esulterà nel Signore e si allieterà nella sua salvezza. 

Tutto il mio corpo/tutte le mie ossa (‘atzmotaj) dirà/diranno: Signore, chi è come Te? (Sal 35,9-10)11. 

 

Il termine ebraico ‘etzem comprende i significati di corpo, ossa, persona, forza. Pertanto i versetti 9-

10 del Salmo 35 sopracitato vanno intesi nel senso di una espressione di lode a Dio che si esprime 

attraverso il coinvolgimento di tutto l’essere umano nella sua dimensione sia corporea che 

spirituale. Non a caso quindi il Salmo 150 invita ogni essere vivente ad un coro di lode che 

comprende parole, musica e gestualità: 

 
Lodate il Signore! 

Lodate Dio nel suo Santuario, lodatelo nel firmamento della sua potenza. 

Lodatelo nelle grandi sue opere, lodatelo secondo l’immensità della sua grandezza. 

Lodatelo nel clamore del corno/tromba, lodatelo con arpa e cetra. 

Lodatelo con tamburo e danza, lodatelo con corde e flauto. 

Lodatelo con cembali di clamore, lodatelo con cembali di acclamazione. 

Tutto ciò che respira (kol hanshamah) lodi il Signore! 

Lodate il Signore! 

(Sal 150,1-6). 

 

La tradizione biblica ci sintetizza in questo breve Salmo una pluralità di linguaggi di lode, 

ritrovabile in molti altri passi scritturistici, che coinvolgono la molteplice capacità espressiva 

dell’essere corporeo dell’uomo: parola, canto, musica, danza12, in un spazio celebrativo che 

abbraccia tutto il creato e tutta la storia: non solo il Santuario di Dio ma tutta la sua creazione. In 

questo orizzonte la danza può essere considerata come una delle forme espressive più originali nella 

storia del popolo ebraico, in quanto non nasce da un’esigenza prevalentemente artistica ma come 

modalità di preghiera e di lode nei confronti di ciò che Dio è capace di operare a favore degli 

uomini. 

La Bibbia è una fonte preziosa riguardo la nascita della danza nell’antico Israele: i riferimenti 

espliciti a danze, strumenti musicali e contesti per danzatori sono frequenti, tuttavia la mancanza di 

documenti iconografici circa i costumi e le coreografie relative, dovuta al divieto di raffigurare sia 

Dio che la persona umana (cf. Es 20,4 e Dt 5,8), non ci permette di avere un quadro completo di 

come la stessa allora avvenisse. In ogni caso è possibile ritrovare significative testimonianze al 

riguardo sia in numerosi passi biblici che nella loro interpretazione da parte della Tradizione 

religiosa che li ha custoditi, commentati e trasmessi fino a noi. 
 

 

 

 

 
11 A queste parole si ispira l’andamento cadenzato del corpo (shokelin) ancora oggi visibile fra gli ebrei più religiosi 

durante la preghiera: tutto il corpo segue ritmicamente ciò che le labbra dicono, tutto l’essere dell’uomo partecipa così 

al momento liturgico. 
12 Per un approfondimento di questo aspetto rimando a: AA. VV. a c. di P. STEFANI, La gestualità e la Bibbia (Atti del 

Convegno promosso da BIBLIA – Associazione Laica di Cultura Biblica, Parma, 8-9 giugno 1996), Morcelliana, 

Brescia 1999; E. BARTOLINI, Come sono belli i passi... La danza nella tradizione ebraica, Ancora, Milano 2000. 



 4 

La varietà della terminologia biblica 

 

Ciò che innanzitutto colpisce è la varietà terminologica con cui la danza è presentata nella Scrittura, 

la quale utilizza ben undici radici verbali per descrivere l’azione del danzare soffermandosi 

minuziosamente sui gesti e i movimenti del corpo utilizzati nei diversi contesti. 

Fra le più frequenti troviamo chol, col significato di girare, volteggiare, da cui deriva il sostantivo 

machol, danza, utilizzato per indicare le danze femminili come quella della Sulammita nel Cantico 

dei Cantici (Ct 7,1) o quella della figlia di Iefte nel Libro dei Giudici (Gdc 11,34). È inoltre 

possibile ricondurre questo significato anche al termine chalil, flauto/zampogna, il quale potrebbe 

indicare lo strumento con cui originariamente si accompagnavano le danzatrici. 

Fra le danze femminili troviamo quella descritta nel primo Libro di Samuele, dove si precisa che: 

 
Uscirono le donne da tutte le città di Israele a cantare e a danzare incontro al re Saul, accompagnandosi 

con i timpani, con grida di gioia e con sistri. Le donne danzavano e cantavano alternandosi: Saul ha 

ucciso i suoi mille, Davide i suoi diecimila (1Sam 18,6-7). 

 

Come si può notare in questo caso sono indicati gli strumenti musicali di supporto alla danza e si 

sottolinea il modo in cui, attraverso la stessa, viene manifestata la felicità per la vittoria celebrata. Si 

può inoltre fare un interessante confronto fra questo passo biblico e il testo cantato che accompagna 

una danza, ancora oggi in uso, dal titolo we-David (e Davide): 

 
E Davide è bello negli occhi 

Un pastore fra i gigli 

Saul ha colpito i suoi mille e Davide i suoi diecimila 

Il figlio di Iesse (Davide) è vivo e stabile 

 

 

Degna di nota è anche la descrizione della danza di Davide e della gioia del popolo di Israele di 

fronte all’Arca di Dio mentre viene portata a Gerusalemme: un primo riferimento è alla festa corale 

che ne deriva nella quale, con canti, cetre, arpe, timpani, sistri e cembali si manifesta la gioia per 

quanto sta accadendo, fa seguito poi una interessante precisazione: 

 
Davide danzava roteando con tutte le forze davanti a JHWH13. Ora Davide era cinto di un ’efod di lino. 

(2Sam 6,14). 

 

Davide si è quindi spogliato è ha indossato una veste sacerdotale piuttosto succinta, un ’efod, il 

perizoma in lino adatto a compiere i sacrifici. 

Tale abbigliamento viene considerato da qualcuno come sconveniente, tanto che il testo biblico 

sottolinea: 

 
Mentre l’Arca del Signore entrava nella città di David, Mikal, figlia di Saul, guardò dalla finestra; 

vedendo il re Davide che saltava e danzava dinanzi al Signore, lo disprezzò in cuor suo (2Sam 6,16), 

 

e il disprezzo è riferito proprio alla sua nudità. Tuttavia è il testo stesso a farci capire che 

quest’ultima va considerata in riferimento al rapporto sacrale fra la danza e il sacrificio che Davide 

sta per compiere (cf. 2Sam 6,18): egli infatti si difende dalle critiche di Mikal sottolineando che il 

suo è un atteggiamento rituale dinanzi al Signore che lo ha scelto (cf. 2Sam 6,21) e in nome del 

quale non si sente per nulla disonorato di fronte al popolo, mentre a Mikal tocca il castigo della 

sterilità (cf. 2Sam 6,22-23). Per questo Davide danza saltellando con agilità e roteando 

velocemente, manifestando con tutto il suo essere la gioia per un evento così importante. 

 
13 JHWH è il Tetragramma del Nome divino che non si vocalizza e non si pronunzia per rispettarne la trascendenza. 



 5 

Riguardo il danzare saltellando la Bibbia utilizza forme verbali diverse per distinguere il saltellare a 

piedi alterni (raqad) da quello a piedi uniti (qafatz), azioni che spesso, nelle nostre traduzioni 

italiane, sono rese semplicemente con l’espressione ballare. Un esempio di questo tipo lo troviamo 

nel libro di Qohelet là dove si spiega che c’è un tempo per ogni cosa: “un tempo per gemere, un 

tempo per ballare” (Qo 3,4). Qualcosa di analogo si può rilevare anche nel Cantico dei Cantici 

relativamente alla descrizione dell’amato atteso dall’amata: “Una voce! Il mio diletto! Eccolo, viene 

saltando per i monti, balzando per le colline” (Ct 2,8). In questo testo non si parla esplicitamente di 

danza, tuttavia è un poema d’amore che può essere interpretato in questo senso e riletto 

religiosamente dal momento che l’ebraismo considera l’esperienza coniugale fra uomo e donna 

come un modo per dal lode a Dio ed entrare in comunione con Lui. 

È inoltre possibile rilevare nel testo biblico altre espressioni il cui significato primario non è quello 

del danzare, ma che in alcuni contesti sono utilizzate anche in questo senso. Ad esempio il verbo 

passare (pasach), da cui deriva il sostantivo pasqua, può esprimere talvolta il senso di saltare e 

danzare (cf. 1Re 18,26); così come può capitare che il verbo zoppicare (tzala‘) sia usato come 

sinonimo di saltellare per indicare che tale azione non va intesa nel senso di una menomazione 

fisica: in questo modo può essere interpretato il rimprovero di Elia agli Israeliti che preferiscono i 

culti cananei, quindi le relative danze sacre, al culto di JHWH e per questo “zoppicano con due 

piedi” (cf. 1Re 18,21), in altri termini: saltellano14; infine il verbo volgersi (sabab), che esprime 

anche i significati di girare, voltarsi, ritornare, andare attorno, circondare, far girare, ed è utilizzato 

per descrivere l’abilità di danzatori e danzatrici nel compiere gesti e coreografie ritrovabili in molte 

danze sia antiche che attuali. 

Per avere un’idea d’insieme di tale varietà e abbondanza terminologica possiamo osservare la 

seguente tabella riepilogativa delle espressioni bibliche che descrivono l’azione del danzare: 

 

chol – machol danzare, turbinare (Sal 87,7), danza, tripudio (Ct 7,1; Es 15,20) – designa le 

danze femminili e statisticamente è il termine più frequente 

  

carar saltare, danzare roteando (2Sam 6,14-16) 

  

raqad saltellare di gioia o di paura (Sal 114,4 e 6) 

  

ralag saltare a balzi (Ct 2,8) 

  

pazaz essere flessibile, muoversi agilmente, saltare, danzare (2Sam 6,16) 

  

qafatz saltellare a piedi uniti (Ct 2,8) 

  

sabab volgersi, girare, voltarsi, ritornare, andare attorno, circondare, far girare 

  

tzala‘ zoppicare (Gen 32,32; 1Re 18,21) 

  

pasach passare oltre, saltare (1Re 18,26 cf. 18,21) 

  

chagag esultare, festeggiare (Sal 118,27) 

  

sachaq 

(variante di tzachaq) 

ridere, scherzare, danzare, far festa (1Sam 18,6-7) 

 

 

 
14 Non dimentichiamo che zoppicare nella Scrittura può essere anche segno di un particolare incontro con Dio, come 

quello di Giacobbe dopo la famosa “lotta notturna” (cf. Gen 32,31-32). 



 6 

Il modello circolare e le danze a due cori 

 

Pare che ai tempi biblici le danze avvenissero prevalentemente in cerchio e in modo ritmato, 

soprattutto quelle per esprimere la gioia dopo vittorie celebrate come segni divini o quelle utilizzate 

durante feste religiose. 

Il danzare in cerchio ha un particolare riferimento linguistico: il termine ebraico chag, col quale 

solitamente si designano le grandi festività come quelle di pellegrinaggio (Pasqua, Pentecoste e 

Capanne)15, comprende anche il significato di cerchio e di danza in circolo attorno ad un luogo 

sacro o durante una celebrazione religiosa; non a caso infatti deriva dalla radice chagag che esprime 

il significato di festeggiare, esultare, celebrare, e viene usata per indicare il clima festoso di cori e 

processioni danzanti, sia di donne che di uomini, che caratterizza le grandi feste. 

Un antico esempio di celebrazione di questo genere lo ritroviamo nell’Esodo, dopo il passaggio del 

Mar Rosso, dove la Scrittura narra che: 

 
Allora Miriam, la profetessa, sorella di Aronne, prese in mano un timpano: dietro a lei uscirono tutte le 

donne con i timpani, formando cori di danze. E Miriam faceva ripetere: “cantate al Signore perchè si è 

dimostrato grande, ha lanciato nel mare cavallo e cavaliere” (Es 15,20-21). 

 

In questo breve testo, che probabilmente costituisce il nucleo più antico del capitolo quindici 

dell’Esodo ampliato poi dalla redazione finale che ha dato più spazio al cantico di Mosè (Cfr. Es 

15,1-19), troviamo alcuni elementi interessanti. In primo luogo, si parla di “cori di danze” formati 

da donne guidate dalla profetessa Miriam: da una parte si sottolinea la coralità di tale gesto e, 

dall’altra, emerge un ruolo positivo e fondamentale della donna nelle celebrazioni liturgiche 

dell’antico Israele; inoltre, qui si fa riferimento ad una sorta di ripetizione, forse un ritornello, che 

contiene il nucleo tematico del motivo per cui si loda JHWH. Il termine utilizzato è ricavato dalla 

radice ‘anah, la quale comprende i significati di iniziare a parlare, rispondere, cantare, testimoniare, 

e ci permette di immaginare un solista, ad esempio Miriam, all’invito del quale risponde un coro di 

canti e danze tipicamente femminili (mecholot). 

Un’altra narrazione in cui viene utilizzato lo stesso termine per indicare dei cori alterni, situazione 

dunque in cui due gruppi si rispondono vicendevolmente, è quella che spiega ciò che Mosè sente e 

vede scendendo dal monte Sinai verso il popolo che si è stancato di attenderlo e si è costruito un 

vitello d’oro. Il testo ebraico descrive questo episodio riportando le parole di Mosè che, 

letteralmente, possiamo tradurre: 

 
“Non è questo canto di vittoria, non è questo canto di sconfitta, io ascolto voci di risposta a due cori”. E 

avvenne che quando si avvicinò all’accampamento vide il vitello e le danze (Es 32, 18-19). 

 

È possibile quindi ipotizzare nel periodo biblico l’esistenza di danze di risposta a cori alterni, le 

quali troverebbero un significativo riscontro nelle note introduttive di due Salmi nei quali 

compaiono delle indicazioni che possono giustificare tale usanza. Al versetto uno dei Salmi 53 e 88 

si trova infatti la precisazione “su machalat”, termine ebraico sulla cui traduzione la discussione è 

aperta: modo o strumento musicale di incerto significato? Canto flebile? Nome proprio? 

La preposizione “su” lascia intendere la corrispondenza con qualcosa che accompagna la salmodia 

che, nel primo caso, è seguita da una specificazione che permette la traduzione: “su canto o 

accompagnamento strumentale che insegna, di Davide” (Sal 53,1), mentre nel secondo è messa in 

relazione al plurale di ‘anah che rende possibile tradurre: “su canto o accompagnamento per 

risposta” (Sal 88,1), e c’è chi sostiene che tale risposta sia riconducibile ad una danza ove il gruppo 

 
15 Tali feste celebrano la memoria dell’uscita dall’Egitto, del dono della Torah sul monte Sinai e della permanenza nel 

deserto prima dell’ingresso nella Terra Promessa. Si chiamano di pellegrinaggio perché anticamente, quando c’era il 

Tempio, in queste ricorrenze tutti coloro che potevano si recavano processionalmente a piedi a Gerusalemme. 



 7 

di danzatori risponde ad un solista16 In ogni caso sappiamo che canto e danza nell’antico Israele 

sono frequentemente uniti, e non si può escludere che questa indicazione possa essere riferita a 

entrambi. 

Il libro dei Salmi ci offre anche un ulteriore e interessante elemento linguistico che secondo alcuni 

studi rimanderebbe alla danza e al suo utilizzo come espressione liturgica. È il termine selah, 

presente settantun volte in trentanove Salmi, il quale compare all’interno del testo facendo da 

cerniera fra gruppi diversi di versetti (nella maggior parte delle traduzioni italiane non compare). La 

sua etimologia è piuttosto oscura, tuttavia i biblisti ritengono che il significato possa aver a che fare 

con una pausa, un intermezzo, un interludio di tipo musicale in ordine ad una miglior 

interpretazione del testo da cantare. Se per esempio consideriamo il modo in cui compare nel Salmo 

46, notiamo subito che la prima volta conclude una serie di affermazioni di fede (Sal 46,4), la 

seconda una narrazione in cui si ricorda che Dio sta dalla parte del suo popolo (Sal 46,8), e la terza 

conclude il Salmo stesso riprendendo il versetto sei come fosse una sorta di ritornello (Sal 46,12); 

salmodie di questo tipo, ancora oggi, vengono cantate durante alcune feste sottolineando le diverse 

parti con accompagnamenti musicali diversi intervallati da brevi pause17. Ciò permette di formulare 

l’ipotesi che, accanto alla necessità di adattare di volta in volta la musica ai passaggi tematici interni 

ad alcuni Salmi, ci fosse anche quella di accompagnare la melodia con gruppi danzanti che, grazie 

alla pausa, potevano inserirsi fra un coro e l’altro. 

Possiamo così riassumere e schematizzare: 

 

 

Danza in cerchio 

 

(chag = cerchio/festa) 

 

Esprime la dimensione corale 

Relativizza ogni divisione gerarchica (non si distingue chi guida la danza da che si lascia guidare) 
 

 

Cori di danze e Cori alterni 

 

Indicazioni linguistiche: 

• selah (pausa), 71 volte in 39 Salmi 

• ‘al-machalat (corrispondenza con ‘anot: risposta) 

• ‘anah = cominciare a parlare, rispondere, cantare, testimoniare 

 

 

Esempi: 

• Ritornello (Es 15,20-21) 

• Voci di risposta (Es 32,18-19) 

• Rispondere danzando (1Sam 18,6-7) 

 

 

Come si può notare sia la terminologia che i modelli espressivi coi quali la danza ebraica è 

testimoniata nella Bibbia rimandano soprattutto al suo utilizzo in ambito liturgico. 

 

 

 
16 Questa l’ipotesi di SHALOMON HERMON, in AA.VV., Machol Ha‘am, by BERK F., Edited by Reimer S., American 

Zionist Youth Foundation, U.S.A. 1978, pp. 14-15. 
17 Questo accade ad esempio per i Salmi di Alleluia durante la celebrazione della cena pasquale. 



 8 

La danza come elemento liturgico 

 

Sia nei Salmi che in numerosi altri passi biblici possiamo trovare particolari riferimenti alla danza 

come uno degli elementi liturgici che accompagna i momenti di gioia: ad esempio negli inni 

celebrativi per la processione dell’Arca, dove nel corteo che l’accompagna è possibile pensare a dei 

danzatori (Sal 68,25-26); oppure nella celebrazione di Sion come madre dei popoli, dove l’invito a 

danzare è esplicito (Sal 87,7); così come esplicitamente si esorta a lodare il nome di Dio con danze 

e inni (Sal 149,3 e 150,4). Interessante anche il riferimento alla danza come segno di gioia per 

l’intervento di Dio nella storia a favore del suo popolo riportata nel libro della consolazione di 

Geremia (Ger 31,4). Altri contesti nei quali la danza non è menzionata ma presumibile si possono 

ritrovare nel libro di Neemia, in occasione della festa per la dedicazione delle mura di Gerusalemme 

(Ne 12,27); o nel primo libro di Samuele, dove si descrive un gruppo di profeti preceduto da arpe, 

timpani, flauti e cetre (1Sam 10,5). 

La Tradizione orale confluita nella Mishnah e nel Talmud conserva inoltre testimonianze 

significative riguardo le danze durante la festa di Sukkot (delle Capanne), una festa gioiosa che 

prevede un’intera settimana di festeggiamenti, durante la quale anticamente si alternavano 

celebrazioni con processioni e danze maschili e femminili che, dopo il sacrificio al Tempio, 

avevano luogo nel cortile delle donne accompagnate da cembali, arpe, e altri strumenti18. 

Relativamente a tali festeggiamenti si sottolinea: 

 
Chi non ha mai veduto la festa per l’attingimento dell’acqua, può dire di non aver mai visto una festa in 

vita sua. All’uscita del primo giorno festivo i sacerdoti e i leviti scendevano nell’atrio riservato alle donne 

e vi facevano dei grandi preparativi. [...] Le persone più religiose e più illustri danzavano davanti alla 

folla avendo in mano delle fiaccole ardenti e recitando salmi e inni, 

 

e si ricorda che, in una di queste occasioni:  

 
Rabbi Simeone ben Gamaliele ha danzato con otto fiaccole senza che nessuna di esse cadesse a terra19. 

 

Infine vale la pena ricordare la testimonianza di un maestro della Tradizione, nella quale si descrive 

una singolare reinterpretazione del ratto delle figlie di Silo (Gdc 21,19-23) riproposto come danza 

di corteggiamento: Rabbi Simeon Ben Gamaliele dichiara che nei giorni festivi del 15 di Av e 

dell’Espiazione le figlie di Gerusalemme uscivano con vestiti bianchi, che venivano anche prestati 

se qualcuna ne era sprovvista, e così abbigliate si recavano a danzare nelle vigne invitando i giovani 

a sollevare gli occhi e a guardare chi avevano scelto per loro. Ecco come tutto ciò viene descritto 

nelle fonti rabbiniche: 

 
Le figlie di Gerusalemme uscivano con vesti bianche. Erano vestiti bianchi presi a prestito 

vicendevolmente, per non fare arrossire le più povere, che non avevano vestiti bianchi propri. Quando le 

figlie di Gerusalemme erano uscite dalla città andavano a danzare nelle vigne. E cosa dicevano? 

“Giovane, alza i tuoi occhi e guarda bene quello che scegli. Non posare l’occhio sulla bellezza, ma sulla 

famiglia! ‘Ingannevole è la grazia e vana è la bellezza, ma la donna che teme il Signore è da lodare. 

Datele del frutto delle sue mani e le sue stesse opere la lodino alle porte della città’ (Pr 31,30-31)”20. 

 

Sempre a questo proposito la letteratura talmudica descrive le processioni danzanti in occasione di 

matrimoni come atti religiosi pubblici da considerare con rispetto21. 

 
18 Cf. Talmud Babilonese, Sukkah, 51b-53a. In questa occasione si costruiva nel cortile delle donne un soppalco per 

mantenere la loro tradizionale distinzione rispetto agli uomini, e pare che al medesimo si sia ispirato l’uso del matroneo 

sopraelevato nelle Sinagoghe. 
19 Cf. Talmud Babilonese, Sukkah, 53a. 
20 Mishnah, Ta‘anit IV,8.  
21 Cf. Talmud Babiolonese, Ketubbot 17a. 



 9 

Il ruolo dei leviti 

 

Le testimonianze bibliche attestano che Davide aveva affidato la direzione del canto proprio ai 

leviti: 

 
Ecco coloro ai quali Davide affidò la direzione del canto nel Tempio dopo che l’Arca aveva trovato una 

sistemazione. Essi esercitarono l’ufficio di cantori davanti alla Dimora della tenda del convegno finché 

Salomone non costruì il Tempio in Gerusalemme. Nel servizio si attenevano alla regola fissata per loro. 

Questi furono gli incaricati e questi i loro figli…. (1Cr 6,16-18ss.). 

 

Per questa ragione i leviti erano liberi da altri impegni, abitavano nel Tempio ed erano in attività 

giorno e notte (cf. 1Cr 9,32). Prima di morire Davide aveva inoltre stabilito che quattromila di loro 

lodassero il Signore con tutti gli strumenti che egli stesso aveva inventato a questo scopo, e, per 

assolvere a tale compito, essi dovevano presentarsi ogni mattina (cf. 1Cr 23,5 e 30), poiché per 

questo erano stati separati, cioè eletti per un servizio cultuale (cf. 1Cr 25,1ss.). 

Non a caso quindi i leviti rivestono un ruolo particolare anche in riferimento alle danze celebrative 

durante le grandi feste: in particolare, durante la solennità delle Capanne, si posizionavano con i 

loro strumenti musicali sui quindici gradini che dall’atrio degli uomini conduceva a quello delle 

donne, i quali corrispondevano ai “Salmi dei gradini” contenuti nel salterio (Sal 120-134) e, da 

questa particolare postazione, potevano guidare liturgie di canti e danze che si alternavano fra i due 

cortili22. 

Ecco perché allora la Bibbia narra che, per la dedicazione delle mura di Gerusalemme, si 

mandarono a chiamare i leviti da ogni città in modo che la festa possa essere celebrata con gioia e, 

durante la stessa, Neemia fece levare in piedi due grandi cori di lode e ringraziamento (cf. Ne 

12,27-31) che possiamo immaginare come cori di canti e danze. 

La fonte biblica e la Tradizione che la interpreta, segnate da una notevole varietà terminologica, ci 

presentano dunque la danza nell’antico Israele sia come espressione di gioia che come gesto 

liturgico, vissuto principalmente in modo corale e pubblico, il quale diventa testimonianza di fede di 

un intero popolo che in questo modo esprime una lettura profetica della storia e ne sottolinea la sua 

celebrazione rituale. La danza è quindi tra gli elementi che rimandano all’antropologia unitaria che 

caratterizza l’ebraismo, ed entra a far parte della simbologia rituale in quanto gesto che permette di 

esprimere il rapporto con Dio attraverso il coinvolgimento di tutta la persona. 

 

 

Il ruolo delle donne 

 

Come già è stato sottolineato, il termine che designa le danze femminili (machol) è quello 

maggiormente ricorrente nelle testimonianze bibliche riprese puntualmente dalla tradizione 

rabbinica, elemento che rimanda pertanto al ruolo delle donne spesso riconosciute come soggetti di 

“profezia” (Miriam, Deborah, Chulda, e non solo…). È possibile, infatti, leggere il testo biblico 

attraverso quella che possiamo definire una linea di profezia al “femminile”, cioè attraverso la 

testimonianza dei gesti e delle parole delle donne che hanno saputo leggere la storia in senso 

profetico in quanto hanno saputo accogliere e vivere il dono dello Spirito di Dio su di loro. La 

tradizione ritiene che chi è raggiunto dallo Spirito profetico assume un ruolo superiore a quello del 

Sommo Sacerdote del Tempio, e ciò vale per tutti: uomini o donne, schiavi o liberi, pagani o ebrei: 

 
Cosa rappresenta Debora che profetizzò in Israele e giudicò gli ebrei [in questo tempo]? Ma non era 

ancora vivo Pinechas figlio di Eleazar (il Sommo Sacerdote)? Insegna il Tana debe Eliahu: “Io 

chiamo a miei testimoni il cielo e la terra [cioè io dichiaro solennemente] che sia pagano o ebreo, 

uomo o donna, schiavo o schiava, su tutti, in virtù delle proprie opere può posarsi lo Spirito Santo 

 
22 Cf. Talmud Babilonese, Sukkah 51b. 



 10 

[cioè lo Spirito di Dio]”23. 

 

Non dimentichiamo inoltre che la donna, fin dai tempi biblici, è il centro e la garante di tutta la 

liturgia domestica, fondamentale nell’ebraismo che individua in lei la prima testimone dei valori 

tradizionali (soprattutto per questo è ebreo chi nasce da madre ebrea…), ruolo che è in stretta 

relazione al fatto che nel corpo femminile sono visibili i segni “sacrali della vita” – come il sangue 

del ciclo mestruale e del parto – i quali collocano periodicamente la donna in uno “spazio 

temporale” paragonabile al “Santo dei Santi” del Tempio. Questo è il motivo per cui la donna è 

esonerata da tutti i precetti e da tutte le regole legate ad un orario che potrebbero ostacolarla nella 

sua vocazione materna. Milka Ventura lo sottolinea molto bene nella postfazione ad un saggio di 

Gustav Dreifuss: 

 
la donna è legata a un suo tempo, il tempo del corpo, che non è lineare ma ciclico; un tempo “lunare”, 

come il calendario ebraico. Ci sono Maestri che spiegano questo diverso trattamento, sostenendo che la 

donna non ha bisogno di tante “regole” imposte dall’esterno perché per sua stessa natura ha già una 

“regola” interiore24. 

 

Ciò significa che il ciclo mestruale femminile dice e manifesta qualcosa che ha a che fare col sacro 

e con la vita di santità della coppia; e significa anche che la donna, sia attraverso il medesimo che 

attraverso la maternità, vive attraverso il suo corpo particolari momenti di vicinanza al mistero 

divino. In questo orizzonte vanno comprese le norme di purificazione levitiche (Lv 12,1ss.) a partire 

dalle quali la tradizione rabbinica ha fissato la prassi religiosa ancora oggi osservata dalle donne 

ebree. 

Non meraviglia allora che le danze celebrative femminili abbiano uno spazio significativo e che, per 

molto tempo, la memoria dell’uscita dall’Egitto sia stata legata significativamente proprio ad una di 

queste (cf. Es 15,19,21). 

 

 

Dai tempi biblici a oggi: alcuni momenti significativi 

 

Non e certo questa la sede per una disamina storica esaustiva. Tuttavia, è necessario richiamare 

alcuni momenti significativi della storia post-biblica per poter comprendere meglio in che modo 

l’attuale danza ebraica continui o meno ad alimentarsi alle sue radici25. 

Un primo periodo da considerare è sicuramente quello dell’accentuarsi della diaspora dopo la 

caduta del secondo Tempio nel 70 e.v., quando il giudaismo si ricostituisce a Javne (o Jamnia) 

attorno al commento della Torah (90 e.v.) difendendo la propria identità di fronte al cristianesimo 

nascente e alle diverse culture con le quali entra in contatto. Pian piano le danze pubbliche, come 

del resto il culto, scompaiono a causa della persecuzione incalzante e si rifugiano nel privato26. 

Nel Medioevo le autorità rabbiniche proibiscono ufficialmente le danze fra ebrei e non ebrei, 

insistendo sulla necessità di evitare qualsiasi contatto esterno per custodire sia l’identità ebraica che 

l’incolumità del popolo. Nonostante tali restrizioni si continua a danzare fra le mura domestiche in 

occasione di matrimoni, durante lo Shabbat, le feste e le celebrazioni come la circoncisione e il bar-

mitzwah (maggiore età religiosa), momenti che segnano la vita religiosa individuale e collettiva. La 

 
23 Jalkut Shimeoni, Shofetim 1. 
24 M. VENTURA, Postfazione, in G. DREIFUSS, Maschio e femmina li creò. L’amore e i suoi simboli nelle scritture 

ebraiche, Giuntina, Firenze 1996, p.131. 
25 Per quanto riguarda i dati storici faccio particolare riferimento alle notizie e alle note bibliografiche riportate nella 

Encyclopaedia Judaica alla voce Dance, vol. IV, pp.1262-1274. 
26 Tale periodo, recentemente ridefinito da alcuni studiosi come “mediogiudaismo”, è caratterizzato anche 

dall’esperienza monastica dei Terapeuti, una comunità mista che, stabilitasi vicino ad Alessandria d’Egitto, continua ad 

utilizzare la danza come elemento liturgico. Si può vedere al riguardo: G. BOCCACCINI, Il Medio Giudaismo, Marietti, 

Genova 1993, in particolare pp.27-48; Therapeutae, in Encyclopaedia Judaica, vol. XV, pp.1111-1112. 



 11 

danza si adatta alla nuova situazione: la mancanza di spazio e la necessità di non essere notati 

dall’esterno costringono a modificare molte danze tradizionali in relazione al mutato contesto. Tali 

difficoltà oggettive permettono comunque il sorgere, ad esempio in Germania, di vere e proprie 

scuole di danza. Tuttavia, il Medioevo non è un’epoca omogenea: al suo interno si registrano 

momenti di notevole intolleranza verso la minoranza ebraica che si contrappongono a un singolare 

scambio culturale, come quello che avviene in Spagna tra ebrei, cristiani e musulmani fra l’anno 

mille e la cacciata prima della scoperta dell’America. Tale periodo viene definito “aureo” proprio 

per la fecondità, anche a livello artistico, che da tale collaborazione deriva. 

Il Rinascimento poi favorisce la ricomparsa delle danze pubbliche: gli ebrei possono ricominciare a 

danzare abbastanza liberamente in occasione di feste e di intrattenimenti di vario genere; la danza 

rifiorisce e si sviluppa in modo intensivo e creativo valorizzando gli apporti di ebrei provenienti da 

comunità diverse ma rimanendo fedele alle sue origini bibliche. In Italia, ove vivono comunità 

all'interno delle quali si sono integrati ebrei di origine spagnola, portoghese e tedesca, abbiamo 

notizie di famiglie in cui insegnanti israeliti impartiscono lezioni di Sacra Scrittura, Talmud, musica 

e danza: quest’ultima quindi è parte integrante della formazione tradizionale. Sappiamo inoltre di 

scuole di danza e musica, gestite sempre da ebrei, a Venezia nel 1443 e a Parma nel 1466. Non 

dimentichiamo poi il maestro Guglielmo De Pesaro, anch’egli israelita, che nel 1463 pubblica un 

trattato sull’arte del ballo. Pare anche che nel 1469, a Palermo, vi siano state delle processioni di 

ebrei danzanti per le vie della città in occasione del matrimonio fra Ferdinando II d’Aragona e 

Isabella di Castiglia. Purtroppo tale unione segnerà negativamente il periodo aureo spagnolo: 

saranno infatti loro a cacciare prima gli ebrei e poi i musulmani, causando una disfatta paragonata 

alla caduta del Tempio e ponendo fine ad un proficuo scambio interculturale. Molti degli ebrei 

espulsi si rifugeranno in zone diverse del Mediterraneo tra cui l’Italia. 

Non è quindi casuale che ancora nel sedicesimo secolo maestri e teorici di danza italiana 

rinascimentale siano di origine ebraica: a Roma, ad esempio, si distingue il coreografo ebreo 

Gioacchino Massarano. Direttamente o indirettamente, quindi, l’ebraismo continua ad alimentare la 

cultura occidentale anche attraverso la danza, e ciò nonostante l’istituzione dei “ghetti”, ratificati 

con la Bolla di Paolo IV Cum Nimis Absurdum del 1555, e diffusisi soprattutto nel ‘600. 

Nel ‘700 si sviluppa il movimento chassidico, una corrente mistica popolare che si contrappone a 

quella più elitaria tradizionale, che parte dall’est europeo per poi diffondersi a macchia d’olio nel 

centro Europa, il quale imprime una singolare svolta nella vita religiosa sociale degli ebrei 

dell’epoca e, di conseguenza, anche nella danza: emergono caratteri schiettamente popolari accanto 

alla permanenza di divieti tradizionali, come quello di danze miste tra uomini e donne o di danze 

pubbliche in luoghi sconvenienti. Le occasioni in cui danzare sono quelle di sempre: le feste e le 

celebrazioni famigliari come matrimoni e circoncisioni. In questi casi sono previste anche danze di 

coppia formata però da coniugi o parenti stretti, dove comunque spesso la separazione fra le mani è 

simboleggiata da un fazzoletto; durante le nozze di ebrei particolarmente osservanti si continua 

invece a danzare separatamente. Abbiamo poi testimonianze circa una particolare modalità di 

celebrare il riposo sabbatico: gli uomini si recano in sinagoga e le donne si ritrovano per danze 

celebrative. Con apporti yemeniti e kurdi nascono inoltre nuove danze per le diverse feste, tra le 

quali quelle per esprimere la gioia in occasione di Simchat Torah (gioia per la Torah), momento in 

cui il rotolo sacro viene portato danzando per le strade, pratica tutt’ora in uso sia in Israele che nelle 

comunità che si ispirano al chassidismo. Non esistono scuole di danza chassidica: è un fenomeno 

popolare che prende piede attorno alle guide carismatiche dell’epoca, sia attorno al Ba’al Shem 

Tov, fondatore di questa corrente spirituale, che ai grandi maestri della stessa come Nachman di 

Bratzlav, che, considerando la danza una particolare forma di preghiera e di esperienza mistica, 

compone preghiere da recitare prima della stessa. L’elemento interessante è che tale misticismo 

viene comunicato e condiviso attraverso la danza stessa: 

 
Quando il Nonno di Spola il Sabato e le feste danzava, il suo piede era leggero come quello di un 

bambino di quattro anni. E di tutti quelli che vedevano la sua santa danza, non ve n'era uno che non 



 12 

tornasse subito con tutta l'anima a Dio; chè nel cuore di tutti quelli che lo vedevano, egli destava un 

tempo lacrime e ebbrezza27. 

 

A Nachman di Bratzlav si fa inoltre risalire la tradizione di commemorare la morte di grandi maestri 

attraverso pellegrinaggi danzanti: egli avrebbe ordinato ai suoi discepoli di celebrare la memoria di 

Rabbi Simeon Ben Yochai, durante la festa di Lag ba-Omer28, studiando un capitolo della Mishnah 

e recandosi danzando sulla tomba del maestro. Da qui altre tradizioni simili, come quella delle 

danze a Pentecoste in ricordo del profeta Nahum in un orizzonte di attesa messianica. 

Il chassidismo dunque riprende e contribuisce a custodire molti elementi della tradizione più antica, 

privilegiando le danze in cerchio come all’epoca biblica e riproponendo simbolicamente questo 

modello come segno di uguaglianza fra i credenti: nel circolo non si distingue chi guida la danza da 

chi segue, e ciò pone tutti sullo stesso piano davanti a Dio. Inoltre i testi e le melodie che 

accompagnano tale gesto sono generalmente tratte da brevi testi biblici o talmudici. In realtà il 

movimento chassidico assume e sviluppa una tendenza già emersa nello stesso periodo in Palestina: 

durante la preghiera pubblica o privata e durante lo studio della Torah viene introdotto 

l’ondulamento cadenzato denominato shokelin, il quale ha lo scopo di favorire la concentrazione e il 

coinvolgimento di tutta la persona nel gesto che si sta compiendo (cf. Sal 35,9-10). 

Diventa invece più complesso e problematico parlare di rinascita della danza nell’attuale Stato di 

Israele: il ritorno degli ebrei nella propria terra segna un nuovo orientamento che rimette in 

discussione il modo di vivere e le scelte di un popolo da secoli in diaspora, e ciò si ripercuote a vari 

livelli tra i quali anche la danza popolare tradizionale. Diversi movimenti immigratori 

caratterizzano tale ritorno29: tra i più importanti quello dal 1882 fino ai primi del 1900, migrazione 

sostenuta da giovani intellettuali russi che esaltano il lavoro manuale e la vita collettiva, e il periodo 

pionieristico dal 1905 fino ai due grandi conflitti mondiali che vede nuove forme di colonizzazione 

agricola come i kibbutzim. Tali movimenti contribuiscono a creare una nuova coscienza nazionale 

che si oppone al dominio straniero e favorisce la costituzione di uno Stato all’interno del quale 

convivono ebrei di tradizioni ed etnie piuttosto variegate. Dopo la proclamazione ufficiale dello 

Stato di Israele nel 1948, ai discendenti degli antichi pionieri si sono oramai uniti ebrei dei paesi 

arabi ed ebrei scampati alla shoah, la catastrofe nazista, provenienti dall’Europa e quindi di origine 

sia sefardita (spagnola) che askenazita (est europeo). Ogni gruppo porta con sé un’abbondanza di 

elementi culturali, tra i quali anche le danze popolari, che però tendono a rimanere chiusi all’interno 

di coloro che provengono dalle stesse zone. 

Il confronto fra le diverse espressioni della tradizione qui confluite inizia grazie alla danzatrice Gert 

Koufmann, arrivata in Palestina nel 1920 e conosciuta oggi con il nome ebraico di Gurit Kadmann, 

la quale, dal 1944, promuove incontri nazionali presso il kibbutz Dalya: tale tradizione, mai 

interrotta, vede un coinvolgimento sempre crescente di danzatori, permette una conoscenza 

reciproca, favorisce la formazione di compagnie di danza popolare e ispira nuove forme espressive. 

Nel 1947 il secondo incontro di Dalya porta già il segno del raggruppamento degli esiliati ed è 

basato interamente sulla creazione locale; i successivi del 1951 e 1958 registrano un’affluenza e una 

creatività decisamente in crescita. 

La Kadmann prende progressivamente coscienza della varietà di tesori che ogni gruppo ha custodito 

e portato con sé, ma nello stesso tempo si rende anche conto del pericolo derivante da una eccessiva 

propensione verso il nuovo e il moderno a scapito del tradizionale. Si fa così promotrice di 

iniziative per raccogliere e salvaguardare tale prezioso patrimonio: tra queste la creazione di una 

commissione di danze popolari che si occupa della formazione degli insegnanti, la sensibilizzazione 

attraverso le diverse entità culturali del paese e la diffusione di questo fenomeno all’estero: prima a 

Praga, poi negli Stati Uniti e poi un po’ ovunque. Nel 1963 alcuni suoi film documentari vengono 

 
27 M. BUBER, I racconti dei Chassidim, Garzanti, Milano 1988, p.215. 
28 Il maestro è il presunto autore dello Zohar, un testo mistico, e la festa interrompe gioiosamente i 49 giorni fra Pasqua 

e Pentecoste dedicati al ricordo dei martiri ebrei. 
29 Vedere al riguardo: R. BALBI, Hatikvà. Il ritorno degli ebrei nella Terra Promessa, Mondadori, Milano 1986. 



 13 

proiettati al primo congresso internazionale dell’International Folk Music Council unitamente ad 

una rappresentazione di danze denominata “Radici”, e nel 1971 è ancora lei a fondare un centro di 

danze etniche con l’obiettivo di raccogliere e conservare danze, melodie, costumi e usanze delle 

comunità ebraiche incoraggiando gli anziani a trasmettere un così ricco bagaglio culturale ai 

giovani. Grazie a tale opera la danza popolare israeliana cresce e progredisce cercando di integrare i 

sentimenti di gioia e di coraggio, segno del ritorno alla Terra, con quelli di lutto che continuano a 

costituire una necessaria memoria delle sventure che si sono abbattute sul popolo ebraico d’Europa. 

Si creano inoltre nuove danze rileggendo temi e motivi antichi, riproponendo passi e coreografie 

provenienti da ogni parte del mondo e da epoche diverse. 

Possiamo pertanto individuare due filoni di sviluppo: quello chassidico, più europeo, e quello 

yemenita, più orientale. Al primo può essere ricondotta la hora, di chiara influenza rumena, antica 

danza dei pionieri divenuta simbolo della nuova vita in Israele: la si danza in occasioni sia religiose 

che laiche formando un cerchio che pian piano si allarga per comprendere tutti, simbolo di 

condivisione e di uguaglianza come nelle antiche danze dei chassidim; i movimenti, semplici 

accessibili a chiunque, e l’introduzione dell’unione delle braccia, sono il segno di una nuova 

ideologia che ha superato le divisioni del passato. 

La ricerca continua, e non sempre indolore, nella convivenza scomoda di due anime che sono in 

qualche modo l’espressione di una tensione percepibile a vari livelli: come si discute sull’identità 

ebraica e sulle nuove correnti laiche emerse soprattutto dopo la shoah, allo stesso modo non si 

riesce a definire con chiarezza cosa sia, o cosa debba essere, la danza israeliana contemporanea. 

Rimane quindi aperto il dibattito fra conservazione della Tradizione, cioè di una ebraicità 

biblicamente fondata, ed assimilazione ad un concetto di popolo e nazione secondo categorie di 

chiara matrice occidentale. È una dialettica aperta, e pertanto feconda, dove antico e nuovo 

continuano a convivere, e dove la danza costituisce un elemento importante e fondamentale per la 

vita del paese: nel 1976 alcuni gruppi folcloristici hanno rappresentato Israele all’estero e 

l’insegnamento delle danze popolari rientra nel quadro dei programmi scolastici. 

Lo Stato di Israele, tuttavia, non esprime la realtà ebraica odierna nella sua totalità in quanto la 

maggior parte degli ebrei vive fuori da esso: è un riferimento indispensabile ma non può esaurire il 

discorso, che si fa invece particolarmente interessante proprio nell’ebraismo ancora in diaspora e 

nei suoi rapporti con i non ebrei. Per quanto riguarda la valorizzazione delle radici bibliche della 

danza ebraica, esistono esperienze, sorte ad esempio in Europa e in America, che si stanno 

rivelando interessanti ambiti di ascolto e conoscenza della cultura di questo popolo di cui la danza si 

fa portavoce, attraverso un linguaggio simbolico che favorisce la comunicazione superando 

differenze religiose e ideologiche. 

Ci troviamo pertanto di fronte ad un fenomeno piuttosto articolato che non si è esaurito nel passato 

ma continua, inaspettatamente e sorprendentemente, a dialogare sia al suo interno che al di là dei 

propri confini30. Secondo la Tradizione rimangono comunque alcune convinzioni, fra le quali l’idea 

che la bellezza di una madre non può conoscere età perché “una donna di sessant’anni è come una 

bambina di sei, danza al suono del cembalo”31; inoltre secondo Rabbi Eleazar le processioni 

danzanti in circolo distingueranno i giusti nel Gan ‘Eden: 

 
Il Santo, che benedetto sia, farà fare una danza circolare ai giusti nel Gan ‘Eden, e siederà in mezzo ad 

essi; e ciascuno lo indicherà con un dito dicendo: “Ecco, questi è il nostro Dio; lo abbiamo atteso ed Egli 

ci salverà. Questi è il Signore; lo abbiamo atteso, saremo lieti e godremo della Sua salvezza” (Is 25,9)32. 

 

 
30 Per ulteriori approfondimenti e per le indicazioni bibliografiche si rimanda a: E. BARTOLINI, Come sono belli i 

passi… La danza nella tradizione ebraica, op. cit. 
31 Talmud Babilonese, Mo‘ed qatan, 9b. 
32 Talmud Babilonese, Ta‘anit 31a. 



 14 

Ecco perché, come ricorda Rabbi Nachman di Bratzlav grande maestro chassidico, “ogni giorno 

bisogna danzare, fosse anche soltanto con il pensiero…”33. 

 

 

P.S. 

Per quanto riguarda il ruolo della danza nel farsi della società israeliana si rimanda a: 

E.L. BARTOLINI DE ANGELI, Danza ebraica o danza israeliana?, Effatà, Cantalupa (TO) 2012 

 
33 V. MALKA, Così parlavano i chassidim, op.cit., p.41. 


