
LA DANZA COME 
ELEMENTO LITURGICO

Le testimonianze più 
antiche
ISSR Milano A.A. 2022-2023 - Prof.ssa Elena Lea Bartolini 

Ad esclusivo uso didattico



ORIZZONTE 
GENERALE

Visione unitaria della persona

Importanza del linguaggio del corpo

Chag (cerchio, festa): termine che in ebraico rimanda 
alla danza in cerchio come elemento liturgico tipico di 
ogni festa



Lele Luzzati – Sukkoth

una festa legata alle danze
liturgiche presso il Tempio di 
Gerusalemme



TESIMONIANZE BIBLICHE E 
RABBINICHE

▪Varietà terminologica utilizzata per descrivere le danze (11 radici verbali)

▪Strutture ricorrenti

▪Indicazioni rilevabili nei Salmi relative all’utilizzo liturgico della danza

▪Diverse tipologie (danze liturgiche, danze di festa, ecc.)

Si tratta di racconti: non abbiamo raffigurazioni di quanto ai quei tempi avveniva, ma
è proprio la memoria di quei gesti, narrata di generazione in generazione, che ha
permesso di mantenere nel tempo l’importanza di raccontare anche con la danza le
radici religiose della tradizione



LA VARIETÀ TERMINOLOGICA

▪Chol, danzare-girare, possibile riferimento a chalil, flauto (cfr. Sal 87,7)

▪Machol, danza femminile: statisticamente è il termine più frequente (cfr. Es 15,20)

▪Karar, raqad, ralag, qafatz: diversi modi di saltellare (cfr. 2Sam 6,14-16; Ct 2,8)

▪Pazaz, per indicare l’agilità nel movimento (cfr. 2Sam 6,16)

▪Savav, per indicare giravolte e volteggi (cfr. Sal 114,3)

▪Tzala‘, per indicare un movimento simile allo zoppicare (cfr. Gen 32,32; 1Re 18,21)

▪Pasach, per indicare il danzare saltando a balzi (cfr. 1Re 18,26)

▪Chagag, per descrivere le danze di gioia e celebrative  (cfr. Sal 118,27)

▪Sachaq/tzchaq, per le danze gioiose e per ogni occasione di festa (cfr. 1Sam 18,6-7)



Re Davide danza davanti all ’arca
del l ’a l leanza ,  F.  Bartolozzi (1727-1815)

Cfr. 2Sam 6,14-21



STRUTTURE RICORRENTI

▪Modello circolare (chag)

▪Danze a due cori (solitamente quello degli uomini e quello delle donne che si 
alternano fra loro oppure che danzano contemporaneamente)



E Miriam, la profetessa sorella di Aronne, 
prese un tamburello nella sua mano, e 
tutte le donne uscirono dietro lei con 
tamburelli e formando cori di danze
(mecholot). E Miriam cantò/intonò per loro
(per il popolo): «cantate al Signore che si è 
mostrato grande: cavallo e suo cavaliere 
(riferito agli Egiziani) ha gettato nel mare»

(Es 15,20-21)

Danza di Miriam e delle donne, Haggadah
Aurea, Barcellona 1320 c.ca



Ci sono due danze israeliane che
ricordano il “canto del Mare” (Es 15,1ss.):

Shirat hayam, “Il canto del mare”, 
musicata e coreografata nel 1992 da 
Moshiko Halevy e cantata da Tzadok
Tzuberi

Watiqach Miriam, “E prese Miriam”, 
coreografata da Saghi Azran nel 2014 su
musica e parole di Chanan Ben Ari e 
cantata da Lahakat Kolot



Quando Giosuè udì la voce del popolo che rumoreggiava
disse a Mosè: «c’è voce/rumore di guerra
nell’accampamento». Mosè rispose: «Non è questo un 
canto a due voci di vittoria, non è questo un canto a due 
voci di sconfitta, io sto sentendo voci che si rispondono/che
si alternano (qol ‘anoth)».

E avvenne che quando si avvicinò all’accampamento vide il 
vitello e le danze (mecholot)

(Es 32,18-19)



Le donne da tutte le città di Israele uscirono a cantare
formando cori di danze (mecholot) incontro al re Saul, 
accompagnandosi con i timpani, con grida di gioia e 
con i sistri.

Le donne danzavano gioiosamente (mesachaqot) e 
cantavano alternandosi/rispondendosi:

«Saul ha ucciso i suoi mille,

Davide i suoi diecimila»

(1Sam 18,6-7) 

Questo testo è diventato la base della danza israeliana WeDavid (E Davide) coreografata
nel 1953 da Rivqa Sturman (musica e parole di Metitiahu Shelem) e poi riproposta in varie
versioni tutt’ora danzate in occasione di eventi diversi



POSSIBILI 
RISCONTRI 
NEL LIBRO 
DEI SALMI

▪su machalat (Sal 53,1): specificazione messa in 
relazione ad un insegnamento del re Davide 

▪su machalat (Sal 88,1): specificazione messa in 
relazione al plurale di ‘anah (risposta), che potrebbe 
indicare una risposta vocale o coreutica

▪Termine selah: presente 71 volte in 39 Salmi, 
potrebbe rimandare ad una pausa in riferimento 
all’alternanza di cori o attività coreutiche religiose



Dei figli di Core. Salmo. Cantico.

Il suo fondamento [di Gerusalemme] è sui monti della santità.

Ama il Signore le porte di Tzion più di tutte le dimore di Giacobbe.

Cose gloriose si dicono di te, o città di Dio! Selah

Ricorderò Rahab e Babel tra miei conoscenti:

ecco, Filistea e Tiro con Kush: costoro sono nati là.

E di Tzion si dirà:

«questi e quello sono nati in lei e Lui la renderà stabile 
l’Altissimo!».

Il Signore iscriverà nel registro [anagrafico] dei popoli:

«costui è nato là». Selah 

E i cantori come i danzatori (cholelim) diranno:

«tutte le mie sorgenti sono in te» (Sal 87) 



Durante le liturgie nel
Tempio i Leviti stavano sui 
gradini fra i due cortili in 
modo da sostenere
musicalmente canti e 
danze a due cori



I Leviti, con arpe, cetre, timpani, trombe e 
innumerevoli altri strumenti musicali, stavano sui 
quindici gradini che dall’atrio degli uomini
conducevano a quello delle donne, e che
corrispondevano ai quindici «Salmi dei gradini» 
contenuti nel Salterio (Sal 120-134). Qui i Leviti
stavano coi loro strumenti musicali e recitavano
canti. Due Sacerdoti stavano sulla porta superiore
per la quale si accedeva dall’atrio degli uomini a 
quello delle donne e tenevano due trombe in mano

Talmud Babilonese, Sukkah 51b



TIPOLOGIE 
DIVERSE

(cfr. classifica di Oesterley)

▪Processioni danzanti (Feste di Pellegrinaggio)

▪Danze attorno ad un altare (liturgia del Tempio)

▪Danze estatiche (cfr. Davide davanti all’arca)

▪Danze legate ai cicli stagionali (collegati alle Feste)

▪Danze celebrative di vittoria (cfr. donne incontro a Saul)



Lavo con purità rituale le mie mani

e danzo attorno (’asovevah) al Tuo altare, o Signore

per far udire una voce di ringraziamento

e per raccontare tutti i Tuoi prodigi.

O Signore, ho amato la Dimora della Tua Casa

e il luogo della sede della Tua Gloria

(Sal 26,6-8) 



Disse Rabban Shimon ben Gamaliel: non vi furono
giorni festivi per Israele come il 15 di Av e il Giorno di 
Kippur, nei quali le ragazze di Gerusalemme uscivano
con abiti bianchi presi in prestito, per non imbarazzare
chi non ne aveva. Tutti i vestiti (utilizzati in queste
occasioni) richiedevano il bagno di purificazione. E le 
ragazze di Gerusalemme uscivano e ballavano tra le 
vigne. E che cosa dicevano? «Ragazzo! Alza i tuoi occhi
e guarda bene chi scegli per te. Non posare il tuo
sguardo sulla bellezza; posa il tuo sguardo sulla
famiglia. La grazia è falsa, e vana è la bellezza; la 
donna che teme il Signore, lei sarà lodata (Pr 31,30)»  

Talmud Babilonese, Ta‘anit
30b-31a 
e Mishnah corrispondente



Esiste una danza israeliana: Bakramim, 
“nelle vigne”, che ricorda questa
tradizione. È una danza in circolo
coreografata da Moshe Eskayo nel 1978 
sulla musica di Shlomo Shai 

Danze nelle vigne, Lele Luzzati



Rievocazione moderna



TESTIMONIANZE DI 
FILONE ALESSANDRINO 
(20 a. e.v. – 45 e.v. circa)

▪Contenute nella sua opera: De vita 
contemplativa (III, par. 30ss.)

▪Nella quale racconta uno dei fermenti religiosi 
che caratterizzano il Giudaismo medio (dal III 
sec. prima dell’era cristiana al II dell’era 
attuale)

▪Si tratta della comunità mista dei Terapeuti 
insediatasi nei pressi di Alessandria d’Egitto

▪Presso la quale si praticano danze liturgiche 
che ricordano sia i tempi biblici che la ritualità 
del Tempio distrutto nel 70 dai Romani



FILONE RACCONTA CHE
▪I Terapeuti – a differenza della comunità di Qumran solo maschile insediatasi presso
il Mar Morto – sono un gruppo misto, di uomini e donne, che alternano momenti di
vita eremitica a riunioni comunitarie

▪Sono dediti allo studio, alla preghiera e alla contemplazione ascetica

▪I primi sei giorni di ogni settimana vivevano appartati, consumando pasti frugali
solo durante la notte (pane e sale condito con issopo e acqua)

▪La vigilia del settimo giorno, del Sabato, si ritrovavano per una cerimonia comune
presso un Santuario ove sedevano mantenendo la separazione fra uomini e donne

▪Seguivano il calendario biblico e, ogni 50 giorni, ricordavano la Pentecoste sinaitica
organizzando una grande veglia notturna seguita da una festa, durante la quale
cantavano e danzavano a cori alterni di uomini e donne sul modello di Miriam e
Mosè dopo il passaggio del Mar Rosso (cfr. Es 15,1-21)



ALCUNI STUDIOSI

▪Pensano che i Terapeuti possano aver ispirato il monachesimo cristiano

▪C’è anche che ha studiato dal punto di vista musicale e coreutico le possibili
relazioni fra i Terapeuti e le Comunità Cristiane fondate dall’evangelista Marco sulle
coste Adriatiche (anche ad Aquileia ci sarebbero indizi al riguardo).

▪Si suppone che ci possano essere degli influssi dell’uso liturgico della danza ancora
oggi percepibili in alcuni modi di danzare la Tarantella e la Furlana.

(cfr. G. Pressacco, Musical Traces of Markhan Tradition in the Mediterranean Aerea)

▪Anche Scholem menziona i Terapeuti nel suo saggio: Le grandi correnti della mistica
ebraica, sostenendo che sapevano comprendere misticamente la Torah come i
qabbalisti



COSA RESTA DI 
TUTTA QUESTA 

RICCHEZZA 
CELEBRATIVA?

▪L’ebraismo, dopo la caduta del Tempio del 70 ad opera dei
Romani, si è ricostituito attorno allo studio della Torah e
ha vissuto in gran parte lontano dalla Terra dei Padri fino al
XIX-XX secolo

▪Le Comunità Ebraiche hanno dovuto affrontare, per quasi
duemila anni, persecuzioni e tentativi di sterminio (tra i
quali la Shoah) che si sono alternati a momenti di positiva
interazione con popoli, culture e religioni diverse (in
particolare quella cristiana cattolica)

▪Non sempre per gli Ebrei è stato possibile manifestare
pubblicamente la propria fede, ma le loro danze liturgiche
e tradizionali hanno sempre costituito un grande elemento
di attrazione nei confronti dei non ebrei

▪I modi di danzare sono cambiati nel tempo ma i valori
soggiacenti non sono mutati



IN PARTICOLARE

▪Il linguaggio del corpo continua a caratterizzare la preghiera quotidiana e la liturgia
comunitaria durante il Sabato, le Feste e le tappe religiose della vita

▪Molte danze ripropongono testi biblici, canti religiosi tradizionali, oppure
raccontano la dimensione religiosa della tradizione ebraica che oggi convive con
correnti anche «laiche»

▪La danza tradizionale continua quindi a costituire un linguaggio comune e un
elemento di aggregazione e condivisione, che in alcuni casi si trasforma anche in
spettacolo, ma che nelle sue forme più semplici e inclusive continua ad essere un
gesto irrinunciabile per tutte le occasioni di festa


