
VISIONE UNITARIA DELLA 
PERSONA E IMPORTANZA DEL 
LINGUAGGIO DEL CORPO
ISSR Milano A.A. 2022-2023 – Prof.ssa Elena Lea Bartolini

Ad esclusivo uso didattico



QUALCHE 
PREMESSA

L’ebraismo è un fenomeno che eccede le categorie usuali di 
popolo, religione e cultura

La tradizione ebraica è da sempre, ma soprattutto oggi, una 
realtà multiforme sia per collocazione territoriale (ashkenaziti 
e sefarditi) che per osservanza: ortodossi, ultraortodossi, 
riformati, laico-liberali, ecc.

I termini ebreo e israeliano designano due realtà molto 
diverse: l’ebraismo delle diaspora ha caratteristiche e 
dinamiche che si differenziano dall’ebraismo di chi vive nello 
Stato di Israele

Tuttavia ci sono alcuni elementi di fondo che caratterizzano il 
senso di appartenenza al di là delle differenze



DUE EBREI… 
ALMENO 
TRE 
OPINIONI…



ELEMENTI 
COMUNI

• Torah (insegnamento rivelato al Sinai)

• Popolo (senso di appartenenza)

• Terra (importanza della Terra di Israele anche per 
chi vive in diaspora)

Nell’orizzonte di una visione unitaria della persona



ANTROPOLOGIA UNITARIA
Fonti della tradizione



Cinque 
termini che 
designano 
lo «spirito di 
vita»

• Nefesh, essere vivente che respira, persona

• Neshamah, spirito di vita nell’uomo e in ogni 
essere vivente

• Ruach, alito/respiro ma anche vento

• Chajiah, vita che Dio dona alla Sue creature

• Jechidah, unità e unicità di ogni essere vivente

Inoltre: il termine basar (carne) può designare l’essere vivente sia nella sua dimensione corporea 
che nella sua unitarietà di corpo e spirito



Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore (levavekha), con tutto il tuo essere
(nefshekha) e con tutte le tue forze (me’odekha)

(Dt 6,5)

Dio mio, lo spirito di vita (neshamah) che tu mi hai dato è puro, Tu l’hai formato in me, Tu
l’hai insufflato in me e Tu lo conservi in me, e Tu in avvenire me lo toglierai e me lo ridarai
nel tempo avvenire; per tutto il tempo che lo spirito di vita è dentro di me, io rendo grazie
al Tuo cospetto, Signore mio Dio e Dio dei miei padri, Signore di tutti gli spiriti viventi (kol
haneshamot). Benedetto sei Tu o Dio che fai tornare gli spiriti di vita (neshamot) nei corpi
senza vita

(Talmud Babilonese, Berakhot 60b, si recita all’inizio della preghiera del mattino)



Come una cerva anela verso i corsi d’acqua,

così tutto il mio essere (nafshi) anela verso di Te, o Dio

(Sal 42,2)

Tutto il mio essere (nafshi) esulterà nel Signore e si allieterà nella Sua salvezza.

Tutte le mie ossa (‘atzmotai) diranno: Signore, chi è come Te?

(Sal 35, 9-10)



Ogni spirito che vive (neshamah) riconosca il Tuo Nome come fonte di benedizione, Signore
nostro Dio, e il respiro/soffio (ruach) di ogni carne (basar) glorifichi ed innalzi la Tua
memoria o nostro Re, di eternità in eternità Tu sei Dio. Oltre a Te non abbiamo sovrano,
liberatore, difensore né salvatore che ci redima e ci salvi, ci nutra e sia materno in ogni
tempo, in ogni pena ed angustia, non abbiamo un re se non Tu. Anche se fossero le nostre
bocche fossero ricolme di canto come mare, le nostre lingue fossero inni come i suoi infiniti
flutti, le nostre labbra esprimessero lode come le distese dei cieli, i nostri occhi fossero
splendenti come Sole e Luna, le nostre braccia dispiegate come aquile dei cieli e le nostre
gambe leggere come gazzelle, non saremmo in grado di esprimere sufficientemente la Tua
lode, Signore nostro Dio e Dio dei nostri padri, né di riconoscere il Tuo Nome come fonte di
benedizione per le migliaia, migliaia di migliaia, miriadi di miriadi di buoni atti, segni e
prodigi che facesti con noi e con i nostri avi…

(Inno di lode fra i più antichi che la tradizione conserva)



IMPORTANZA DEL 
LINGUAGGIO DEL CORPO



Hallelujah! Cantate al Signore un canto nuovo, la Sua lode nell’assemblea dei devoti (chasidim)

Gioisca Israele nel suo creatore, i figli di Tzion esultino nel loro Re

Lodino il Suo Nome con danza, con timpano e cetra inneggino a Lui

(Sal 149, 1-3)

Hallelujah! Lodate Dio nel Suo Santuario, lodateLo nel firmamento della Sua forza

LodateLo nelle Sue prodezze, lodateLo secondo l’abbondanza della Sua grandezza

LodateLo con squillo di corno (shofar), lodateLo con arpa e cetra

LodateLo con timpano e danza, lodateLo con corde e flauto

LodateLo con cembali sonori, lodateLo con cembali squillanti

Tutto ciò che ha respiro (neshamah)  lodi il Signore, Hallelujah

(Sal 150)



Tutti i gesti che accompagnano la preghiera rappresentano il nostro desiderio di avvicinarsi
al massimo [della presenza] di Dio. Gesti compiuti con le nostre membra, coi movimenti
delle mani e del corpo. […] I gesti sono spesso più rivelatori e sinceri delle parole perché,
quasi sempre, istintivi e spontanei

(Rav Elia Kopcioski, La gestualità di Mosè e l’eredità biblica nella liturgia ebraica)

Per questo: nella cultura biblica, la danza è un gesto liturgico fondamentale che costituisce
la modalità migliore per rapportarsi a Dio con tutte le potenzialità dell’essere umano,
dimensione che la tradizione non ha mai perso di vista neppure nelle sue espressioni
moderne più laiche.

Tutta la gestualità ancora oggi presente nella liturgia ebraica si radica in questa particolare
visione antropologica di cui la danza rappresenta l’espressione più completa



IN TALE 
ORIZZONTE 
SI 
COLLOCANO

• Il movimento cadenzato durante la preghiera 
(shokeling)

• Tutti i simboli che si indossano per pregare (Tallit e 
Tefillin)

• Il coprirsi gli occhi durante la recita dello Shema‘

• I passi avanti e indietro e gli inchini durante la 
preghiera della ‘Amidah

• La posizione delle mani durante la benedizione 
sacerdotale (Birkat Kohanim)

• E molti altri gesti tradizionali



SHOKELING
L’ondeggiamento
cadenzato per non 
separare il corpo
dallo spirito

Tutte le mie ossa diranno: 
Signore, chi è come Te? 

(Sal 35,10)



TALLIT E TEFILLIN

Il «sacro» indossato



TALLIT (scialle per la preghiera)

bianco, segno della 
misericordia divina

azzurro, segno della 
giustizia divina

La misericordia 
(bianco) è molto più 

“estesa” della 
giustizia (azzurro)



LE FRANGE DEL TALLIT

Ogni frangia ha otto fili e il più lungo è arrotolato
attorno agli altri secondo una precisa modalità:

• Se 26 giri è pari al valore numerico del 
Tetragramma Sacro (JHWH)

• Se 39 giri è pari al valore numerico di JHWH 
’Echad (il Signore è Uno/Unico)



ALL’ESTERNO DEI 
TEFILLIN

Sul capo una ש (Shin con una barra in più in riferimento al 
Tetragramma) come le strisce di cuoio legate alla mano

Sulla nuca un nodo forma la ד (Dalet)

Sul braccio un nodo a forma la י (Jod)

Insieme le tre lettere formano la parola שדי (SHaDaJ): Dio 
che nutre e sostiene l’umanità



ALL’INTERNO DEI TEFILLIN

• Quattro passi biblici: 

• Es 13,1; Es 13,11-16;                             

• Dt 6,4-8; Dt 11,13-21

• Sono simboli per la preghiera (non amuleti)

• Le prime attestazioni scritte del loro uso
risalgono al I-II sec. e.v., ma la tradizione è
sicuramente più antica



DURANTE LA TEFILLAH

• Il corpo di chi prega è portatore dei Nomi divini 
simboleggiati dalle frange del Tallit e dalla posizione dei 
Tefillin

• La donna non ne ha bisogno perché ha già in sé i segni 
della vita che sono segni divini, tuttavia nelle correnti 
riformate molte donne li indossano



COPERTURA DEGLI OCCHI DURANTE LA 
RECITA DELLE PRIME PAROLE DELLO 
SHEMA‘
Per potersi concentrare meglio sul significato di: «il 
Signore è nostro Dio, il Signore è uno/unico»



RECITANDO LA ‘AMIDAH (18 BENEDIZIONI):
• All’inizio si fanno tre passi avanti per entrare
simbolicamente nella trascendenza divina

• Alla fine si fanno tre passi indietro per uscire da 
tale dimensione

• Ad ogni benedizione ci si inchina alla grandezza 
di Dio: il termine barukh (benedetto) viene dalla
stessa radice di berekh (ginocchio) che richiama
simbolicamente l’idea del piegarsi



BIRKAT KOHANIM
(Benedizione sacerdotale indicata in Nm 6,22-26)



Posizione delle mani per la benedizione sacerdotale con simboli mistici: la mano
rappresenta la lettera Shin, iniziale di Shaddaj (Dio che sostiene l’umanità)



Anche durante la liturgia famigliare, che nell’ebraismo è
molto più importante rispetto a quello sinagogale, i gesti
sono fondamentali: come le mani sul volto dopo aver
acceso le candele prima del Sabato e prima di ogni festa,
gesto con cui la donna inaugura l’incedere del tempo
sacro, o come i canti in cui si mimano concetti religiosi
per intrattenere i bambini

(cf. danza ‘Oneg Shabbath, “Delizia del Sabato” e danze
che riprendono i canti delle feste)



‘OD ME‘AT SHABBATH – TRA POCO È SHABBATH

Venerdì pomeriggio
prima che tramonti il sole
il silenzio nella casa avvolge come un velo da sposa
venerdì pomeriggio
una tovaglia sulla tavola
e luce nei miei occhi
la strada si veste di bianco

Tra poco è Shabbath, giorno di riposo
tra poco è Shabbath di felicità e gioia
tra poco, tra poco è Shabbath per tutta la famiglia
tra poco è Shabbath
vieni! Con una benedizione

Venerdì pomeriggio, sul vassoio ci sono le Challot
una coppa, e anche del vino
il cuore sussurra preghiere
venerdì pomeriggio, le candele sono nei 
candelieri
e angeli del cielo ci stanno guardando

Tra poco è Shabbath…

Venerdì pomeriggio, anche il traffico si è fermato
lo Shabbath arriverà
portando serenità come un bacio

Tra poco è Shabbath….



L’AGITAZIONE DEL LULAV 
DURANTE LA FESTA DELLE 
CAPANNE (SUKKOT) E LA SUA 
SIMBOLOGIA



LULAV CON ’ETROG (cedro)

[per la festa di Sukkoth] prenderete il primo giorno
un frutto di bell’aspetto, rami di palme e rami 
dell’albero della mortella (mirto) e rami di salice e vi 
rallegrerete davanti al Signore vostro Dio per sette
giorni

(Lv 23,40)





SIMBOLOGIA 
DELLE 4 
SPECIE

• La palma dà frutti dolci nutrienti ma non ha
profumo, come gli uomini che compiono buone
azioni più per il senso del dovere che per altruismo
o bontà d’animo

• Il mirto ha profumo ma non dà frutti, come gli
uomini che parlano molto ma non fanno niente per
trasformare le parole in azioni

• Il salice non dà né profumo né frutti, come gli
uomini che non compiono buone azioni e sono
senza interesse per gli altri

• Il cedro dà frutti buoni e nutrienti e perfino i suoi
rami profumano, come gli uomini che aiutano il
prossimo sia con il cuore che con le buone azioni



Per questo una parte del 
cedro viene conservata in 
maniera da poter essere
mangiata nelle feste
successive, in particolare
durante quella di Pesach 
(Pasqua)



LE 4 SPECIE

• Crescono tutte presso l’acqua, fonte di vita e di
prosperità e segno del legame fra terra e cielo (cf.
Gen 2,10-14)

• Simbolicamente richiamano i Patriarchi e le
Matriarche per merito dei quali il Signore concede
la Sua benedizione

• Sono il segno delle diversità del popolo di Israele
riunito davanti a Dio



IL LULAV E 
L’ETROG

• Ai tempi biblici si utilizzavano per la liturgia del
Tempio durante Sukkoth che prevedeva danze in
cerchio nei cortili e danze processionali all’esterno

• Dalla caduta del Tempio ad oggi si continuano ad
utilizzare durante la festa di Sukkoth come segno
“memoriale”

(tradizione fissata da Rabbi Jochanan ben Zakkaj)



Chi non ha mai veduto la festa per l’attingimento dell’acqua (a Sukkot), può dire di non aver
mai visto una festa in vita sua. All’uscita del primo giorno festivo [i Sacerdoti e i Leviti]
scendevano nell’atrio riservato alle donne e vi facevano dei grandi preparativi…
Le persone più religiose e più illustri danzavano davanti alla folla avendo in mano delle
fiaccole ardenti e recitando Salmi e Inni…
Quando si congedavano gli uni dagli altri, dicevano: Ti benedica il Signore da Tzion e possa
tu vedere la gioia di Gerusalemme per tutta la tua vita; possa tu vedere i figli dei tu figli e la
pace su Israele (Sal 128,5-6)
Talmud Babilonese, Sukkah 51b

C’è una danza israeliana: Yevarekhekha, (Ti benedica), che ripropone le parole dei versetti
5-6 del Salmo 128 sulla musica di David Weinkrants, cantata da diversi artisti fra i quali
Dudu Fisher e Yehoram Gaon, e coreografata fra il 1971 e il 1972 da Ghiora Kadmon, Dani
Dassa e Raya Spivak



Celebrazione di Sukkoth al Kotel – il 
Muro Occidentale del Tempio a 
Gerusalemme

Il Lulav viene agitato secondo i
quattro punti cardinali affinché la 
benedizione e la santità di questa
festa possano raggiungere tutto il 
mondo



LE HAKKAFOT PER SIMCHAT 
TORAH



A conclusione del ciclo di feste autunnali ci celebra Simchat Torah per esprimere la gioia di
poter proclamare annualmente la Torah senza interruzioni: si conclude la lettura di
Devarim (Deuteronomio) e si continua – senza interruzione – con i primi versetti di Bereshit
(Genesi). Si vuole così sottolineare l’importanza di una lettura continua, e quindi circolare,
dell’insegnamento rivelato al Sinai.

In questa occasione si compie una danza liturgica girando per sette volte attorno alla
Tevah, il pulpito dal quale si proclama la Torah, tenendo fra le braccia i Rotoli sacri e
cantando melodie e inni a Dio tradizionali.

I sette giri prendono il nome di Hakkafot, termine che comprende i significati di: «girare,
circondare»





SIGNIFICATI 
DELLA 
DANZA IN 
CERCHIO

• In ebraico il termine chag significa sia «cerchio»
che «celebrare»

• Richiama le antiche danze attorno ad un luogo
sacro, o ad un altare, comuni a molte culture: al
Tempio di Gerusalemme i sacerdoti giravano
attorno all’altare dei sacrifici spostandosi sempre
verso destra per non dare mai le spalle all’altare
stesso

• Il cerchio è stato compreso a vari livelli simbolici:

• Esprime protezione

• Crea comunicazione

• Rimanda alla trascendenza in quanto non ha 
né inizio né fine

Per questo costituisce il modello tradizionale delle danze ebraiche (e non solo)



LE 
HAKKAFOT 
DI SIMCHAT 
TORAH

• Esprimono le molteplici simbologie legate al
cerchio

• Sono il segno coreutico della circolarità nella
lettura annuale della Torah

• Richiamano i sette giri che la sposa fa attorno allo
sposo sotto la Chuppah, il «baldacchino nuziale»:
per questo colui o colei che proclama gli ultimi
versetti del Deuteronomio e i primi di Genesi senza
interruzione viene definito/a: Chattan Torah,
Sposo/Sposa della Torah

• Richiamano anche i sette giri che si compiono
attorno alla salma prima della sepoltura, che in
alcuni comunità si fanno danzando




