VISIONE UNITARIA DELLA
PERSONA E IMPORTANZA DEL
LINGUAGGIO DEL CORPO

ISSR Milano A.A. 2022-2023 - Prof.ssa Elena Lea Bartolini

Ad esclusivo uso didattico



QUALCHE
PREMESSA

U'ebraismo e un fenomeno che eccede le categorie usuali di
popolo, religione e cultura

La tradizione ebraica € da sempre, ma soprattutto oggi, una
realta multiforme sia per collocazione territoriale (ashkenaziti
e sefarditi) che per osservanza: ortodossi, ultraortodossi,
riformati, laico-liberali, ecc.

| termini ebreo e israeliano designano due realta molto
diverse: I'ebraismo delle diaspora ha caratteristiche e
dinamiche che si differenziano dall’ebraismo di chi vive nello
Stato di Israele

Tuttavia ci sono alcuni elementi di fondo che caratterizzano il
senso di appartenenza al di la delle differenze



DUE EBREI...

ALMENO
TRE

OPINIONIL...

Masorti

Orthoprax
HE'OI' Secular Lubavitch
Bresolov rt odox
Conseruatme Stardi
Hareds
L...,.,., Reconstructionist
Religious Zonist Dati-Leumi S0 Lanssidic

ConservadoX modern Orthodox



e Torah (insegnamento rivelato al Sinai)

E LE M E NTI * Popolo (senso di appartenenza)

* Terra (importanza della Terra di Israele anche per

CO M U N | chi vive in diaspora)

Nell’orizzonte di una visione unitaria della persona



ANTROPOLOGIA UNITARIA

Fonti della tradizione



Cinque
termini che
designhano
lo «spirito di
vita»

Nefesh, essere vivente che respira, persona

Neshamah, spirito di vita nell’'uomo e in ogni
essere vivente

Ruach, alito/respiro ma anche vento

Chajiah, vita che Dio dona alla Sue creature

Jechidah, unita e unicita di ogni essere vivente

Inoltre: il termine basar (carne) puo designare I'essere vivente sia nella sua dimensione corporea
che nella sua unitarieta di corpo e spirito



YV Ve e

Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore (levavekha), con tutto il tuo essere
(nefshekha) e con tutte le tue forze (me’odekha)

(Dt 6,5)

Dio mio, lo spirito di vita (neshamah) che tu mi hai dato e puro, Tu I’hai formato in me, Tu
I"hai insufflato in me e Tu lo conservi in me, e Tu in avvenire me lo toglierai e me lo ridarai
nel tempo avvenire; per tutto il tempo che lo spirito di vita € dentro di me, io rendo grazie
al Tuo cospetto, Signore mio Dio e Dio dei miei padri, Signore di tutti gli spiriti viventi (kol/
haneshamot). Benedetto sei Tu o Dio che fai tornare gli spiriti di vita (neshamot) nei corpi
senza vita

(Talmud Babilonese, Berakhot 60b, si recita all’inizio della preghiera del mattino)



YV Ve e

Come una cerva anela verso i corsi d’acqua,
cosi tutto il mio essere (nafshi) anela verso di Te, o Dio
(Sal 42,2)

Tutto il mio essere (nafshi) esultera nel Signore e si allietera nella Sua salvezza.
Tutte le mie ossa (‘atzmotai) diranno: Signore, chi € come Te?
(Sal 35, 9-10)



Ogni spirito che vive (neshamah) riconosca il Tuo Nome come fonte di benedizione, Signore
nostro Dio, e il respiro/soffio (ruach) di ogni carne (basar) glorifichi ed innalzi la Tua
memoria o nostro Re, di eternita in eternita Tu sei Dio. Oltre a Te non abbiamo sovrano,
liberatore, difensore né salvatore che ci redima e ci salvi, ci nutra e sia materno in ogni
tempo, in ogni pena ed angustia, non abbiamo un re se non Tu. Anche se fossero le nostre
bocche fossero ricolme di canto come mare, le nostre lingue fossero inni come i suoi infiniti
flutti, le nostre labbra esprimessero lode come le distese dei cieli, i nostri occhi fossero
splendenti come Sole e Luna, le nostre braccia dispiegate come aquile dei cieli e le nostre
gambe leggere come gazzelle, non saremmo in grado di esprimere sufficientemente la Tua
lode, Signore nostro Dio e Dio dei nostri padri, né di riconoscere il Tuo Nome come fonte di
benedizione per le migliaia, migliaia di migliaia, miriadi di miriadi di buoni atti, segni e
prodigi che facesti con noi e con i nostri avi...

(Inno di lode fra i piu antichi che la tradizione conserva)



IMPORTANZA DEL
LINGUAGGIO DEL CORPO



YV Ve e

Hallelujah! Cantate al Signore un canto nuovo, la Sua lode nell’assemblea dei devoti (chasidim)
Gioisca Israele nel suo creatore, i figli di Tzion esultino nel loro Re

Lodino il Suo Nome con danza, con timpano e cetra inneggino a Lui

(Sal 149, 1-3)

Hallelujah! Lodate Dio nel Suo Santuario, lodateLo nel firmamento della Sua forza
LodatelLo nelle Sue prodezze, lodateLo secondo I'abbondanza della Sua grandezza
Lodatelo con squillo di corno (shofar), lodatelLo con arpa e cetra

LodatelLo con timpano e danza, lodateLo con corde e flauto

LodatelLo con cembali sonori, lodateLo con cembali squillanti

Tutto cio che ha respiro (neshamah) lodi il Signore, Hallelujah

(Sal 150)



YV Ve e

Tutti i gesti che accompagnano la preghiera rappresentano il nostro desiderio di avvicinarsi
al massimo [della presenza] di Dio. Gesti compiuti con le nostre membra, coi movimenti

delle mani e del corpo. [...] | gesti sono spesso piu rivelatori e sinceri delle parole perché,
quasi sempre, istintivi e spontanei

(Rav Elia Kopcioski, La gestualita di Mose e I'eredita biblica nella liturgia ebraica)

Per questo: nella cultura biblica, la danza e un gesto liturgico fondamentale che costituisce
la modalita migliore per rapportarsi a Dio con tutte le potenzialita dell’essere umano,

dimensione che la tradizione non ha mai perso di vista neppure nelle sue espressioni
moderne piu laiche.

Tutta la gestualita ancora oggi presente nella liturgia ebraica si radica in questa particolare
visione antropologica di cui la danza rappresenta I'espressione piu completa



* || movimento cadenzato durante la preghiera
(shokeling)

IN TALE
ORIZZONTE

Sl preghiera della ‘Amidah

COLLOCANO

Tutti i simboli che si indossano per pregare (Tallit e
Tefillin)

Il coprirsi gli occhi durante la recita dello Shema“

La posizione delle mani durante |la benedizione
sacerdotale (Birkat Kohanim)

E molti altri gesti tradizionali



SHOKELING

Tutte le mie ossa diranno:
Signore, chi e come Te?

'ondeggiamento
cadenzato per non
separare il corpo (Sal 35,10)
dallo spirito




TALLIT E TEFILLIN

Il «sacro» indossato




TALLIT (scialle per la preghiera)

bianco, segno della
misericordia divina

La misericordia
(bianco) e molto piu
“estesa” della

giustizia (azzurro)

| azzurro, segno della
= giustizia divina



LE FRANGE DEL TALLIT

Ogni frangia ha otto fili e il piu lungo e arrotolato
attorno agli altri secondo una precisa modalita:

* Se 26 giri e pari al valore numerico del
Tetragramma Sacro (JHWH)

e Se 39 giri e pari al valore numerico di JHWH
’Echad (il Signore € Uno/Unico)



ALLESTERNO DEl
TEFILLIN

Sul capo una ¥ (Shin con una barra in piu in riferimento al
Tetragramma) come le strisce di cuoio legate alla mano

Sulla nuca un nodo forma la 7 (Dalet)

Sul braccio un nodo a forma la ® (Jod)

Insieme le tre lettere formano la parola >7¥ (SHaDaJ): Dio
che nutre e sostiene "'umanita



ALLUINTERNO DEI TEFILLIN

* Quattro passi biblici:
e Es 13,1; Es 13,11-16;
Dt 6,4-8; Dt 11,13-21

e Sono simboli per |la preghiera (non amuleti)

* Le prime attestazioni scritte del loro uso
risalgono al I-ll sec. e.v., ma la tradizione e
sicuramente piu antica




DURANTE LA TEFILLAH

* Il corpo di chi prega e portatore dei Nomi divini
simboleggiati dalle frange del Tallit e dalla posizione dei
Tefillin

* La donna non ne ha bisogno perché ha gia in sé i segni
della vita che sono segni divini, tuttavia nelle correnti
riformate molte donne liindossano




COPERTURA DEGLI OCCHI DURANTE LA
RECITA DELLE PRIME PAROLE DELLO
SHEMA'

Per potersi concentrare meglio sul significato di: «il
Signore € nostro Dio, il Signore € uno/unico»




RECITANDO LA ‘AMIDAH (18 BENEDIZIONI):

* All'inizio si fanno tre passi avanti per entrare
simbolicamente nella trascendenza divina

* Alla fine si fanno tre passi indietro per uscire da
tale dimensione

* Ad ogni benedizione ci si inchina alla grandezza
di Dio: il termine barukh (benedetto) viene dalla
stessa radice di berekh (ginocchio) che richiama
simbolicamente l'idea del piegarsi




BIRKAT KOHANIM

(Benedizione sacerdotale indicata in Nm 6,22-26)




EFEED=

\‘o‘l- -
\ -
S
\ {&
e

Posizione delle mani per la benedizione sacerdotale con simboli mistici: la mano
rappresenta la lettera Shin, iniziale di Shaddaj (Dio che sostiene 'umanita)



Anche durante la liturgia famigliare, che nell’ebraismo e
molto piu importante rispetto a quello sinagogale, i gesti
sono fondamentali: come le mani sul volto dopo aver
acceso le candele prima del Sabato e prima di ogni festa,
gesto con cui la donna inaugura l'incedere del tempo
sacro, o come i canti in cui si mimano concetti religiosi
per intrattenere i bambini

(cf. danza ‘Oneg Shabbath, “Delizia del Sabato” e danze
che riprendono i canti delle feste)




‘OD ME'AT SHABBATH —

TRA POCO E SHABBATH

Venerdi pomeriggio

prima che tramonti il sole

il silenzio nella casa avvolge come un velo da sposa
venerdi pomeriggio

una tovaglia sulla tavola

e luce nei miei occhi

la strada si veste di bianco

Tra poco e Shabbath, giorno di riposo

tra poco e Shabbath di felicita e gioia

tra poco, tra poco e Shabbath per tutta la famiglia
tra poco e Shabbath

vieni! Con una benedizione

Venerdi pomeriggio, sul vassoio ci sono le Challot
una coppa, e anche del vino

il cuore sussurra preghiere

venerdi pomeriggio, le candele sono nei
candelieri

e angeli del cielo ci stanno guardando

Tra poco e Shabbath...
Venerdi pomeriggio, anche il traffico si e fermato
lo Shabbath arrivera

portando serenita come un bacio

Tra poco e Shabbath....



’AGITAZIONE DEL LULAV
DURANTE LA FESTA DELLE
CAPANNE (SUKKOT) E LA SUA
SIMBOLOGIA



LULAV CON "ETROG (cedro)

[per la festa di Sukkoth] prenderete il primo giorno
un frutto di bell’aspetto, rami di palme e rami
dell’albero della mortella (mirto) e rami di salice e vi
rallegrerete davanti al Signore vostro Dio per sette
giorni

(Lv 23,40)







SIMBOLOGIA
DELLE 4
SPECIE

La palma da frutti dolci nutrienti ma non ha
profumo, come gli uomini che compiono buone
azioni piu per il senso del dovere che per altruismo
o bonta d’animo

Il mirto ha profumo ma non da frutti, come gli
uomini che parlano molto ma non fanno niente per
trasformare le parole in azioni

Il salice non da né profumo né frutti, come gli
uomini che non compiono buone azioni e sono
senza interesse per gli altri

Il cedro da frutti buoni e nutrienti e perfino i suoi
rami profumano, come gli uomini che aiutano il
prossimo sia con il cuore che con le buone azioni



Per questo una parte del
cedro viene conservata in
maniera da poter essere
mangiata nelle feste
successive, in particolare
durante quella di Pesach
(Pasqua)




e Crescono tutte presso l'acqua, fonte di vita e di

prosperita e segno del legame fra terra e cielo (cf.
Gen 2,10-14)

LE 4 SPECI E e Simbolicamente richiamano i Patriarchi e le
Matriarche per merito dei quali il Signore concede
la Sua benedizione

* Sono il segno delle diversita del popolo di Israele
riunito davanti a Dio



* Ai tempi biblici si utilizzavano per la liturgia del
Tempio durante Sukkoth che prevedeva danze in

I L LU LAV E cerchio nei cortili e danze processionali all’esterno

e Dalla caduta del Tempio ad oggi si continuano ad

L’ ETROG utilizzare durante la festa di Sukkoth come segno

“memoriale”

(tradizione fissata da Rabbi Jochanan ben Zakkaj)



Chi non ha mai veduto la festa per I'attingimento dell’acqua (a Sukkot), puo dire di non aver
mai visto una festa in vita sua. All’uscita del primo giorno festivo [i Sacerdoti e i Leviti]
scendevano nell’atrio riservato alle donne e vi facevano dei grandi preparativi...

Le persone piu religiose e piu illustri danzavano davanti alla folla avendo in mano delle
fiaccole ardenti e recitando Salmi e Inni...

Quando si congedavano gli uni dagli altri, dicevano: Ti benedica il Signore da Tzion e possa
tu vedere la gioia di Gerusalemme per tutta la tua vita; possa tu vedere i figli dei tu figli e la
pace su Israele (Sal 128,5-6)

Talmud Babilonese, Sukkah 51b

C’e una danza israeliana: Yevarekhekha, (Ti benedica), che ripropone le parole dei versetti
5-6 del Salmo 128 sulla musica di David Weinkrants, cantata da diversi artisti fra i quali
Dudu Fisher e Yehoram Gaon, e coreografata fra il 1971 e il 1972 da Ghiora Kadmon, Dani
Dassa e Raya Spivak



Celebrazione di Sukkoth al Kotel — il
Muro Occidentale del Tempio a
Gerusalemme

Il Lulav viene agitato secondo i
quattro punti cardinali affinché la
benedizione e la santita di questa
festa possano raggiungere tutto il
mondo




LE HAKKAFOT PER SIMCHAT
TORAH



YV Ve e

A conclusione del ciclo di feste autunnali ci celebra Simchat Torah per esprimere la gioia di
poter proclamare annualmente la Torah senza interruzioni: si conclude la lettura di
Devarim (Deuteronomio) e si continua — senza interruzione — con i primi versetti di Bereshit
(Genesi). Si vuole cosi sottolineare I'importanza di una lettura continua, e quindi circolare,
dell’insegnamento rivelato al Sinai.

In questa occasione si compie una danza liturgica girando per sette volte attorno alla

Tevah, il pulpito dal quale si proclama |la Torah, tenendo fra le braccia i Rotoli sacri e
cantando melodie e inni a Dio tradizionali.

| sette giri prendono il nome di Hakkafot, termine che comprende i significati di: «girare,
circondare»






* In ebraico il termine chag significa sia «cerchio»
che «celebrare»

SIGNIFICATI e Richiama le antiche danze attorno ad un luogo
sacro, o ad un altare, comuni a molte culture: al
Tempio di Gerusalemme i sacerdoti giravano

DELLA attorno all’altare dei sacrifici spostandosi sempre

verso destra per non dare mai le spalle all’altare

DANZA IN e

* |l cerchio e stato compreso a vari livelli simbolici:

CE RCH |O e Esprime protezione

e Crea comunicazione

* Rimanda alla trascendenza in quanto non ha
né inizio né fine

Per questo costituisce il modello tradizionale delle danze ebraiche (e non solo)



LE
HAKKAFOT
DI SIMCHAT
TORAH

Esprimono le molteplici simbologie legate al
cerchio

Sono il segno coreutico della circolarita nella
lettura annuale della Torah

Richiamano i sette giri che la sposa fa attorno allo
sposo sotto la Chuppah, il «baldacchino nuziale»:
per questo colui o colei che proclama gli ultimi
versetti del Deuteronomio e i primi di Genesi senza
interruzione viene definito/a: Chattan Torah,
Sposo/Sposa della Torah

Richiamano anche i sette giri che si compiono
attorno alla salma prima della sepoltura, che in
alcuni comunita si fanno danzando






