
Aristotele, Etica nicomachea, libri I-II 
 
 

[L’anima umana e la distinzione tra virtù etiche e virtù dianoetiche]. 
 
Poiché la felicità è una attività dell’anima secondo perfetta virtù, dobbiamo prendere in 
esame la virtù, giacché così, forse, potremo venire in chiaro anche di quanto riguarda la felicità. 
Si ritiene anche, poi, che l’uomo politico autentico debba aver dedicato ad essa moltissime delle 
sue fatiche: egli infatti vuole rendere i cittadini buoni e ossequienti alle leggi. Come esempio 
di uomini politici autentici abbiamo i legislatori di Creta e di Sparta, e quanti altri ce ne possono 
essere stati del medesimo tipo. Se poi tale indagine è propria della scienza politica, è chiaro che 
la ricerca si potrà svolgere conformemente alla nostra intenzione iniziale. 
La virtù su cui si deve indagare, è chiaro, è la virtù umana, giacché è il bene umano e la 
felicità umana che stiamo cercando. Intendiamo poi per virtù umana non quella del corpo, bensì 
quella dell’anima: anche la felicità la definiamo attività dell’anima. Se le cose stanno così, è 
chiaro che l’uomo politico deve conoscere in qualche modo ciò che riguarda l’anima, come anche 
chi intende curare gli occhi deve conoscere anche tutto il corpo, e tanto più in quanto la 
politica è più degna di onore e più nobile della medicina: i più valenti dei medici si danno molto 
da fare per conoscere il corpo. Anche l’uomo politico dunque deve cercar di conoscere l’anima, e 
cercare di conoscerla per le ragioni dette, e nella misura sufficiente per quello che stiamo 
cercando, giacché indagare con maggior precisione è forse fatica sproporzionata a quanto ci 
siamo proposti. Si fanno alcune affermazioni sull’anima anche negli scritti essoterici in misura sufficiente, e 
possiamo servirci di quelli: per esempio, vi si dice che una parte di essa è 
irrazionale, e l’altra è fornita di ragione. Se esse poi siano distinte come le parti del corpo e come 
tutto ciò che è divisibile in parti, o se invece le parti sono due solo idealmente, mentre per 
natura sono inseparabili, come nella circonferenza la parte convessa e la parte concava, non fa 
differenza per la presente argomentazione.  
Di quella irrazionale, poi, una parte sembra essere comune anche ai vegetali (intendo quella 
che è causa della nutrizione e dell’accrescimento), giacché tale facoltà dell’anima si può ammettere in tutti gli 
esseri che si nutrono, sia negli embrioni, sia, tal quale, negli esseri 
completamente sviluppati: è infatti più probabile che sia la stessa piuttosto che un’altra. Dunque 
la virtù di questa facoltà è, manifestamente, una virtù comune, e non propria dell’uomo: si  ritiene infatti che 
questa parte, cioè questa facoltà, sia attiva soprattutto durante il sonno, e il 
buono ed il cattivo si differenziano molto poco nel sonno (ragion per cui dicono che per metà 
della vita gli uomini felici non differiscono in nulla dagli infelici; che questo accada è naturale: il 
sonno è inattività dell’anima, per quella parte secondo cui essa può dirsi di valore o miserabile), a 
meno che, debolmente, pur le giungano alcuni movimenti, e che sia per questo che i sogni degli uomini per b
ene sono migliori di quelli degli uomini qualsiasi. Ma di queste cose basta; e si 
può tralasciare la facoltà nutritiva, poiché per sua natura non ha alcuna partecipazione alla virtù 
umana. Sembra poi che ci sia anche un’altra facoltà naturale dell’anima, irrazionale, ma tuttavia 
in qualche modo partecipe di ragione. Infatti, noi lodiamo, sia dell’uomo continente sia di quello 
incontinente, la ragione, cioè la parte razionale dell’anima, giacché è essa che li esorta alle 
azioni più nobili. È manifesto poi in essi anche un altro elemento, che, per natura, è estraneo alla 
ragione, e combatte e contrasta la ragione. Proprio come le membra paralizzate: quando uno si 
propone di muoverle a destra, si volgono, al contrario, a sinistra; così avviene anche per 
l’anima: le inclinazioni degli incontinenti, infatti, si volgono in direzioni contrarie. Ma mentre nei 
corpi vediamo l’elemento deviante, nell’anima non lo vediamo. Nondimeno, certo, dobbiamo 
pensare che nell’anima ci sia qualcosa di estraneo alla ragione, che ad essa si oppone e resiste. In che senso s
ia estraneo alla ragione non ha importanza. Anche questo elemento, poi, partecipa, manifestamente, della 
ragione, come abbiamo detto: nell’uomo continente 
ubbidisce di certo alla ragione, e forse è ancor più docile nell’uomo temperante ed in quello 
coraggioso, giacché in essi tutto è in armonia con la ragione. Dunque, è manifesto che anche 
l’elemento irrazionale è duplice. La parte vegetativa non partecipa per niente della ragione, 
mentre la facoltà del desiderio e, in generale, degli appetiti, ne partecipa in qualche modo, in 
quanto le dà ascolto e le ubbidisce. E questo nel senso in cui anche diciamo "accettare la 



ragione" del padre e degli amici, e non nel senso in cui diciamo "comprendere la ragione" delle 
dimostrazioni matematiche. E che l’elemento irrazionale in qualche modo si lasci determinare 
dalla ragione, lo mostrano gli ammonimenti, i rimproveri e tutti i tipi di esortazione. Ma 
se è necessario dire che anche questo elemento partecipa della ragione, allora anche la parte che 
possiede la ragione sarà duplice: l’una la possederà in senso proprio e in se stessa, l’altra nel 
senso che le dà ascolto come ad un padre.  
Anche la virtù, poi, si divide conformemente a questa divisione dell’anima. Infatti alcune le 
chiamiamo virtù dianoetiche altre virtù etiche: dianoetiche sapienza, giudizio e saggezza, 
etiche invece liberalità e temperanza. Infatti, quando parliamo del carattere di un uomo non diciamo che egli 
è sapiente o giudizioso, ma che è mite o temperante; però lodiamo anche il 
saggio per la sua disposizione: e le disposizioni che meritano lode le denominiamo virtù.  
 
 
 
LIBRO II   
 
[La virtù ha per presupposto l’abitudine]. 
 
Di due tipi è, pertanto, la virtù: dianoetica ed etica: quella dianoetica trae in buona 
parte la propria origine e la sua crescita dall’insegnamento, cosicché necessita di esperienza e di 
tempo; la virtù etica, invece, deriva dall’abitudine, dalla quale ha preso anche il nome con una 
piccola modificazione rispetto alla parola "abitudine". Da ciò risulta anche chiaro che nessuna 
delle virtù etiche nasce in noi per natura: infatti, nulla di ciò che è per natura può assumere 
abitudini ad essa contrarie: per esempio, la pietra che per natura si porta verso il basso non può 
abituarsi a portarsi verso l’alto, neppure se si volesse abituarla gettandola in alto infinite volte; né il fuoco può 
abituarsi a scendere in basso, né alcun’altra delle cose che per natura si comportano in un certo modo potrà 
essere abituata a comportarsi in modo diverso. Per 
conseguenza, non è né per natura né contro natura che le virtù nascono in noi, ma ciò avviene perché  
per natura siamo atti ad accoglierle, e ci perfezioniamo, poi, mediante l’abitudine. 
Inoltre, di quanto sopravviene in noi per natura, dapprima portiamo in noi la potenza, e poi lo 
traduciamo in atto (come è chiaro nel caso dei sensi: giacché non è per il fatto di avere spesso visto e sentito 
che noi acquistiamo questi sensi, ma viceversa noi li usiamo perché li 
possediamo, e non è che li possediamo per il fatto che li usiamo). Invece acquistiamo le virtù con 
un’attività precedente, come avviene anche per le altre arti. Infatti, le cose che bisogna avere appreso prima di 
farle, noi le apprendiamo facendole: per esempio, si diventa costruttori 
costruendo, e suonatori di cetra suonando la cetra. Ebbene, così anche compiendo azioni giuste diventiamo 
giusti, azioni temperate temperanti, azioni coraggiose coraggiosi. Ne è 
conferma ciò che accade nelle città: i legislatori, infatti, rendono buoni i cittadini creando in loro 
determinate abitudini, e questo è il disegno di ogni legislatore, e coloro che non lo effettuano adeguatamente 
sono dei falliti; in questo differisce una costituzione buona da una cattiva. 
Inoltre, ogni virtù si genera a causa e per mezzo delle stesse azioni per le quali anche si distrugge, 
proprio come ogni arte: infatti, è dal suonare la cetra che derivano sia i buoni sia i cattivi 
suonatori di cetra. Considerazione analoga vale anche per i costruttori e per tutti gli altri 
artefici: costruendo bene diventeranno buoni costruttori, costruendo male diventeranno cattivi 
costruttori. Se non fosse così, infatti, non ci sarebbe affatto bisogno del maestro, ma tutti 
sarebbero per nascita buoni o cattivi artefici. Questo vale appunto anche per le virtù: infatti, a 
seconda di come ci comportiamo nelle relazioni d’affari che abbiamo con gli altri uomini, 
diveniamo gli uni giusti gli altri ingiusti; a seconda di come ci comportiamo nei pericoli, cioè se 
prendiamo l’abitudine di aver paura oppure di aver coraggio, diventiamo gli uni coraggiosi, gli 
altri vili. Lo stesso avviene per i desideri e le ire: alcuni diventano temperanti e miti, altri 
intemperanti e iracondi, per il fatto che nelle medesime situazioni gli uni si comportano in 
un modo, gli altri in un altro. E dunque, in una parola, le disposizioni morali derivano dalle azioni 
loro simili. Perciò bisogna dare alle azioni una qualità determinata, poiché le disposizioni morali 
ne derivano, di conseguenza, in modo corrispondente alle loro differenze. Non è piccola, dunque, 
la differenza tra l’essere abituati subito, fin da piccoli, in un modo piuttosto che in un altro; 
al contrario, c’è una differenza grandissima, anzi è tutto.    



 
 

[Bisogna agire in modo da evitare sia l’eccesso sia il difetto]. 
 
Poiché, dunque, la presente trattazione non mira alla contemplazione come le altre (infatti, 
noi ricerchiamo non per sapere che cosa è la virtù, bensì per diventare buoni, giacché altrimenti 
la nostra ricerca non avrebbe alcuna utilità), è necessario esaminare ciò che riguarda le 
azioni, per sapere come dobbiamo compierle: esse, infatti, determinano anche la natura delle 
disposizioni morali, come abbiamo detto. Orbene, agire secondo la retta ragione è un principio 
comune e sia dato per ammesso: se ne parlerà in seguito, e si dirà sia che cos’è la retta 
ragione, sia in che modo si rapporta alle altre virtù. In via preliminare mettiamoci d’accordo sul 
punto seguente: ogni discorso sulle azioni da compiere deve essere fatto in maniera 
approssimativa e non con precisione rigorosa, secondo quanto dicemmo fin dall’inizio, che cioè 
si deve esigere che i discorsi si conformino alla materia di cui trattano. Nel campo delle azioni e 
di ciò che è utile non c’è nulla di stabile, come pure nel campo della salute. E se è tale la 
trattazione generale, precisione ancor minore ha la trattazione dei diversi tipi di casi particolari; 
infatti, essi non cadono sotto alcuna arte né sotto alcuna prescrizione tradizionale, ma bisogna 
sempre che sia proprio chi agisce che esamini ciò che è opportuno nella determinata circostanza, 
come avviene nel caso della medicina e dell’arte della navigazione.  
Ma, benché la presente trattazione abbia tale carattere, pure dobbiamo sforzarci di dare il 
nostro contributo. Per prima cosa, dunque, bisogna considerare che tali cose per loro natura 
vengono distrutte dal difetto e dall’eccesso, come vediamo (giacché per cogliere ciò che non è 
manifesto bisogna valersi della testimonianza di ciò che è manifesto) nel caso della forza e della 
salute: infatti, sia troppi sia troppo pochi esercizi distruggono la forza, e similmente bevande 
e cibi in quantità eccessiva o insufficiente distruggono la salute, mentre la giusta proporzione la 
produce, l’accresce e la preserva. Così, dunque, avviene anche per la temperanza, il coraggio e le 
altre virtù. Infatti, colui che tutto fugge e teme e nulla sopporta diventa vile, mentre colui 
che non ha paura proprio di nulla ma va incontro ad ogni pericolo diventa temerario; similmente 
anche chi si gode ogni piacere e non se ne astiene da alcuno diventa intemperante, chi, invece, 
fugge ogni piacere, come i rustici, diventa un insensibile. Dunque, la temperanza ed il 
coraggio sono distrutti dall’eccesso e dal difetto, ma preservati dalla medietà. Ma non solo la 
nascita e l’accrescimento e la distruzione delle virtù hanno le stesse fonti e le stesse cause, bensì 
anche la loro attività consisterà nelle medesime azioni, poiché è così anche per tutto ciò che 
è più manifesto, come, per esempio, per la forza: essa, infatti, nasce dall’assunzione di un 
abbondante nutrimento e dal fatto di sottoporsi a molte fatiche, e questo lo può fare soprattutto 
l’uomo forte. Così è anche per le virtù: è con l’astenerci dai piaceri che diventiamo temperanti, ed è quando 
siamo divenuti tali che siamo massimamente in grado di astenercene. E 
similmente anche per il coraggio: è con l’abitudine a sprezzare i pericoli e ad affrontarli 
che diventiamo coraggiosi, ed è quando siamo divenuti coraggiosi che siamo massimamente in 
grado di affrontare i pericoli. 
 
(…) 
 
[Le virtù sono disposizioni dell’anima].  
 
Dopo di ciò bisogna esaminare che cos’è la virtù. Poiché, dunque, gli atteggiamenti 
interni all’anima sono tre, passioni capacità disposizioni, la virtù deve essere uno di questi. 
Chiamo passioni il desiderio, l’ira, la paura, la temerarietà, l’invidia, la gioia, l’amicizia, l’odio, la 
brama, la gelosia, la pietà, e in generale tutto ciò cui segue piacere o dolore. Chiamo, invece, 
capacità ciò per cui si dice che noi possiamo provare delle passioni, per esempio, ciò per cui 
abbiamo la possibilità di adirarci o di addolorarci o di sentir pietà. Disposizioni, infine, quelle per 
cui ci comportiamo bene o male in rapporto alle passioni: per esempio, in rapporto all’ira, se ci adiriamo  
violentemente o debolmente ci comportiamo male, se invece teniamo una via di mezzo 
ci comportiamo bene. E similmente anche in rapporto alle altre passioni. Passioni, dunque, non 
sono né le virtù né i vizi, perché non è per le passioni che siamo chiamati uomini di valore o 
miserabili, bensì per le virtù ed i vizi, e perché non è per le passioni che siamo lodati e biasimati 



(infatti non si loda né chi prova paura né chi si adira, né si biasima chi semplicemente si adira, 
ma chi si adira in un certo modo), mentre siamo lodati o biasimati per le virtù ed i vizi. 
Inoltre, ci adiriamo o proviamo paura senza una scelta, mentre le virtù sono un certo tipo di 
scelta o non sono senza una scelta. Oltre a questo si dice che siamo mossi secondo le passioni, 
ma che secondo le virtù ed i vizi non siamo mossi, ma posti in una certa disposizione. Perciò 
essi non sono neppure delle capacità. Infatti non siamo chiamati buoni o cattivi, né siamo lodati 
o biasimati per il semplice fatto di poter provare delle passioni; inoltre, abbiamo per natura la 
capacità di esserlo, ma non diventiamo buoni o cattivi per natura: abbiamo parlato di questo 
prima. Se dunque le virtù non sono né passioni né capacità, rimane che siano delle disposizioni. 
Ciò che è la virtù dal punto di vista del genere, è stato detto. 
 
 
[Le virtù sono disposizioni a scegliere il giusto mezzo].  
 
Ma non dobbiamo soltanto dire che la virtù è una disposizione, bensì anche che specie di 
disposizione è. Bisogna dire, dunque, che ogni virtù ha come effetto, su ciò di cui è virtù, di metterlo in 
buono stato e di permettergli di compiere bene la sua funzione specifica: per esempio, la virtù dell’occhio 
rende valenti l’occhio e la sua funzione specifica: noi, infatti, 
vediamo bene per la virtù dell’occhio. Similmente la virtù del cavallo rende il cavallo di 
valore e buono per la corsa, per portare il suo cavaliere e per resistere ai nemici. Se dunque 
questo vale per tutti i casi, anche la virtù dell’uomo deve essere quella disposizione per cui 
l’uomo diventa buono e per cui compie bene la sua funzione. Come questo sarà possibile, già 
l’abbiamo detto; ma sarà chiaro, inoltre, se considereremo quale è la natura specifica della 
virtù stessa. In ogni cosa, dunque, che sia continua, cioè divisibile, è possibile prendere il più, il 
meno e l’uguale, e questo sia secondo la cosa stessa sia in rapporto a noi: l’uguale è qualcosa di 
mezzo tra eccesso e difetto. Chiamo, poi, mezzo della cosa ciò che è equidistante da 
ciascuno degli estremi, e ciò è uno e identico per tutti; e mezzo rispetto a noi ciò che non è né in 
eccesso né in difetto: ma questo non è uno né identico per tutti. Per esempio, se dieci è tanto e 
due è poco, come mezzo secondo la cosa si prende sei, giacché esso supera ed è superato in 
uguale misura. E questo è un mezzo secondo la proporzione aritmetica. Invece, il mezzo in rapporto a noi no
n deve essere preso in questo modo: infatti, se per un individuo dieci 
mine di cibo sono molto e due sono poco, non per questo il maestro di ginnastica prescriverà sei 
mine: infatti, può darsi che anche questa quantità, per chi deve ingerirla, sia troppo grande oppure troppo 
piccola: infatti per Milone sarebbe poco, per un principiante di ginnastica 
sarebbe molto. Similmente nel caso della corsa e della lotta. Così, dunque, ogni esperto evita 
l’eccesso e il difetto, ma cerca il mezzo e lo preferisce, e non il mezzo in rapporto alla cosa ma il 
mezzo in rapporto a noi. Se, dunque, è così che ogni scienza compie bene la sua funzione, 
tenendo di mira il mezzo e riconducendo ad esso le sue opere (donde l’abitudine 
di dire delle cose ben riuscite che non c’è nulla da togliere e nulla da aggiungere, in quanto l’eccesso e il 
difetto distruggono la perfezione, mentre la medietà la preserva), se i buoni artigiani, come noi 
affermiamo, lavorano tenendo di mira il mezzo, e se la virtù è più esatta e migliore di ogni 
arte, come anche la natura, essa dovrà tendere costantemente al mezzo. Intendo la virtù etica: 
essa, infatti, ha a che fare con passioni ed azioni, ed in queste ci sono un eccesso, un difetto e il 
mezzo. Per esempio, temere, ardire, desiderare, adirarsi, aver pietà, e in generale provar piacere 
e dolore è possibile in maggiore o minore misura, e in entrambi i casi non bene. Al contrario, 
provare queste passioni quando è il momento, per motivi convenienti, verso le persone giuste, 
per il fine e nel modo che si deve, questo è il mezzo e perciò l’ottimo, il che è proprio della virtù. 
Similmente anche per quanto riguarda le azioni ci sono un eccesso, un difetto ed il mezzo. Ora, la 
virtù ha a che fare con passioni e azioni, nelle quali l’eccesso è un errore e il difetto è 
biasimato, mentre il mezzo è lodato e costituisce la rettitudine: ed entrambe queste cose sono proprie della 
virtù. Dunque, la virtù è una specie di medietà, in quanto appunto tende 
costantemente al mezzo. Inoltre, errare è possibile in molti modi (il male infatti, come 
congetturavano i Pitagorici, appartiene all’infinito, il bene invece al limitato), mentre operare 
rettamente è possibile in un sol modo (perciò anche l’uno è facile e l’altro difficile: è facile fallire 
il bersaglio, e difficile coglierlo). E per queste ragioni, dunque, l’eccesso e il difetto sono propri 
del vizio, mentre la medietà è propria della virtù: "si è buoni in un sol modo, cattivi in molte e svariate 



maniere". La virtù, dunque, è una disposizione concernente la scelta, consistente in una medietà 
in rapporto a noi, determinata in base ad un criterio, e precisamente al criterio in base al 
quale la determinerebbe l’uomo saggio. Medietà tra due vizi, tra quello per eccesso e quello per 
difetto; e inoltre è medietà per il fatto che alcuni vizi restano al di sotto e altri stanno al di sopra 
di ciò che si deve, sia nelle passioni sia nelle azioni, mentre la virtù trova e sceglie il mezzo. Perciò, secondo 
la sostanza e secondo la definizione che ne esprime l’essenza, la virtù è una 
medietà, mentre dal punto di vista dell’ottimo e del bene è un culmine. Ma non ogni azione né 
ogni passione ammette la medietà: alcune, infatti, implicano già nel nome la malvagità, 
come la malevolenza, l’impudenza, l’invidia, e, tra le azioni, l’adulterio, il furto, l’omicidio. Tutte 
queste cose e quelle del medesimo genere derivano il loro nome dal fatto che esse stesse sono 
malvagie, e non i loro eccessi né i loro difetti. Dunque, non è mai possibile, riguardo ad esse, 
agire rettamente, ma si è sempre in errore: e il bene o il male, riguardo a tali cose, non 
stanno nel commettere adulterio con la donna con cui si deve o nel tempo e nel modo opportuni, 
ma il semplice fatto di commettere una qualsiasi di queste azioni significa errare. Similmente, 
dunque, sarebbe assurdo ritenere che anche in relazione al commettere ingiustizia e all’essere 
vile e intemperante ci siano medietà ed eccesso e difetto, giacché cosi verrà ad esserci una 
medietà di eccesso e di difetto, ed eccesso di eccesso e difetto di difetto. Ma come della 
temperanza e del coraggio non v’è eccesso né difetto per il fatto che il mezzo è in certo qual modo un 
culmine, così neppure di quelle azioni c’è medietà né eccesso e difetto, ma in qualunque modo siano compiute 
si è in errore: infatti, in generale, non c’è medietà dell’eccesso e del difetto, né eccesso e difetto della medietà.  
 
 
[Tavola delle virtù particolari]. 
 
Tuttavia, non dobbiamo solo fare queste affermazioni generali, ma dobbiamo anche 
applicarle ai casi particolari. Tra le affermazioni riguardanti le azioni, quelle generali sono di 
più larga applicazione, quelle particolari più ricche di verità, giacché le azioni riguardano casi 
particolari, e occorre che la teoria si accordi con essi. Ricaviamoli, dunque, dalla nostra tavola. 
Orbene, per quanto riguarda paura e temerarietà, la medietà è il coraggio: di coloro che 
eccedono, chi lo fa per mancanza di paura non ha nome (molte virtù e molti vizi sono senza 
nome), chi eccede nell’ardire è temerario, chi eccede nel timore e difetta nell’ardire è vile. 
Riguardo, invece, a piaceri e dolori (non tutti, ed in misura minore per i dolori) medietà è la 
temperanza, eccesso l’intemperanza. Coloro che sono in difetto quanto ai piaceri non sono molti: 
perciò tali persone non hanno neppure ricevuto un nome; ma chiamiamoli insensibili. Riguardo poi al dare ed 
al prendere denaro medietà è la liberalità, eccesso e difetto sono la 
prodigalità e l’avarizia. In questi due vizi l’eccesso e il difetto si realizzano in maniera contraria: 
infatti il prodigo eccede nel dare e difetta nel prendere, l’avaro eccede nel prendere e difetta nel 
dare. Per il momento, dunque, ci esprimiamo in maniera schematica e sommaria, e di questo ci accontentiam
o: in seguito tutto ciò sarà definito con maggior precisione. In relazione al denaro vi sono anche altre 
disposizioni: medietà è la magnificenza (l’uomo magnifico si 
distingue dall’uomo liberale, giacché il primo ha a che fare con grandi somme, il secondo con 
piccole); eccesso è mancanza di gusto e volgarità, difetto meschinità: questi vizi differiscono 
da quelli relativi alla liberalità, ma in che modo differiscano sarà detto in seguito. Per quanto 
riguarda l’onore e la privazione d’onore la medietà è la magnanimità, eccesso è quella che si chiama una 
specie di vanità, difetto la pusillanimità. E come dicevamo che rispetto alla 
magnificenza la liberalità differisce perché riguarda piccole somme, così anche di fronte alla 
magnanimità, che riguarda grandi onori, c’è una certa disposizione che invece riguarda piccoli 
onori: infatti, è possibile desiderare onore come si deve, o di più e di meno di quanto si deve, e 
chi eccede nei desideri di onore è detto ambizioso, chi difetta è detto privo d’ambizione, chi sta nel mezzo no
n ha nome. Senza nome sono pure le corrispondenti disposizioni, tranne quella 
dell’ambizioso, che è l’ambizione. Ragion per cui gli estremi si contendono la zona di mezzo: e ci 
capita di chiamare chi sta in mezzo ora ambizioso, ora privo di ambizione, e ci capita di 
lodare ora l’ambizioso, ora chi è privo di ambizione. Per quale ragione lo facciamo, si dirà in 
seguito48. Per ora parliamo di ciò che ci rimane, seguendo il metodo che abbiamo indicato. Anche 
per quanto riguarda l’ira c’è eccesso e difetto e medietà; e benché queste disposizioni siano 
pressoché senza nome, dal momento che chiamiamo bonario chi sta in mezzo, chiameremo 



bonarietà la medietà. Degli estremi, chi eccede sarà irascibile, e il vizio irascibilità, chi difetta 
flemmatico, e il difetto flemma. Ci sono, poi, anche altre tre medietà, che hanno una certa 
somiglianza fra di loro, pur essendo differenti le une dalle altre: tutte, infatti, riguardano le relazioni sociali 
che si istituiscono attraverso le conversazioni e attraverso le azioni, ma 
differiscono perché l’una riguarda il vero che vi è in esse, mentre le altre due si riferiscono al piacevole, l’una 
al piacevole nello scherzo, l’altra in tutte le circostanze della vita. Bisogna 
dunque parlare anche di queste, per meglio renderci conto che in tutti i casi la medietà è 
lodevole, mentre gli estremi non sono né lodevoli né retti, ma sono, al contrario, biasimevoli. 
Orbene, anche la maggior parte di questi sono senza nome, e dobbiamo cercare, come anche 
negli altri casi, di dar loro noi stessi un nome, per chiarezza e per farci meglio seguire. Per 
quanto, dunque, riguarda il vero, chi sta in mezzo chiamiamolo verace e la medietà veracità, l’esagerazione 
nel senso del più chiamiamola millanteria e chi la pratica millantatore, l’esagerazione nel senso del meno 
chiamiamola ironia e chi la pratica ironico. Riguardo al piacevole nello scherzo chi sta nel mezzo si chiama 
spiritoso e la sua disposizione spirito, l’eccesso si chiama buffoneria 
e chi la pratica buffone, chi è in difetto si dice rozzo e la sua 
disposizione rozzezza. Per l’altro tipo di piacevole, quello che si trova in genere nella vita, colui 
che è piacevole come si conviene è un uomo socievole e la medietà è socievolezza; chi eccede, se 
lo fa senza secondi fiini, compiacente, ma se lo fa per interesse proprio, adulatore; chi difetta 
ed è in tutte le occasioni sgradevole, si chiama litigioso e scorbutico. Ci sono, poi, medietà 
anche nelle passioni, cioè relative alle passioni: infatti il pudore non è una virtù, ma è fatto 
oggetto di lode anche chi è pudico. E, infatti, anche in queste c’è chi si dice che sta in mezzo e chi 
eccede, come il timido, che si vergogna di tutto, e chi difetta, ovvero chi non si vergogna 
proprio di niente, si chiama sfacciato, e chi sta nel mezzo pudico. La giusta indignazione è 
medietà tra l’invidia e la malevolenza: queste si riferiscono al dolore e al piacere che nascono in 
noi per tutto ciò che capita al prossimo; infatti, chi si indigna si addolora per coloro che hanno 
successo senza merito, l’invidioso invece va al di là e si addolora per tutti i successi, il 
malevolo, infine, è tanto lontano dall’addolorarsi che anzi gioisce del male altrui. Ma di questo 
avremo occasione di trattare anche altrove. Quanto alla giustizia, poiché non ha un senso solo, in 
seguito la distingueremo nelle sue due specie e diremo per ciascuna in che modo sono delle 
medietà. Similmente faremo anche per quanto riguarda le virtù intellettuali. 


